## ابن قرناس

# الشرعة والمنهاج

نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره



05-06-2017



الجزء الأول

منشورات الجمل

## ابن قرناس

# الشرعة والمنهاج

نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره

الجزء الأول

ابن قرناس: الشرعة والمنهاج، الجزء الأول، الطبعة الأولى كافة حقوق النشر والاقتباس والترجمة محفوظة لمنشورات الجمل، بيروت - بغداد ٢٠١٥ تلفون وفاكس: ٣٥٣٣٠٤ ١ ٣٥٣٦١ ١ ٠٠٩٦١ ص.ب: ١٦٣/٥٤٣٨ ـ بيروت ـ لبنان

ISBN: 978-9-93335-110-6

© Al-Kamel Verlag 2015

Postfach 1127. 71687 Freiberg a. N. - Germany
WebSite: www.al-kamel.de

E-Mail: alkamel.verlag@gmail.com

تصميم الغلاف والإخراج الداخلي: كمال يونن + 970 599 273872, ky.design.a2@gmail.com



## بسم الله الرحمن الرحيم

وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِهَا أَنزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَّبعُ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءكَ مِنَ الحُقِّ عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِهَا أَنزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَّبعُ أَهْوَاءهُمْ عَمَّا جَاءكَ مِنَ الحُقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجاً وَلَوْ شَاء اللهُ جَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِن لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُم فَاسْتَبِقُوا الحَيْرَاتِ إِلَى الله مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً وَلَكِن لِيَبْلُوكُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ (83) المائدة.





## شكر وعرفان

أقدم شكري الجزيل والعميق للأخ الفاضل موسى ابن محمد المالكي والذي عرفته عن طريق الفيس بوك ومن ثم ربطتني به صداقة وأخوة. وهو الذي أوحى لي بفكرة الكتاب عندما اقترح أن أنشر تدبراً لسور القرآن على صفحة الفيس بوك. وقد فعلت خلال أيام رمضان في العام ٢٠١١، ومن ذلك انبثقت فكرة تأليف هذا الكتاب.

وللأخ الأستاذ أبو حزم عبد الرحمن أسعد اللغوي الباحث في اللسانيات والذي قام بمراجعة الكتاب مراجعة لغوية وأضاف إضافات جوهرية للمواضيع.

وللفنان التشكيلي الفلسطيني الراثع كهال يوسف الذي قام بتصميم أغلفة الكتاب الخارجية والداخلية وسبق وقام بتصميم غلاف كتاب رسالة في الشورى والإنفاق وصورة الغلاف لصفحتي على الفيس بوك.

وبكل تأكيد الشكر الجزيل والعميق لكل من أوحى لي بفكرة أو صحح لي خطأ أو معلومة من الإخوة والأخوات الذين شاركوني على صفحة الفيس بوك والذين كان لتعليقاتهم دور هام في تغطية أكبر قدر ممكن من المواضيع التي احتواها هذا الكتاب.





## المحتويات

| توطئة١                                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| توطئة                                                                           |
| الحقيقة الأولى: لم يوح للرسول سوى القرآن                                        |
| الحقيقة الثانية: الدعوة لدين الله لا تكون بغير القرآن                           |
| الحقيقة الثالثة: نسخة الوحي الأصلية محفوظة بآلية إلهية                          |
| الحقيقة الرابعة: الوحي يحفر في ذاكرة الرسول مباشرة ولا يتلقاه عن طريق التلقين ٩ |
| الحقيقة الخامسة: الرسول بلغ الوحي حال تلقيه كها تلقاه٢٠                         |
| الحقيقة السادسة: دين الله يقيني الثبوت وكل تشريع ظني ليس منه ٤٠                 |
| كتب التراث المعروفة بـ «علوم الدين»                                             |
| التفسير و التفسير                                                               |
| الحديثا                                                                         |
| المسيرة والتاريخ                                                                |
| الناسخ والمنسوخ ٨٠                                                              |
| أسباب النزول المناب النزول                                                      |
| الأحرف السبعة والقراءات العشر                                                   |
| القرآن والمصحفالقرآن والمصحف                                                    |
| التجويد                                                                         |
| النشيد الديني                                                                   |
| لي اللسان عند تلاوة القرآن                                                      |
| أمثلة مما تحويه أهم كتب التراث                                                  |
| يعض ما تحويه كتب التفسير                                                        |



|                           | أمثلة من كتب الحديث                              |
|---------------------------|--------------------------------------------------|
| ١٢٠                       | أمثلة مما تحويه كتب السير                        |
|                           | كتب التراث الديني عند المسلمين تشابه كتب التراه  |
|                           | عند اليهود                                       |
| vrvvr                     | حقائق عن كتب التراث                              |
| ٠٦٧                       | الحقائق القرآنية                                 |
| مي                        | الحقيقة الأولى: التحول عن الدين بعد الرسول حتد   |
| ٠, ١٦٩                    | الحقيقة الثانية: القرآن اكتملت به التشريعات      |
| ١٧٣                       | الحقيقة الثالثة: التمسك بالموروث لا يعني أنه حق  |
| ـد النقل                  | الحقيقة الرابعة: الدين يوافق العقل والموروث يعتم |
|                           | حقائق تاريخية                                    |
|                           | (١) البينة على من ادعى                           |
| ١٧٩                       | (٢) عصر الظلمات والفتن                           |
|                           | .T14                                             |
|                           | تدبر القرآن                                      |
| ١٨٩                       | منهجية تدبر القرآن                               |
| ١٨٩                       | نزول القرآن سورة سورة                            |
| 191                       | وقفة حول تسمية عبارات القرآن آيات                |
|                           | ضرورة قراءة السور بترتيبها حسب النزول            |
| ه التي تجري حين نزولها۲۰۷ | السورة عبارة عن رسالة تنزل لتتفاعل مع الأحداث    |
|                           | المخاطبالمخاطب                                   |
|                           | نوع الـخطاب                                      |
| ۲۰۹                       | الخطاب الدعوي                                    |
| ۲۰۹                       | خطاب الترغيب والترهيب                            |
|                           | الخطاب القصصي                                    |
|                           | الخطاب العقلاني                                  |
|                           | الخطاب التشريعي                                  |
| ۲۱٤                       | الخطاب التوجيهيا                                 |



## الحتويات

| Y \ V                           | الخطاب التفاعلي                                       |
|---------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ۲۱۷                             | الخطاب الإخباري                                       |
| ۲۱۸                             | الخطاب التقريري                                       |
|                                 | خطاب سورة الفاتحة                                     |
| ۲۱۸                             | خطاب سور المرحلة الأولى للدعوة                        |
| ۲۱۸                             | الملامح                                               |
| ۲۲۰                             | السياقا                                               |
| لطنية أو معاني شاذة٢٢٢          | القرآن يفهم بمعاني عباراته الظاهرة ولا يحوي معاني باه |
|                                 | لا معجزات عددية أو علمية في القرآن ولا للرسول         |
|                                 | التعود على أساليب القرآن                              |
| ۲۳٤                             | سورة الفاتحة                                          |
| ۲۳٥                             | استخدام «إلا» بمعنى «أما»                             |
|                                 | ربيا بمعنى سوف                                        |
| ۲۳۹                             | المجاز والترادف ورسم الحروف                           |
| Y 0 E                           | إن نفعت بمعنى لعلها تنفع                              |
| ۲٥٤                             | عبارة واحدة تأتي بمعنيين مختلفين                      |
| ٢٥٥                             | الحديث عما سيكون بصيغة ما كان                         |
| YOV                             | التحدث للمخاطب وكأنه شاهد لحدث لم يشهده               |
| YOA                             | لا أقسم بمعنى أقسم                                    |
| Y09                             | أحاديث افتراضية لن تقع                                |
| 177                             | استخدام ضمير الجمع للحديث عن الواحد                   |
| ۲٦١                             | أسلوب فريد ورد في سورة الصافات                        |
| ۲٦٣                             | البدء بسرد الموضوع لا يكون بالضرورة من أوله           |
| ۲٦٩                             | كل آية تتحدث عن موضوع                                 |
| ۲٦٩                             | ذكر بعض شخصيات الحدث دون آخرين                        |
| ۲۷۰                             | ذكر بعض الحقيقةذكر بعض الحقيقة                        |
| للحديث الأول وكأنه لم ينقطع ٢٧٠ | حديث الأيات عن موضوع ثم تنتقل لموضوع آخر ثم تعود      |
|                                 | ذكر الحدث وكيف انتهى باختصار أولاً ثم تعود الآيات     |



| ۲۷۳                | استخدام صيغ العاقل لغير العاقل                                 |
|--------------------|----------------------------------------------------------------|
| ٢٧٣                | استخدام «فعلنا» والفعل صدر من غير المتكلم                      |
| ۲٧٤                | تغير ضمير المتكلم في حديث واحد                                 |
| ۲٧٤                | سر د القرآن للحدث                                              |
|                    | المتكلم كأنه غير الله                                          |
|                    | حديث مستحيل أن يحدث                                            |
| ۲۷۸                | المتكلم مجهول والمقصودبه الرسول                                |
| ٢٧٩                | العبارة الواحدة قد تفصل بعبارة مختلفة                          |
| YV9                | القرآن ينقل ما حدث دون إقرار أو إنكار                          |
| ۲۸۰                | البدء بالحديث عن موضوع جديد وكأنه استكمال لحديث سابق عنه       |
| ۲۸۱                | تقديم و تأخير                                                  |
| ۲۸۱                | السياق هام للاستدلال بالآية                                    |
| ۲۸۲                | اتبعوا أحسن القرآن أي كله                                      |
| ۲۸۴                | من استخدامات «أفمن» في القرآن                                  |
| ۲۸٤                | سرد القصة الواحدة يختلف من سورة لأخرى                          |
| ۲۸۲                | تغير المخاطب                                                   |
|                    | أسلوب يتكور كثيراً                                             |
| ۲۸۷                | يدء الموضوع بذلك                                               |
| rav                | استخدام «ذلك» لتعني «هذا»                                      |
| fay                | ذكر الآية في سورتين حَرفياًذكر الآية في سورتين حَرفياً         |
| وضوعين مختلفين ٢٨٨ | الحديث عن نفس الموضوع باستخدام أداة عطف في العبارة وكأن هناك ه |
|                    |                                                                |
| 191                | تدبر السور المكية                                              |
| 194                | المرحلة الأولى : البعثة وبدء الوحي «تعريف وتهيئة»              |
| ۲۹۳                | · (۱) الفاتحة                                                  |
| ۲۹۵                | (۲) الفا                                                       |



#### احتوبات

| Y90                    | (٣) قریش                                        |
|------------------------|-------------------------------------------------|
| Y 9 0                  | (٤) العصر(٤)                                    |
| Y90                    | (٥) التين                                       |
| r97                    | (٦) التكاثر                                     |
| Y97                    | (٧) العاديات                                    |
| ل/ غار حراءل/ غار حراء | المرحلة الثانية : مرحلة التأهيل النفسي للرسوا   |
| ٣٠٠                    | (٨) المزمل(٨)                                   |
| ٣٠٢                    | المرحلة الثالثة : البدء الفعلي للدعوة / الإنذار |
| ٣٠٣                    |                                                 |
| ٣٠٩                    | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة                |
| ٣١١                    | فترة الحيرة والقلق                              |
| ٣١١<br>٣١٣             | (٠١) العلق                                      |
| ٣١٣                    | (۱۱)الأعلى                                      |
| ٣١٥                    | (۲۱) القارعة                                    |
| ٣١٧                    | فترة الإجابة عن تساؤل قريش عن البعث             |
| ۳۱۷                    | (١٣) الزلزلة (الخطاب: إخباري)                   |
| ٣١٩                    | (١٤) الانفطار (الخطاب: إخباري)                  |
| ٣٢٠                    | (١٥) الانشقاق (إخباري)                          |
| ٣٢٢                    | (١٦) التكوير (إخباري)                           |
| على البعثملى البعث     | فترة خسر من يكفر وربح من يؤمن والتأكيد ع        |
| ٣٢٤,                   |                                                 |
| ٣٢٥,                   | (١٨) الليل                                      |
| mro                    | (۱۹) الطارق                                     |
| ٣٢٦                    | (۲۰) الفجر                                      |
| ٣٢٩                    |                                                 |
| ٣٣١                    |                                                 |



| TTA | فترة حيرة قريش وغلبة الموروث                               |
|-----|------------------------------------------------------------|
|     | (۲۳) النبأ                                                 |
|     | (۲٤) ق                                                     |
|     | -<br>(۲۵) الواقعة                                          |
|     | انهيار كون الدنيا                                          |
|     | مصائر الناس يوم القيامة                                    |
|     | (٢٦) الغاشية                                               |
|     | فترة الوعد والوعيد الشديد والأسلوب الصارم                  |
|     | عرد الوعد والوعيد المسايد والم مستوب الصارم<br>(٢٧) الحاقة |
|     | (۲۸) المطففين                                              |
|     |                                                            |
|     | (۲۹) عبس                                                   |
|     | القرآن تذكرة ونقلته الملائكة                               |
| ٣٦٣ | (٣٠) المرسلات                                              |
| ٣٦٦ | فترة الحديث عن استهاع الجن لتلاوة الرسول                   |
| ٣٦٦ | (٣١) الـجن                                                 |
| ٣٧٠ | (٣٢) الفلق                                                 |
| ٣٧٢ | (٣٣) الناس                                                 |
| ٣٧٤ | فترة موقف قريش الرافض للدعوة لن يتغير                      |
| ٣٧٤ | (٣٤) الإنسان                                               |
|     | (۳۰) الملك                                                 |
|     | (۴٦) يس                                                    |
|     | - ى<br>التمسك بالموروث سنة أزلية                           |
|     | . ورو<br>قريش أمرت بالإنفاق ولو لم تؤمن                    |
|     | (۳۷) القدر                                                 |
|     | (٣٨) الرحمن                                                |
|     | , الغش التجاري                                             |
|     | انعس النجاري<br>دعوة عقلانية                               |
|     | دعوه عقلانيةخلق الإنسان                                    |
| I 7 | خلق الانسال                                                |



### الحتويات

| ۳۹۵      | الجن مخلوقات من طاقة                           |
|----------|------------------------------------------------|
| ۲۹۹      | (۳۹) النجم                                     |
| ٤•٧      | (٤٠) الهمزة                                    |
|          | (٤١) القلم                                     |
|          | قريش تحاول مداهنة الرسول                       |
|          | <br>وعيد لأحد أنشط كفار قريش حرباً للدعوة      |
|          |                                                |
| کرونکرون | الهجوم على قريش ووعيدهم بنار جهنم الذي ين      |
|          | صور حسية مجازية لما سيكون عليه المؤمنون في الج |
|          | بعض اتهامات قريش للرسول والرد عليها            |
|          | لا يوجد مبرر لاستمرار قريش على الكفر إلا التم  |
|          | شحذ لهمة الرسول ورفع لمعنوياته                 |
|          | (٤٣) الضحى                                     |
| ٤١٧      | (٤٤) الشرح                                     |
|          | (ه٤) نوح                                       |
| ٤٣١      | (٢٦) القم                                      |
| £77      | أمم سابقة كذبت مثل قريش                        |
|          |                                                |
|          | المرحلة المخامسة: مرحلة تغير المخطاب والمخاط   |
|          | تقديم                                          |
|          | (١) فترة تغير خطاب الدعوة                      |
|          | (٤٧) ص                                         |
|          | (٤٨) الصافات                                   |
|          | (٤٩) النازعات                                  |
|          | (٥٠) الذاريات                                  |
|          | (٥١) الأحقاف                                   |
|          | (٥٢) الجاثية                                   |
| ٤٧٥      | (٥٣) فاطر                                      |



|             | (٥٤) فصلت                  |
|-------------|----------------------------|
| ٤٩٠         | (٥٥) الدخان                |
| ٤٩٥         | (٥٦) مريم                  |
| o • Y       | (٥٧) الإخلاص               |
| o • 1       | (٥٨) الْكهف                |
| ٥١٠         | موسى والرجل العجيب         |
| 017         | (٩٥) الزخرف                |
|             | (۲۰) غافر                  |
| ٥٣٦         | (٦٢) سبأ                   |
| o & Y       | (٦٢) الكافرون              |
| 0 8 4       | (٦٣) لقهان                 |
| o { V       | (٦٤) النمل                 |
| 008         | (٦٥) الحجر                 |
| ۰٦٣         | (٦٦) طه                    |
| ovt         | (٦٧) السجدة                |
| ٥٧٦         | (٢) فترة فرض بعض التشريعات |
| ٥٧٦         | (٦٨) المؤمنون              |
| ٥٨٤         | (٦٩) المعارج               |
| ٥٨٦         | (۷۰) الفرقان               |
| ٥٩٤         | (۷۱) الزمر                 |
| ٦٠٣         | (۷۲) الأعراف               |
| <b>ጎኛ •</b> | (۷۳) يونس                  |
| 780         | (۷٤) إبراهيم               |
| 707         | (۵۷) يوسف                  |
| ٣٧٢         | (٧٦) الأنبياء              |
| <b>ገ</b> ለጊ | (۷۷) الكوثر                |



### الحتويات

| ٦٨٩               | المرحلة السادسة: مرحلة التعدي ودفع الظلم           |
|-------------------|----------------------------------------------------|
| ٦٩٠               | (۷۸) الشوري                                        |
| ٧٠٠               | (۷۹) بني إسرائيل                                   |
| VYY               | (۸۰) الشعر اء                                      |
| ٧٣٤               | (۸۱) هود                                           |
| V £ 9             | المرحلة السابعة: مرحلة التعذيب بالنار والهجرة      |
| ٧٥٠               | (۸۲) الأنعام                                       |
| vvv               | (۸۳) العنكبوت                                      |
| ٧٨٧               | (٨٤) البروج                                        |
|                   | (٥٥) المسد                                         |
| ٧٩٠               | (٨٦) النحل                                         |
|                   | (۸۷) القصص                                         |
| ΑΥ 1              | (۸۸) الرعد                                         |
|                   | (۸۹) الحج                                          |
| ۸٤٧               | تدبر السور المدنية                                 |
| ۸٤٩               | تدبر السور المدنية                                 |
| ستقرار والتوطن٥٥٠ | المرحلة الأولى: التوطن والاستقرار أوائل مرحلة الاس |
| ۸٥٤               | (٩٠) المتحنة                                       |
| ۸٥٦               | (٩١) الحجرات                                       |
| ۸٥٩               | (٩٢) المجادلة                                      |
| 178               | (٩٣) الجمعة                                        |
| ۸٦٥               | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال    |
| ለጊ٥               | فترة فرض التشريعات                                 |
| ΥΓΛ               | أوائل المرحلة الثانية/ فترة التشريع                |
| ٧٢٨               | (٩٤) البقرة                                        |
| A 7 A             | 1 - 25 1                                           |



| ለገዓ             | أهل الكتاب في يثرب رفضوا الدعوة ولن يؤمنوا أبداً        |
|-----------------|---------------------------------------------------------|
| ΑΥ •            | حديث عن «مسلمة قريش»                                    |
| AV +            | خطاب لكل الناس                                          |
| AV 1            | عود للحديث عن مسلمة قريش                                |
| AVY             | خلق آدم وموقف إبليس                                     |
| ۸۷۳             | أول سورة مدنية تدعو بني إسرائيل                         |
| AV9             | بعض أهل الكتاب يتظاهرون بالإيمان                        |
| عفين            | غالبية المسلمين في يثرب في تلك الفترة فقراء ومن المستضه |
|                 | رضاعة المولود                                           |
| 919             | وجوب أداء الصلاة في وقتها                               |
| 919             | الصلاة الوسطى                                           |
| 97 *            | من حقوق المتوفي عنها زوجها                              |
| 971             | عود للحث على القتال                                     |
| 977             | داوودداوود                                              |
| 974             | فضل بعض الرسل على بعض                                   |
|                 | عود لحث المسلمين على الإنفاق في سبيل الله               |
|                 | آية الكرسي                                              |
|                 | الدين خيار شخصيالدين خيار شخصي                          |
| 970             | التساؤل والشك أول الخطوات لليقين                        |
| 977             | عود لحث المسلمين على الإنفاق في سبيل الله               |
| 97              | الرباالربا                                              |
| ٩٣٦             | الدَّيْناللهُّيْناللهُّيْناللهُّيْناللهُّيْناللهُ       |
| ٩٣٨             | (٩٥) النساء                                             |
| ٩٨٩             | (۲۹) المائدة                                            |
| تعلق بالوضوء٩٩٥ | بعض الفروق بين القرآن وأتباع الموروث حول بعض ما ين      |
| ١٠٢٩            |                                                         |
| 1.71            | مرحلة ما قبل بدر / الاستعداد للمعركة                    |



## الحتويات

| 1.41 | (۹۸) الماعون                                    |
|------|-------------------------------------------------|
|      | (٩٩) محمد                                       |
|      | لا يستوي المؤمن والكافر                         |
|      | فرض بعض الضوابط للتقيد بها في المعركة المرتقبة  |
|      | على المسلمين نصرة أنفسهم لينصرهم الله           |
|      | لا يستوي عند الله المؤمن والكافر                |
|      | صورٌ لفئات المجتمع المسلم في يثرب، قبيل معركة   |
|      | (۱۰۰) الصف                                      |
| ١٠٤٣ | المرحلة الثالثة : مرحلة ما بعد بدر              |
| ١٠٤٣ | الفترة الأولى: معركة بدر / تمكين الإسلام        |
|      | (١٠١) سورة الأنفال                              |
|      | الفترة الثانية / فترة الاستعداد للمعركة القادمة |
| ١٠٦٣ | (۱۰۲) الحديد                                    |
| 1.79 | (١٠٣) التغابن                                   |
|      | (١٠٤) الطلاق                                    |
| 1.40 | المرحلة الرابعة: مرحلة ما بعد أحد               |
| ١٠٧٥ | (۱۰۵) آل عمران                                  |
| 11.0 | (١٠٦) البينة                                    |
| 11.0 | (۱۰۷) التحريم                                   |
| 11.4 | المرحلة الخامسة : مرحلة ما بعد الأحزاب          |
| 1114 | (۱۰۸) الأحزاب                                   |
| 1117 | (١٠٩) النور                                     |
|      | (۱۱۰) المنافقون                                 |
| 1181 | المرحلة السادسة : مرحلة الفتح                   |
|      | (١١١) الفتح                                     |
|      | (۱۱۲) الروم                                     |



| \\   | لرحلة السابعة: مرحلة قلاقل ما بعد الفتح |
|------|-----------------------------------------|
| \\oV | (۱۱۳) براءة                             |
| \\VA | (۱۱٤) الحشر                             |
| 11VA | جلاء قبيلة ثانية من بني إسرائيل         |
|      | (۱۱۵)النور                              |



## توطئة

الشرعة والمنهاج هي السبيل والطريق، وشرعة الله ومنهاجه طريقه المستقيم، ودينه القويم. وخير وسيلة للتعرف على شرعة الله ومنهاجه تكون بتدبر وحيه سبحانه الذي أنزله على رسوله. والوحي اليقيني هو حديث الله الذي ثبتت نسبته إليه يقيناً، وليس هناك حديث ثابت يقيناً عن الله إلا القرآن، وأي حديث آخر غيره يتناقله الخلق فهو من الظن، والظن لا يؤخذ في شرع الله ولا يمثل منهاجه سبحانه، حتى وإن اعتادته النفس واطمأنت إليه. وهذه الحقيقة يمكن تطبيقها على أي خبر وحديث منسوب لمخلوق. فلو أن أحدنا نسب لشخص آخر قولاً أو فعلاً، فإن ثبوت هذا القول أو الفعل لمن نسب له ظني، بغض النظر عن ثقتنا بالراوي. لأن روايته تبقى ظنية لعوامل شخصية وبيئية وإنسانية كثيرة لا علاقة لها بصدق الراوي أو كذبه لا وهذا عائد إلى أن النقل الشفهي لا يمكن أن يُنقل كها نطق به من صدر شيء آخر. إضافة إلى أن التركيز لما يُسمع والاهتمام به تحدد درجته عوامل نفسية داخلية شيء آخر. إضافة إلى أن التركيز لما يُسمع والاهتمام به تحدد درجته عوامل نفسية داخلية وخارجية مختلفة. لذا فعلم الاتصال يؤكد أن نقل الخبر مشافهة يفقده نسبة من المصداقية في كل مرة يتناقله راو عن آخر مشافهة. وعلم الاتصال أيضاً يؤكد أن نقل الخبر مشافهة لا يمكن أن يتم بنفس العبارات التي قالها المصدر، مها حاول الراوي توخي الحرص على نقل مسمع كها سمعه، وذلك لأسباب مختلفة، لعل منها:

أن الراوي يستمع للخبر ولم يضع في ذهنه أن عليه أن يحفظ ما يسمع لكي ينقله للغير
 كما قاله المصدر، بعكس الحال عند الاستماع للشعر عادةً.

الراوي يقصد به في هذه الفقرة هو من يستمع للمصدر وينقل كلامه للسامع. والمصدر هو الشخص الذي يصدر منه الكلام. والسامع هو من يتلقى كلام المصدر عبر الراوي أو سلسلة الرواة.



أن نقل الخبر يتم بعبارات قالها المصدر، وعبارات للراوي ظن أن المصدر يعنيها في حديثه، فعبر عنها بكلهات من عنده.

وفي هذه الحالة فالمستمع سيفهم كلام المصدر الذي نقله الراوي بطريقة مختلفة عما صدرت من المصدر، وسيسمع العبارات التي قالها الراوي بعباراته بطريقة مختلفة أيضاً. فيتحول الخبر في ذهن المستمع إلى خبر مختلف عما حاول المصدر التعبير عنه.

عادة عند نقل الأخبار مشافهة يتدخل فيها عالم التشويق والعوامل النفسية التي عليها
 المتلقى والراوي، مما يعرضها للتحريف المتعمد أو العفوي.

وهذه العوامل وغيرها تجعل الخبر المنقول شفهياً ظني الثبوت في أحسن حالاته، ولا يمكن أن يرقى ثبوته لليقين.

وكل ما تقدم يحدث في حالة أن الراوي واحدٌ ثقةٌ صادقٌ وحريصٌ على نقل ما سمع بأمانة. لكن لو أن الخبر تم تناقله على مدى سنين وأجيال متتابعة من أناس مختلفي الثقافة ودرجة الحرص والثقة، فإن التغييرات ستكون جذرية وقد يحل خبرٌ مختلقٌ كلاً أو جزءٌ مكان الخبر الأصلي. وتتزايد العوامل المؤثرة على نص الخبر ومصداقيته مع تقادم الزمن، منها ما هو متعمد ومنها ما يحدث بدون قصد، ومنها ما يكون بسبب عوامل خارجية محيطة وداخلية في النفس لحظة تلقي الخبر أو روايته. فهناك راو ينقل الخبر بطريقة مختلفة عما سمع ظناً منه أنها تواثم المجلس الذي يقص الخبر فيه، أو تتواءم مع الرسالة التي يريد توصيلها للمستمعين عبر إيراد الخبر. وهناك راو يزيد وينقص عمداً لغرض في النفس، وهناك من يختلق الأخبار وينسبها للمصدر. وهناك من يفهم الخبر بشكل خاطئ وينقله كما فهمه .... الخ.

كما أن نقل الخبر لراو ثان يجعل التحول في العبارات والابتعاد عن نص الخبر الأصلي يتضاعف عما كان عليه عند نقله من الراوي الأول وأضعاف ما كان عليه عندما خرج من المصدر. وهكذا كلما تناقل الخبر رواة أكثر، كلما تضاعف التحوير والتغيير لنص الخبر. إضافة إلى أنه عندما يتحدث الراوي بالخبر عدة مرات في مجالس ومناسبات وأزمنة مختلفة فسيتحدث به بعبارات مختلفة في كل مرة. وكل من سمعه منه سيتحدث به بطريقة مختلفة في كل مرة يروي فيها الخبر، مما يخلق للخبر الواحد عدة روايات مختلفة.

ويستمر التغير والتحور في الخبر الواحد حتى يكتب. وعندما يكتب الخبر، فهو يكتب بنصه



الذي سمعه وفهمه عليه الكاتب وليس بنصه كها خرج من مصدره، وبالتالي فالخبر المنسوب للرسول في كتاب البخاري على سبيل المثال، نقرؤه بصورته التي صاغها الراوي وبعبارته التي سمعها وفهمها البخاري بعد تداوله مشافهة لمدة تزيد عن (۲۰۰) عام بين أناس لا يمكن حصرهم، بثقافات ومشارب وميول مختلفة. ولا نقرأ نص الخبر كها قاله الرسول، إن كان قاله بالفعل. والحدث الذي نقرأ عنه في سيرة ابن هشام والمنسوب لعصر الرسول، ليس هو كها حدث، ولكنه خبر الحدث الذي فهمه ابن هشام من ابن إسحاق أو من سيف أو من غيرهم من الرواة الذين نقل عنهم. ويقوم المؤلف بكتابة الخبر عمن سمعه وفهمه منه بعد أن تعرض لرحلة طويلة تناقله الناس أثناءها مشافهة لعشرات ومثات السنين، وتبدل وتعدل حسب رواته والغرض من روايته. وقد يكون خبراً مختلقاً في الأصل ولم يحدث على أرض الواقع.

فكتب الحديث والتفسير والسير لم توثق الأخبار الحقيقية كها خرجت من مصدرها أو كها حدثت، ولكنها وثقت ما كان متداولاً حين كتابتها. وفي هذه الحالة فتوثيقها لا يعني أنها صحيحة بل هو توثيق لقصص وحكايات برواياتها الأخيرة المشوهة كها سمعها وفهمها من دونها، والتي لا يمكن الركون إلى صحتها.

لكن لو أن المصدر الذي صدر منه الخبر أو الفعل تحدث عن نفسه مباشرة فسيكون حديثه لمن يسمعه يقيني الثبوت، وإن كان سيتعرض للتحوير لو نقله السامع للناس مشافهة فيها بعد. أما لو أن المصدر كتب ما يريد قوله للناس، وبقي الناس يتداولون هذا المكتوب فسيتداولون خبراً يقينياً. وحتى إن فهمه البعض بطريقة خاطئة، فسيبقى الخبر اليقيني الثبوت عن المصدر موجوداً ومتوفراً. وهذا ينطبق على القرآن وحده فقط، ولا يشاركه كتاب آخر، سواءً في التشريعات اللينية أو في رواية الأحداث التي وقعت زمن رسول الله أو الأحداث القديمة للأمم السابقة الواردة في كتاب الله. لأن من روى القرآن رسول مكلف، لا يستطيع أن يكذب على الله، وقد كتبه في حياته، ولم يُترك بعده تتناقله الألسن مشافهة قبل كتابته أ.

فإن كان العلم يؤكد استحالة بقاء الرواية كما خرجت من المصدر عندما يتم تناقلها بين



الناس مشافهة عبر الأجيال، ولا يمكن تصنيفها بأكثر من روايات ظنية. فإن كل ما تحويه كتب التراث عند المسلمين هو من هذا النوع. ودين الله لا يكون بالظن أبداً، لأن بناء الشريعة على الظن ضلال.



## منهجية البحث

صحة المنهجية تضمن صحة البحث، وفسادها فسادٌ للبحث، وسقوط ٌ لكل النتائج التي بنيت عليها.

والمنهجية هنا يقصد بها: المسار الثابت الذي تم الالتزام به لكتابة هذا البحث واستخلاص النتائج، بعيداً عن الاعتماد على ظنون أو نظريات أو آراء شخصية. وهذه المنهجية قامت على حقائق وجدها الباحث أثناء تدبر القرآن الذي امتد - بعون من الله - لعقود من الزمن. وهذه الحقائق عبارة عن آيات واضحة المعنى، تستنبط منها الضوابط التي تتألف منها المنهجية، دون التأثر بفكر معين ولا بجهاعة ولا مذهب، ولا آراء أو ظنون.

ولا ضير من وجود أخطاء في التفاصيل، لأن الاحتكام يكون للمنهج وليس للتفاصيل، ولأن الأخطاء التفصيلية يمكن تصحيحها متى اكتشفت دون أن يمس وجودها بأصالة المنهج. وهذه الحقيقة ستسهل الحكم على البحث المقدم هنا من قبل المختص والقارئ العادي على حد سواء، دون حاجة للبحث في التفاصيل والتوقف عند عبارة أو فقرة أو موقف معين ومناقشته. لأنه إن صلحت المضغة (المنهج) صلح الجسد (البحث) كله، وإن فسدت المضغة فسد الجسد كله.

وليس على من يريد نقد البحث إلا إثبات أن الحقائق التي أوردنا ليست كذلك، وذلك بخطوتين سهلتين:

 إثبات أن الآيات التي أوردنا لا تعني ما فهمناه منها، وتقديم المعنى الصحيح مشفوعاً بسياق الآيات وبيان المخاطب.



وإيراد آيات أخرى تؤكد خلاف ما نقول.

ولا عبرة لأي اعتراض مبني على أدلة من كتب التراث، لأنه استدلال من مصدر تحوم حول صحته الشكوك. والأدلة الظنية والمشكوك في صحتها لا يمكن أن تقبل لنفي أدلة حقيقية ثابتة.

وفيها يلي سنقدم حقائق تعتمد على آيات من كتاب الله تؤكد أن شرعة الله ومنهاجه لا يمثلها سوى كتابه المجيد، وليس هناك كتب أخرى تشارك كتابه سبحانه:

## الحقيقة الأولى؛ لم يوح للرسول سوى القرآن

قُلْ آَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادةً قُلِ الله شَهِيدٌ بِينِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلِيَّ هَذَا الْقُرْآنُ لأَنْذِرَكُم بِهِ
 وَمَن بَلَغَ أَئِنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ الله آلِيَةً أُخْرَى قُل لاَّ أَشْهَدُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَـهٌ وَاحِدٌ وَإِنَّنِي
 بَرِيءٌ ثَمَّا تُشْرِكُونَ (١٩) الأنعام.

وتعود سورة الأنعام لتؤكد حقيقة أن القرآن وحده هو ما أوحي به للرسول:

قُل لاَّ أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَآئِنُ الله ولا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكٌ إِنْ أَتَبَعُ
 إِلاَّ مَا يُوحَى إِلِيَّ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ (٥٠) وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُواْ إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِيٌّ وَلاَ شَفِيعٌ لَّعَلَّهُمْ يَتَقُونَ (١٥) الأنعام.

ومرة ثالثة تؤكد سورة الأنعام أن الإنذار والدعوة للدين يكون بالقرآن ولا شيء معه:

وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ دِينَهُمْ لَعِباً وَلَهُواْ وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَذَكِّرْ بِهِ أَن تُبْسَلَ نَفْسٌ بِهَا
 كَسَبَتْ لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ اللهَ وَلِيٌّ وَلاَ شَفِيعٌ وَإِن تَعْدِلْ كُلَّ عَدْلٍ لاَّ يُؤْخَذْ مِنْهَا أُوْلَـئِكَ
 الَّذِينَ أُبْسِلُواْ بِهَا كَسَبُواْ لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَبِيمٍ وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِهَا كَانُواْ يَكُفُرُونَ (٧٠).

وتؤكد سورة فاطر أن ما أوحي للرسول هو القرآن فقط:

وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ اللهَّ بِعِبَادِهِ لَخَبِيرٌ
 بَصِيرٌ(٣١).

وهو ما تؤكده سورة الشوري في موضعين:

الأول: وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَّشْنذِرَ أُمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلَمَا وَتُنذِرَ يَوْمَ الجَمْعِ
 لَا رَيْبَ فِيهِ فَرِيقٌ فِي الجُنَّةِ وَفَرِبقٌ فِي السَّعِيرِ(٧).



#### منهجيه البحث

والثاني: فَلِذَلِكَ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَلَا تَتَبَعْ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْ آمَنتُ بِهَا أَنزَلَ اللهُ مِن
 كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللهُ رَبُنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ لَا حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبِيْنَكُمُ اللهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ المُصِيرُ (١٥).

فالكتاب (القرآن الموحى به للرسول) جعله الله نوراً يهدي به من يشاء، وقد أمر الرسول باتباعه، وليس هناك وحي نزل عليه غيره.

وتتحدث سورة بني إسرائيل عن محاولات قريش ثني الرسول عن مواصلة الدعوة والتشويش عليه:

وَإِن كَادُواْ لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِتَفْتَرِيَ عَلَيْنَا غَيْرَهُ وَإِذاً لاَّتَّخَذُوكَ خَلِيلاً (٧٣) وَلَوْلاَ أَن ثَبَّنَاكَ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْنًا قَلِيلاً (٧٤) إِذاً لَأَذَفْنَاكَ ضِعْفَ الْحَيَاةِ وَضِعْفَ الْمُرَاتِ ثُمَّ لاَ تَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً (٥٧).

والآيات تذكر أن ما أوحي به للرسول هو القرآن فقط.

وتؤكد سورة الرعد هذه الحقيقة:

كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَا أُمَمٌ لِتَتْلُوَ عَلَيْهِمُ الَّذِيَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ قُلْ هُوَ رَبِي لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ(٣٠) وَلَوْ أَنَّ قُرْآناً شُيرَتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ الأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ المُوتَى بَلِ شَهُّ الأَمْرُ جَمِيعاً أَفَلَمْ يَيْنَاسِ اللَّذِينَ آمَنُواْ أَنْ لَوْ يَشَاءُ اللهُ لَمَتَى النَّاسَ جَمِيعاً وَلاَ يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِهَا صَنعُوا فَارِعَةٌ أَوْ تَحُلُ قَرِيباً مِّن دَارِهِمْ حَتَّى يَأْتِيَ وَعْدُ اللهَ إِنَّ اللهُ لاَ يُخْلِفُ الْمِيعَادَ (٣١).

فالدعوة عبارة عن تلاوة ما أوحي إلى الرسول، وما أوحي إلى الرسول هو القرآن.

وبها أن القرآن هو وحده ما أوحي به إلى الرسول فالآيات تتحدث عنه وحده ولا نصوص أخرى معه، ومن ذلك:

- وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِياً وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ أَوْ يُجْدِثُ لَهُمْ ذِكْراً (١١٣) طه.
  - كِتَابٌ فُصلَتُ آيَاتُهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَقَوْم يَعْلَمُونَ (٣)
  - وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِمِتَذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ (٢٦) فصلت.



ولو كان هناك وحي آخر لقال الذين كفروا لا تسمعوا له ولا للقرآن.

وَلُوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآناً أَعْجَمِيّاً لَقَالُوا لَوْلَا فُصَّلَتْ آيَاتُهُ أَعْجَمِيٍّ وَعَرَبِيٌّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاء وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرْ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى أُوْلَئِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ (٤٤) فصلت.

ولو كان ينزل على الرسول وحي آخر أو يسمع الناس منه كلاماً آخر غير القرآن لاحتجوا عليه كها احتجوا على القرآن.

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَا جَاءهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ (٤١) لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ
 وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيم حَمِيدٍ (٤٢) فصلت.

ولو كان هناك وحي آخر لا يأتيه الباطل لذكره القرآن.

فَاسْتَمْسِكْ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٤٣) وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ
 وَسَوْ فَ تُسْأُلُونَ (٤٤) الزخرف.

فالوحي الذي أنزل على الرسول هو القرآن، وهو وحده ذكر لك ولقومك، ولا شيء معه.

وهو ما تؤكده سورة ق: نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِحَبَّارٍ فَلَكُرْ بِالْقُرْآنِ مَن
 يَخَافُ وَعِيدِ (٥٤).

وعندما اجتمع نفر من الجن استمعوا للرسول وهو يقرأ القرآن وليس عندما يتحدث بكلامه الشخصي:

وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَراً مِّنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنصِتُوا فَلَمَّا قُضِيَ
 وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ (٢٩) الأحقاف.

ولو كان للرسول كلام آخر يدخل في الدعوة وضمن دين الله لاستمع له الجن. ولتنادى الكفار بعدم الاستماع له كها تنادوا بعدم الاستماع للقرآن:

- وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِمِنَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ (٢٦) فصلت.
  - ولو كان كلام الرسول بغير القرآن وحيا لما قال كفار قريش:
  - وَقَالُوا لَوْ لَا نُزِّلَ هَذَا الْقُوْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ (٣١) الزخرف.



#### منهجيةالبحث

ولو كان كلام الرسول بغير القرآن وحياً لما قال الكفار:

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَن نُؤْمِنَ جَهَذَا الْقُرْآنِ وَلَا بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالِمُونَ
 مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ الْقَوْلَ يَقُولُ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَصْعِفُوا لَوْلاً أَنتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ (٣١) سبأ.

لأنه لو كان كلام الرسول بغير القرآن وحياً لقالوا: لن نؤمن بهذا القرآن ولا بالحديث ولا بالذي بين يديه .

ولو كان هناك وحياً غير القرآن لما قال الكفار:

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ لاَ نُزَّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ
 تَرْتِيلاً(٣٢) الفرقان.

ولقالوا: لماذا لا يخبرنا الرسول بكل القرآن مرة واحدة وكل الوحي "الآخر" مرة واحدة. ولو كان هناك وحي غير القرآن لتحدى القرآن الكفار بالإتيان بمثله كها تحداهم بالإتيان بمثل القرآن:

قُل لَّشِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْحِنُّ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَـذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيراً (٨٨) بني إسرائيل.

ولقال القرآن إن التذكير يكون بالقرآن وبكلام الرسول:

وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَفْراً وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي الْقُرْآنِ وَحْدَهُ وَلَيْ الْمُورالِقِلْ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

ولما قال الله تعالى:

وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثَلٍ وَلَئِن جِئْتَهُم بِآيَةٍ لَيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ
 أَنتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ (٥٨) الروم.

ولما أكد سبحانه أن ما فرض على الرسول هو القرآن وحده ولا شيء معه:

إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُوْآنَ لَرَادُكَ إِلَى مَعَادٍ قُل رَّبِي أَعْلَمُ مَن جَاء بِالْمُدَى وَمَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ (٨٥) القصص.



١ الذي بين يديه تعني الأديان السابقة. انظر فقرة: ما بين يديه / مفردات من القرآن.

ولو كان هناك وحي آخر غير القرآن لأمر الرسول بتبليغه الناس كما أمر بالقرآن:

وَأَنْ أَتْلُوَ الْقُرْآنَ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنَ المُنذِرِينَ (٩٢)
 النمل.

وآيات كثيرة غيرها تدل بكل وضوح وتأكيد على أن الرسول عليه الصلاة والسلام لم يتلق من ربه سوى القرآن.

## الحقيقة الثانية: الدعوة لدين الله لا تكون بغير القرآن

الحقيقة السابقة تؤكد بكل وضوح أن الرسول لم يتلق من ربه سوى القرآن، لأن الدين لله ولا يمثله سوى كلامه سبحانه. وكلام الله ينص على أن الدعوة الإقامة الحجة على المستمع وليست الإقناعه بالدخول في الإسلام. لذا فقد كانت مهمة رسول الله توصيل رسالة ربه، عن طريق إسهاعها للناس بتلاوتها عليهم، دون أن يشرك معها كلامه الشخصي. فمحمد مجرد رسول: وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبتُمْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ الله شَيْئاً وَسَيَجْزِي الله الشَّاكِرِينَ (١١٤) آل عمران.

وليس له من أمر الدين شيء: ليْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذَّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ(١٢٨) وَللهَ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ يَغْفِرُ لَمِن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(١٢٩) آل عمران.

وقد أُمر الرسول بتبليغ ما ينزل عليه، كها نزل: يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَّ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ (٦٧) المائدة.

وفيها يلي أدلة من القرآن تؤكد أن تبليغ الدعوة يكون بتلاوة القرآن فقط:

إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِداً عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولاً (١٥) فَعَصَى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَذْنَاهُ أَخْذاً وَبِيلاً (١٦) فَكَيْفَ تَتَّقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْماً يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيباً (١٧) السَّمَاء مُنفَطِرٌ بِهِ كَانَ وَعْدُهُ مَفْعُولاً (١٨) إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرَةٌ فَمَن شَاء اتَّغَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً (١٩) المزمل.



#### منهجية البحث

والسورة نزلت في بداية البعثة ولم يسبقها سوى سبع سور نزلت في المرحلة الأولى، وقبل نزول سورة المدثر التي انطلقت بنزولها الدعوة. وتقول لقريش إن "هذه تذكرة" والإشارة للقرآن الذي يتلى عليهم، فهو وسيلة التذكير والدعوة. بمعنى أنه لا وجود لأي حديث بجانب القرآن يستخدم في الدعوة لدين الله. فدين الله لا يمثله سوى كلام الله.

وهو ما أكدته سورة المدثر التي بدأت بنزولها الدعوة: كَلَّا وَالْقَمَرِ (٣٢) وَاللَّيْلِ إِذْ أَدْبَرَ (٣٣) وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ (٣٤) إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُبَرِ (٣٥) نَذِيراً لِّلْبَشَرِ (٣٦) لَمِن شَاء مِنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ (٣٧) كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ (٣٨).

## وفي مكان آخر تقول سورة المدثر:

كَلَّا إِنَّهُ تَذْكِرَةٌ (٤٥) فَمَن شَاء ذَكَرَهُ (٥٥) وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ هُو أَهْلُ التَّقْوَى
 وَأَهْلُ الْمُغْفِرَةِ (٥٦).

فالقرآن - وسيلة الدعوة - تذكرة، لمن شاء.

ثم جاءت آيات في سورة العلق تبين للرسول أن كل ما عليه فعله هو تلاوة القرآن على الناس:

افْرَأْ بِاسْمِ رَبَّكَ الَّذِي خَلَقَ (١) خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقِ (٢) افْرَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ (٣) الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ (٤) عَلَمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ (٥).

فالرسول عندما أُمِرَ في سورة المدثر بالبدء بالإنذار والدعوة، لابد أنه تساءل في نفسه كيف يُنذر، وما هي الطريقة؟

فجاءت هذه الآيات تبين له أن كل ما عليه فعله هو تلاوة القرآن على الناس، لأن القرآن هو وحده وسيلة التبليغ. ولا يستخدم الوعظ ولا القصص ولا الترغيب والترهيب خارج القرآن، ولا الكلام الشخصي للدعوة. كما لا يستخدم ما يسمى التفسير لأنه تأويل وتحريف للآيات عن معانيها البينة.

## وورد في سورة الانشقاق:

قَمَا لَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ (۲٠) وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنُ لَا يَسْجُدُونَ (٢١) بَلِ الَّذِينَ كَفَرُواْ
 يُكَذِّبُونَ (٢٢) وَاللهُ أَعْلَمُ بِهَا يُوعُونَ (٢٣) فَبَشَّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ (٢٤).



والآيات تؤكد أن الدعوة لا تكون بغير القرآن، وأن قريشاً لم يسمعوا الرسول يدعوهم بغير القرآن.

## وتقول سورة التكوير:

فَلَا أُقْسِمُ بِالْخُنَسِ(١٥) الجُوَارِ الْكُنَسِ(١٦) وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ(١٧) وَالصَّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ (١٨) إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيم (١٩) ذِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينِ (٢٠) مُطاعِ ثَمَّ أَمِينِ (٢١) وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ (٢٢) وَلَقَدْ رَآهُ بِالْأُفْقِ المُبِينِ (٢٣) وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِينٍ (٢٤) وَمَا هُوَ بَقَوْلِ شَيْطَانِ رَجِيمٍ (٢٥) فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ (٢٦) إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لَلْعَالِمِينَ (٢٢) إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لَلْعَالِمِينَ (٢٧).

القسم لتأكيد أن الوحي – القرآن – نزل به الملك، ولم يكن كلام الرسول. فكل ما يتلو الرسول على قريش هو القرآن ولا شيء معه.

وسورة الواقعة تؤكد - بقسم - أن القرآن حق من الله ونسخته الأصلية محفوظة بعلم الله:

فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ (٥٧) وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ (٧٦) إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ (٧٧)
 فِي كِتَابٍ مَّكْنُونٍ (٧٨) لَا يَمَسُّهُ إِلَّا المُطَهَّرُونَ (٧٩) تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ (٨٠).

وتعود السورة لتأكيد أن القرآن حق وفي نفس الوقت هو الوسيلة الوحيدة للدعوة:

إِنَّ هَذَا لَمُوَ حَقُّ الْيَقِينِ (٩٥).

ولو كان هناك وسيلة للدعوة وتمثل دين الله مع القرآن (كالزعم بأن الحديث من الدين) لأكدت عليه الآيات كها تؤكد على القرآن.

## وتقول سورة الحاقة:

فَلَا أُقْسِمُ بِيَا تُبْصِرُونَ (٣٨) وَمَا لَا تُبْصِرُونَ (٣٩) إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيم (٤٠) وَمَا هُوَ بِقَوْلِ ضَاعِرٍ قَلِيلاً مَا تُذْكِّرُونَ (٤١) وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ (٤٢) تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ الْعَالِينَ (٤٣) وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ (٤٤) لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَهِينِ (٥٥) ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ (٤٦) فَمَا مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ (٧٤).

فلو تجرأ رسول الله وتقول على الله ما لم يقل لأهلكه الله. تأكيدٌ لا يقبل الشك أن الرسول لم يكن ليستخدم كلامه الشخصي «الحديث» في الدعوة. ولم يكن يعقد مجالس للوعظ



#### منهجيه البحث

القصصي ولم يكن يقول للناس هذا حلال وهذا حرام دون القرآن. ولم يكن الناس يسمعون منه في مجال الدعوة سوى القرآن الذي تصفه الآيات السابقة بأنه تنزيل من رب العالمين نزل به رسول كريم.

وتؤكد السورة نفسهاأن الدعوة لا تكون إلا بالقرآن:

وَإِنَّهُ لَتَذْكِرَةٌ لِلْمُتَقِينَ (٤٨) وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنكُم مُكَذِّبِينَ (٤٩) وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ (٥٠) وَإِنَّهُ لَحَتُّ الْيَقِينِ (٥١) فَسَبِّحْ بِاسْم رَبِّكَ الْعَظِيم (٥٢).

وهو ما تؤكده سورة الإنسان:

إِنَّا نَحْنُ نَزَّ لُنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ تَنزِيلاً (٢٣).

ولا شيء ينزل على الرسول غيره.

وتؤكد سورة المرسلات أن من لا يؤمن بالقرآن (الممثل الوحيد لكلام الله) لن يؤمن بغيره:

وَيْلٌ يَوْمَئِدِ لِّلْمُكَدِّبِينَ(٤٧) وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لَا يَرْكَعُونَ(٤٨) وَيُلٌ يَوْمَئِدِ
 لَّذْمُكَذِّبِينَ(٤٩) فَبَأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ(٥٠).

وكل حديث غير القرآن لا يمثل دين الله ولا يمكن أن يسد نقصاً أو يفسر غموضاً في القرآن.

وترد سورة «يس» على اتهام قريش للرسول:

وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشَّعْرَ وَمَا يَنبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُّبِينٌ (٦٩) لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيّاً
 وَيَحِقَّ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرينَ (٧٠).

فقريش تتهم الرسول أن ما يتلو عليهم هو شعر من نوع خاص بأوزان جديدة، وتؤكد أنه قرآن منزل من الله. وهو ما يعني أن قريشاً لو كانت تسمع من الرسول كلامه الشخصي لما أسمته شعراً، لأنه محاثل لكلام أي منهم. لكن ما تسمعه قريش على الدوام من الرسول هو «قرآن مبين» يختلف جذرياً عن كلام الرسول الشخصي.

وتبدأ سورة النجم بقسم لتؤكد لقريش أن ما يسمعونه من الرسول ليس من كلامه الشخصي ولم يختلقه ولكنه وحي يوحى:

وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى(١) مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى(٢) وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى(٣) إِنْ هُو



إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى (٤) عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى (٥).

وتقول سورة الطور:

أَمْ يَقُولُونَ تَفَوَّلَهُ بَل لّا يُؤْمِنُونَ (٣٣) فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مَّنْلِهِ إِن كَانُوا صَادِقِينَ (٣٤).

قريش تتهم الرسول بأنه يفتري القرآن من عنده، والآيات تقول إن كان زعمكم هذا صحيحاً فلماذا لا تأتون بنصوص مشابهة لنصوص القرآن. وهذا التحدي مستمر في كل زمان لكل من يزعم أن القرآن من اختلاق الرسول أو أن عباراته من صياغة الرسول، وبكل ثقة يمكن القول بأن من يحاول محاكاة القرآن بأسلوبه المميز سيبدو كلامه مضحكاً لا معنى له'. وقريش لم تكن تسمع من الرسول غير القرآن للدعوة لدين الله، ولو كان الرسول يستخدم عباراته الشخصية لما تحدت الآية قريشاً بالإتيان بحديث مثله، لأن كلام الرسول الشخصي مماثل لكلام غيره من رجال قريش، ويستطيعون الإتيان بحديث مثله، أو يفوقه فصاحة.

وتؤكد سورة القمر أن القرآن – ولا شيء معه – يسره الله للذكر والتذكر والتفقه في الدين:

وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرِ.

وتقول سورة «ص»:

كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَرُوا آياتِهِ وَلِيتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَاب(٢٩).

فالقرآن هو الكتاب المنزل من الله وليس هناك كتاب منزل من الله على الرسول غيره. والكتاب هنا بمعنى الوحي، لأن القرآن لم يكتب منه شيء في مكة ولم ينزل على شكل كتاب مكتوب.

وتتحدث سورة الصافات عن قريش:

وَإِنْ كَانُوا لَيَقُولُونَ (١٦٧) لَوْ أَنَّ عِندَنَا ذِكْراً مِّنْ الْأَوَلِينَ (١٦٨) لَكُنَّا عِبَادَ اللهِ المِلْمُ

كان رجال قريش قبل بعثة محمد يقولون لو أنه أرسل لهم رسول في الماضي لتمسكوا بدين الله، ولما بعث فيهم محمد كفروا بها جاءهم به وهو القرآن. والآية: (١٧٠) تقول: "فكفروا



١ انظر فقرة: سورة القاتحة / قسم من أساليب الفرآن.

#### منهجيه البحث

به" والضمير في (به) يعود للذكر في الآية (١٦٨) وهو القرآن. وهو وحده من يمثل دين الله ولا شيء معه.

وتؤكد سورة الأحقاف في عدد من آياتها أن الرسول لم يدع بغير القرآن ولم يوح له سواه، ومن ذلك:

حم(١) تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهَّ الْعَزِيزِ الْحَكِيم(٢) الأحقاف.

لم ينزل على محمد سوى الكتاب، والكتاب يعني الوحى الذي لا يمثله سوى القرآن.

وتخاطب السورة نفسها قريشاً متسائلة عن إصرارهم على التمسك بالموروث وعبادة الأصنام:

قُلْ أَرَأَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهَّ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكٌ فِي السَّهَا وَاتِ
 إِنْتُونِي بِكِتَابٍ مِّن قَبْلِ هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِّنْ عِلْم إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٤).

«ائتوني بكتاب من قبل هذا» تأكيد على أن الرسول لم يتلق سوى وحي واحد هو القرآن.

ونفس سورة الأحقاف تقول:

وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لِمَّا جَاءهُمْ هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ (٧) أَمْ
 يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لِي مِنَ اللهِ شَيْئاً هُوَ أَعْلَمُ بِهَا تُفِيضُونَ فِيهِ كَفَى بِهِ
 شَهيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (٨).

والخطاب موجه لقريش التي لا تسمع من الرسول سوى القرآن عندما يدعوهم.

وتستمر سورة الأحقاف لتقول:

وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَاماً وَرَحْمَةً وَهَذَا كِتَابٌ مُصَدِّقٌ لِّسَاناً عَرَبِيَاً لَيُنذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا
 وَبُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ (۱۲).

والضمير يعود إلى القرآن في قوله: «وهذا» وهو ما يؤكد أن القرآن هو الممثل الوحيد للدين، ولا شيء معه.

وتبدأ سورة الجاثية بتأكيد أنه لم ينزل من الله على الرسول سوى الكتاب (القرآن):

حم(١) تَنزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهَ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ(٢).

وفي مكان آخر تقول السورة:



هَذَا هُدًى وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّمِ هُكُمْ عَذَابٌ مَّن رِّ جْزِ أَلِيمٌ (١١).

ولو كان مع القرآن هادياً غيره لذكرته الآية.

## وتقول السورة نفسها:

هَذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لَقَوْم يُوقِنُونَ (٢٠).

فالقرآن – لا غيره – بصائر للناس وهدي، وما سواه فضلال.

## وتقول سورة فاطر:

وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَّا بَيْنَ بَدَيْهِ إِنَّ اللهَ بِعِبَادِهِ لَخَيِيرٌ
 بَصِيرٌ(٣١).

لم يوح للرسول سوى القرآن، وهو ما يكذب من يظن أن ما سمي بالحديث هو وحي من نوع خاص.

وتفتتح سورة فصلت بتأكيد حقيقة أن الرسول لم يتلق سوى القرآن:

حم(١) تَنزِيلٌ مِّنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ(٢) كِتَابٌ فُصَّلَتْ آيَاتُهُ قُرْآناً عَرَبِياً لِّقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (٣)
 بَشِيراً وَنَذِيراً فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ (٤) فصلت.

القرآن هو وحده المنزل من الرحمن الرحيم، وهو وحده الذي فصلت آياته، وهو وحده البشير والنذير ولا شيء معه.

وقد تكرر تأكيد هذا في السورة نفسها:

• وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِجَذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ (٢٦) فصلت.

ولو كانت قريش تسمع من الرسول غير القرآن لدعوتهم إلى الدين لقالوا: لا تسمعوا لكل ما يقول محمد وألغوا فيه، ولكنهم حصروا النهي عن القرآن فقط، لأنه وحده الذي يسمعون من الرسول.

والسورة نفسها كررت تأكيد هذه الحقيقة مرة أخرى:

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذَّكْرِ لِمَّا جَاءهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ (٤١) لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ
 وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ (٤٢) مَا يُقَالُ لَكَ إِلاَّ مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ
 إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ فصلت (٤٣) قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاء



#### منهجية البحث

وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى أُوْلَئِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ (٤٤) فصلت.

فهو (القرآن وحده) كتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، لأنه لم يختلط بكلام غير كلام الله. ولأنه لم يتناقله الناس مشافهة مما يعرضه للتغيير والتبديل والنقص والزيادة. ولأنه يقيني الثبوت، وكل ما هو ظني فهو باطل لا يمثل دين الله.

وتفتتح سورة الدخان بالتأكيد على هذه الحقيقة:

حم(١) وَالْكِتَابِ المُبِينِ(٢) إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ (٣) الدخان.
 والقرآن وحده هو ما أنزل في ليلة مباركة، وهو تأكيد لما سبق وأكدته سورة القدر.

#### و مثله :

فَإِنَّمَا يَشَرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (٥٨) الدخان.

القرآن نسخ في ذاكرة الرسول بطريقة يتيسر معها أن يتذكره الرسول ويتلوه. فالقرآن هو النص الوحيد الذي يسره الله لمحمد ليستحضره من ذاكرته كها نسخ فيها. أما كلام الرسول الشخصي فيتكلم به الرسول كأي شخص آخر ليس مما يحفظه ولكن للتعبير عما يريد قوله لحظة الكلام.

وهذه الحقيقة كررتها سورة مريم:

فَإِنَّهَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْماً لُّذَّا (٩٧).

وتقول سورة الكهف:

الحَمْدُ للهَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوجَا(١) قَيَّماً لَيُنذِرَ بَأْساً شَدِيداً
 مِن لَّدُنْهُ وَيُبَشِّرَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحِتاتِ أَنَّ لَمَهُمْ أَجْراً حَسَناً(٢) مَاكِثِينَ فِيهِ
 أَبداً (٣) الكهف.

القرآن نصوص عربية ليس فيها عوج، أما ما ينسب للرسول من أحاديث ففيها اعوجاج لا يمكن برؤه.

وتقول السورة نفسها:

وَلَقَدْ صَرَّ فْنَا فِي هَذَا الْقُرْآنِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلٍ وَكَانَ الْإِنسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلاً (٤٥) وَمَا



مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءهُمُ الْهُدَى وَيَسْتَغْفِرُوا رَجَّهُمْ إِلَّا أَن تَأْتِيهُمْ سُنَّةُ الْأَوَّلِينَ أَوْ يَأْتِيهُمُ الْعَذَابُ قُبُلاً (٥٥) الكهف.

كل ما يحتاجه المؤمن موجود في القرآن، ولا حاجة لمصدر آخر.

وتقول السورة في مكان آخر:

وَاتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِيَاتِهِ وَلَن تَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَداً (٢٧)
 الكهف.

الرسول يتلو القرآن لكنه لا يتلو كلامه الشخصي. وما يتلوه الرسول على الناس هو دين الله، وما يتحدث به فهو كلامه.

### وتقول الزخرف:

حم(١) وَالْكِتَابِ المُبِينِ(٢) إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْ آناً عَرَبِيّاً لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (٣) وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ
لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ (٤) الزخرف.

كل السور السابقة في هذه المرحلة ورد فيها ما يؤكد أن القرآن وحده وسيلة الدعوة ولا شيء معه، والزخرف هي السورة السادسة التي تفتتح بالتأكيد على حقيقة أن القرآن وحده هو وسيلة الدعوة، بعد سور: (الكهف والدخان وفصلت والجاثية والأحقاف).

والآيات أعلاه تقول بأن الوحي (المتمثل بالقرآن) عربي اللسان ونسخته الأصلية محفوظة. وكلام الرسول ليس له نسخ أصلية محفوظة بعلم الله.

### وتقول السورة نفسها:

وَقَالُوا لَوْ لَا نُزَّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقُرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ (٣١).

في تبريرات قريش غير المنطقية لرفض الدعوة قولهم بأن القرآن الذي يسمعونه من محمد لو نزل على واحد من أصحاب الجاه والمال في مكة أو الطائف لآمنوا به. وهذا دليل على أن قريشاً لم تكن تسمع من محمد كدعوة للدين غير القرآن.

### وتقول سورة الزخرف:

فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٤٣) وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ
 وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ (٤٤) الزخرف.



الوحي الذي أوحي للرسول هو القرآن وحده ولا شيء معه، وهو – أي القرآن – هو الذكر والرسالة للرسول ولقومه قريش.

وتفتتح سورة غافر بالقول:

حم(١) تَنزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهَ الْعَزِيزِ الْعَلِيم(٢).

الكتاب (القرآن) وحده الذي نزل على محمد ولم ينزل عليه شيء غيره.

وتقول سورة الأنبياء:

بَلْ مَتَعْنَا هَؤُلَاء وَآبَاء هُمْ حَتَّى طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَنَقُصُهَا مِنْ
 أَطْرَافِهَا أَفَهُمُ الْعَالِبُونَ (٤٤) قُلْ إِنَّمَا أُنذِرُكُم بِالْوَحْيِ وَلَا يَسْمَعُ الصُّمُ الدُّعَاء إِذَا مَا يُنذَرُونَ (٤٤).

«إنها أنذركم بالوحي»، والوحي هو القرآن ولا وحي غيره.

وتقول سورة سبأ:

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَن نُّؤْمِنَ بِهَذَا الْقُرْآنِ وَلَا بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ....(٣١) سبأ.

ولو كانوا يسمعون من محمد غير القرآن لقالوا لا تؤمنوا بهذا القرآن ولا بحديث محمد.

والذي بين يدي القرآن هو الأديان الإلهية السابقة، فكلما وردت عبارة بين يديه فهي تعني ما سيقه'.

وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ (٦) النمل.

الرسول لا يتلقى سوى القرآن، الذي هو وحده يستخدم للدعوة.

وَإِنَّهُ لَمُدِّى وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ (٧٧) النمل.

ولا يوصف شيء آخر بجانب القرآن بأنه هدى ورحمة، إلا التوراة التي نزلت على موسى لأنها وحي مماثل تماماً للقرآن ومن مصدر واحد ونصوص واحدة. ولو كان هناك نصوص أخرى تستخدم للدعوة إلى الإسلام أو تعتبر تشريعات في الإسلام لوصفت بها وصف به القرآن والتوراة.



١ انظر فقرة: ما بين يديه/ قسم مفردات من القرآن.

## وتقول سورة النمل:

إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ (٩١) وَأَنْ أَتْلُو الْقُرْآنَ فَمَنِ الْهَتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَذِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنَ الْمُنذِرِينَ (٩٢) النمل.

الرسول مجرد بشر كغيره من البشر، مأمور بالإسلام، وإن كان قد كلف بالرسالة فلا يخوله هذا التكليف ليشارك بكلامه في الدعوة لدين الله. وهو ما تؤكده سورة «طه»:

طه(١) مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى(٢) إِلَّا تَذْكِرَةً لَمْن يَخْشَى(٣) تَنزِيلاً ثَمَّنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّهَاوَاتِ الْعُلَى(٤) طه.

### وتقول سورة طه:

وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ أَوْ يُحُدِثُ لَهُمْ ذِكْراً (١١٣) طه.

## وتعود السورة نفسها لتأكيد أن الدعوة لا تكون بغير القرآن:

فَتَعَالَى الله المُلِكُ الحُقُّ وَلَا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحُيهُ وَقُل رَّبَّ زِدْنِي عِلْمَا (١١٤) طه.

فالرسول من باب الحرص كان أحياناً يردد آيات السورة التي تنزل عليه خوفاً من نسيانها. ولو كان كلام الرسول وعباراته الشخصية مقبولة في الدعوة لدين الله، لما قلق من نسيان صيغة آية من القرآن ولقالها للناس بمعناها.

### وتقول سورة السجدة:

أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ الْحَقُّ مِن رَّبَكَ لِتُنذِرَ قَوْماً مَّا أَتَاهُم مِّن تَذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ
 يَهْتَدُونَ (٣).

ما تسمعه قريش من الرسول هو القرآن وهو الوحي الوحيد الذي نزل عليه.

### وتؤكد هذا سورة الفرقان:

تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالِينَ تَذِيراً (١).



## وتقول السورة نفسها:

قُلُ أَنْزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السَّرِّ فِي السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُوراً رَّحِيهاً (٢). وفي آبات أخرى تقول: وَيَوْمَ تَشَقَّقُ السَّهَاء بِالْغَهَامِ وَنُزَّلَ الْمَلَائِكَةُ تَنزِيلاً (٢٥) الْمُلْكُ يَوْمَئِذِ الْحَقُّ لِلرَّ هُوَزِ وَكَانَ يَوْماً عَلَى الْكَافِرِينَ عَسِيراً (٢٦) وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً (٢٧) يَا وَيُلتَى لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلاَناً خَلِيلاً (٢٨) لَقَدْ أَصَلَيْنِ عَنِ الذَّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَاءِنِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولاً (٢٩) وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُوراً (٣٠) الفرقان.

والآيات تخاطب قريشاً الذين استمروا على الكفر، وتصورهم وقد ندموا في الآخرة. كها تصور الرسول وهو يعلن أن قومه «اتخذوا القرآن مهجوراً»، ولو كان كلام الرسول له شأن في دين الله لذكر مع القرآن.

#### و مثله:

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ
 تَرْ بَيلاً(٣٢) الفرقان.

ولو كان الذين كفروا يسمعون من الرسول غير القرآن في دعوته لذكروه.

## وتقول السورة نفسها:

وَلَقَدْ صَرَّ فَنَاهُ بَيْنَهُمْ لِيَدَّكَّرُوا فَأَبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلاَّ كُفُورًا (٥٠) وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ
 قَرْيَةٍ نَذِيرًا (٥١) فَلا تُطع الْكَافِرِينَ وَجَاهِدْهُم بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا (٥١) الفرقان.

والآيات تأمر الرسول بجهاد الكفار بالقرآن، باستخدامه في جدالهم. ولو كان لكلام الرسول مكان في دين الله لأمره بجهادهم وجدالهم به مع القرآن.

## وتقول سورة الزمر:

وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثَلٍ لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ(٢٧) قُرآناً عَرَبِيَّا غَيْرَ ذِي عِوَج لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ(٢٨).

«من كل مثل» لا تعني الأمثال بالمفهوم الشائع عندنا ولكن المقصود من كل عبرة وحقيقة لإثبات أنه من الله وأن كل ما يدعو له هو الحق. وكتاب مثالي كهذا لا يحتاج لكلام غيره معه.



## وتقول سورة الأعراف:

كِتَابٌ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَ يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مَّنْهُ لِتُنذِرَبِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ (٢) الأعراف.

### وجاء في سورة يونس:

وَإِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتِ قَالَ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا اثْتِ بِقُرْآنِ غَيْرِ هَـذَا أَوْ بَدُلْهُ
 قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبُدَّلَهُ مِن تِلْقَاء نَفْسِي إِنْ أَتَبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلِنَّ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ
 رَبِّي عَذَابَ يَوْم عَظِيم (١٥) يونس.

قريش لم يسمعوا رسول الله يدعوهم بغير القرآن.

### وتقول نفس سورة يونس:

وَمَا كَانَ هَــٰذَا الْقُرْآنُ أَن يُفْتَرَى مِن دُونِ الله وَلَـكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لاَرَيْبَ فِيهِ مِن رَّبً الْعَالَمِينَ (٣٧) أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأَنُواْ بِسُورَةٍ مَّنْلِهِ وَادْعُواْ
 مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ الله إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٣٨) يونس

القرآن من الله ومن يشك في ذلك فليأت بسورة مثله. ولو كان معه حديث للرسول، لقيل: فليأتوا بمثل حديث الرسول.

## وجاء في سورة إبراهيم:

الَّدِ كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُهَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ
 الحُومِيد(١) إبراهيم.

### وتقول نفس السورة:

- هَــذَا بَلاَغٌ لِلنَّاسِ وَلِيُنذَرُواْ بِهِ وَلِيَعْلَمُواْ أَنَّهَا هُوَ إِلَـهٌ وَاحِدٌ وَلِيَذَكَّرَ أُولُواْ الأَلْبَابِ (٥٢).
   وجاء التأكيد على أن القرآن وحده هو الممثل لدين الله في عدة مواضع من سورة الأنبياء،
   منها:
  - لَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَاباً فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلا تَعْقِلُونَ (١٠) الأنبياء.

الخطاب موجه لقريش، والكتاب هو الوحي. والكتاب الوحيد الذي سمعته قريش من محمد هو القرآن فقط.



### وتقول نفس السورة:

بَلْ مَتَعْنَا هَوُلَاء وَآبَاء هُمْ حَتَى طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَا نَأْنِي الْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا أَفَهُمُ الْغَالِبُونَ (٤٤) قُلْ إِنَّمَا أُنذِرُكُم بِالْوَحْيِ وَلَا يَسْمَعُ الصَّمُّ الدُّعَاء إِذَا مَا يُنذَرُونَ (٤٥) وَلَئِن مَّسَتْهُمْ نَفْحَةٌ مِّنْ عَذَابٍ رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِنَ (٢٥) يُنذَرُونَ (٥٥) وَلَئِن مَسَّتْهُمْ نَفْحَةٌ مِّنْ عَذَابٍ رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِنَ (٢٥) وَنَضَعُ المُواذِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْناً وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَنْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ (٤٧) الأنبياء.

إنها أنذركم بالوحي، والوحي هو القرآن ولا وحي غيره. وتقول نفس السورة:

وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى وَهَارُونَ الْفُرْقَانَ وَضِيّاء وَذِكْراً لِّلْمُتَّقِينَ (٤٨) الَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُم
بِالْغَيْبِ وَهُم مِّنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ (٤٩) وَهَذَا ذِكْرٌ مُّبَارَكٌ أَنَوْلْنَاهُ أَفَأَنتُمْ لَهُ مُنكِرُونَ (٥٠)
الأنبياء.

الذكر المبارك الذي أنزله الله جل شأنه على محمد هو القرآن، وهو دين الله الواحد ألذي نزل على موسى وغيره من الرسل فالله واحد ودينه واحد ولم يمثل دين الله سوى كلامه سبحانه. ولا عبرة بكلام الرسول سواء كان موسى أو محمداً أو غيرهما.

### وتقول نفس السورة:

إِنَّ فِي هَذَا لَبَلَاعًا لَقَوْمٍ عَابِدِينَ (١٠٦) وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ (١٠٧) الأنبياء.
 البلاغ والرسالة لا تكون في كلام الرسول ولكن في القرآن وحده.

## وتقول سورة الشوري:

وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَتُنذِرَ أُمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلَمَا وَتُنذِرَ يَوْمَ الجُمْعِ لا رَيْبَ فِيهِ فَرِيقٌ فِي الجُنّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ(٧) الشورى.

#### ومثله:

- إِنَّ هَـــذَا الْقُرْآنَ بِهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَمُمْ أَجْراً كَبِيراً (٩) وأَنَّ اللَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ أَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَاباً أَلِيهاً (١٠) بني إسرائيل.
  - وكل دين الله في القرآن:
  - وَلَقَدْ صَرَّ فَنَا فِي هَــــذَا الْقُرْآنِ لِيَذَكَّرُواْ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاَّ نُفُوراً (٤١) بني إسرائيل.



### وتقول السورة نفسها:

وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُراآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ حِجَاباً مَّسْتُوراً (٤٥)
 وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقُراً وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي الْقُرْآنِ وَحْدَهُ
 وَلَوْا عَلَى أَذْبَارِهِمْ نُفُوراً (٤٦) بنى إسرائيل.

ليس هناك وسيلة أخرى للدعوة إلى الله استخدمها رسول الله سوى تلاوة القرآن، فهو رسول والمرسِل هو الله والرسالة هي القرآن ولا شيء غيره.

#### و مثله:

قُل لَّيْنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَـذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيراً (٨٨) وَلَقَدْ صَرَّ فْنَا لِلنَّاسِ فِي هَـذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثْلٍ فَأَبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلاَّ كُفُوراً (٩٨) بني إسرائيل.
 النَّاس إِلاَّ كُفُوراً (٩٨) بني إسرائيل.

#### و مثله:

وَبِالحُقَّ أَنْزَلْنَاهُ وَبِالحُقَّ نَزَلَ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشِّراً وَنَذِيراً (١٠٥) وَقُرْآناً فَرَفْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ
 عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثِ وَنَزَّلْنَاهُ تَنزِيلاً (١٠٦) قُلْ آمِنُواْ بِهِ أَوْ لاَ تُؤْمِنُواْ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّداً (١٠٧) بني إسرائيل.

### وتؤكده سورة الشعراء:

وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبَّ الْعَالِمِنَ (١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ (١٩٣) عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ (١٩٤) الشعراء.

### وسورة هود:

فَلَعَلَّكَ تَارِكٌ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآئِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزٌ أَوْ
 جَاء مَعَهُ مَلَكٌ إِنَّهَا أَنتَ نَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ (١٢) هود.

الآية تشير إلى أن الرسول جال في خاطره أن لو يستطيع عدم قراءة الآيات التي تؤكد أنه لن يؤتى آية يظهرها لقريش، لأنه عليه الصلاة والسلام يأمل أن يستجيب الله لطلب قريش المتكرر بإظهار آية ولو حدث هذا فستكون قريش لم تسمع بهذه الآيات التي تؤكد أنه لا آيات.

هذه الآيات تنفي نفياً قاطعاً أن يكون الرسول استخدم كلامه الشخصي للدعوة أو



للتشريع، وتبين أنه عليه الصلاة والسلام مجرد نذير والدين لله وحده.

لأن الآية تذكره أنه نذير عليه تبليغ كل ما يوحى له لحظة وحيه دون تأخير، والأحاديث المنسوبة له حتى لو كان فيها شيء ثبت عنه فلا يمكن أن تكون من دين الله، لأنها لم توح إليه. ولو أوحيت إليه لكان عليه قولها للناس كها أوحيت (كها القرآن وبأسلوب القرآن) وليس بكلام الرسول الشخصي وعباراته.

## وفي موضع آخر تقول سورة هود:

أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مَّثْلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ وَادْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللهَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (١٣) فَإِن لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَاعْلَمُواْ أَنَّمَا أُنزِلِ بِعِلْمِ اللهِ وَأَن لاَّ إِلَــهَ إِلاَّ هُو لَمَا أَنْتُم مُسْلِمُونَ (١٤) هود.

## وتقول سورة الأنعام:

قُلْ أَيُّ شَيْءَ أَكْبَرُ شَهَادةً قُلِ الله شَهِيدٌ بِينِي وَبَيْنكُمْ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا الْقُرْآنُ لأَنْذِرَكُم بِهِ
 وَمَن بَلَغَ أَيْنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ الله آلِيَةً أُخْرَى قُل لاَّ أَشْهَدُ قُلْ إِنَّمَا هُوَ إِلَـهٌ وَاحِدٌ وَإِنَّنِي
 بَرِيءٌ مَّمَا تُشْرِكُونَ (١٩) الأنعام.

«وأوحى إلى هذا القرآن لأنذركم به».

فلم يوح للرسول غير القرآن، وبالقرآن وحده تكون الدعوة.

### وتقول السورة نفسها:

• قُل لاَّ أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَآتِنُ اللهَ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَتَبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلِيَّ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ (٥٠) وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُواْ إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ هُمْ مِّن دُونِهِ وَلِيٌّ وَلاَ شَفِيعٌ لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ (٥١) الأنعام. الرسول لم يزد عن كونه رسولاً يبلغ الوحي، (لا طبيب ولا نابغة، ولا مزارع، ولا يعلم الغيب).

قريش تطالب الرسول بأن يريهم آية وخوارق وسيؤمنون، والرسول يتمنى لو أعطي آية لعلهم يؤمنون. والقرآن يوجه الرسول: قل لقريش لا أستطيع أن أظهر أي آية ولا أعلم الغيب ولست من الملائكة وكل ما أقوم به هو اتباع ما يوحى إلي وتبليغه كها هو.



### وتقول السورة نفسها:

وَكَذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُل لَسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ(٢٦) لِّكُلِّ نَبَإٍ مُّسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ (٢٧).

#### وتقول:

وَهَــذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيماً قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَذَّكَّرُونَ (١٢٦) لَهُمْ دَارُ السَّلاَمِ عِندَ
 رَبِّهُمْ وَهُوَ وَلِيُّهُمْ بِهَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (١٢٧).

القرآن وحده هو صراط الله المستقيم، ومن تبعه فله دار السلام. ومن تبع حكماً أو تشريعاً غير القرآن، فهو خروج عن الصراط المستقيم، إلى الضلال.

### وتقول سورة الأنعام:

ثُمَّ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ عَمَاماً عَلَى الَّذِي أَحْسَنَ وَتَفْصِيلاً لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَمَا تَلَهُم بِلِقَاء رَبِّم يُؤْمِنُونَ (١٥٤) وَهَـذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَبِعُوهُ وَاتَّقُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (١٥٥) أَن تَقُولُواْ إِنَّمَ أُنزِلَ الْكِتَابُ عَلَى طَآتِفَتْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَخَافِلِينَ (١٥٥) أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَا أُنزِلَ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنَا أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدْ جَاءكُم بَيْنَة لَغَافِلِينَ (١٥٦) أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَا أُنزِلَ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنَا أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدْ جَاءكُم بَيْنَة مَن رَبِّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ فَمَن أَظْلَمُ مُعَن كَذَّبَ بِآيَاتِ الله وصَدَف عَنْهَا سَنَجْزِي الَّذِينَ يَصْدِفُونَ (١٥٥).

دين الله واحد، ولا يمثله سوى كتاب الله وحده، دون كلام الرسول، سواءً كان موسى أو محمداً أو غيرهما. وقريش عليها أن تتبع القرآن إن رغبت في النجاة، ولم يعد لها عذر تتحجج به، كما كانت سابقاً، عندما تمنوا أن لو ينزل عليهم كتاب ليتبعوه.

## وتقول سورة الأنعام:

إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعاً لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللهِ ثُمَّ يُنَبَّنُهُم بِهَا
 كَانُواْ يَفْعَلُونَ (١٥٩).

كل معتقد مخالف ومفارق للطريق القويم (القرآن) فليس من دين الله. وهذا يؤكد أن المذاهب ليست من دين الله لأنها خرجت عن صراط القرآن المستقيم واتبعت كتباً أخرى.



وتقول سورة القصص:

إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُكَ إِلَى مَعَادٍ قُل رَّبِي أَعْلَمُ مَن جَاء بِالْهُدَى وَمَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ مُبِينِ (٨٥).

ولم يفرض (ينزل) عليه غيره.

وتقول سورة النحل:

وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِمْ وَجِثْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَى هَـؤُلاء وَنَزَّ لُنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَاناً لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ (٩٨).

وسورة الرعد:

المر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ وَالَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ الْحَقُّ وَلَـكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ(١).

لم ينزل على محمد وحي يدعو به الناس إلا القرآن.

وتقول سورة الحج:

وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيّنَاتِ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِ الَّذِينَ كَفَرُوا المُنكَرَ يَكَادُونَ يَسْطُونَ بِاللَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا قُلْ أَفَأْنَبَنَّكُم بِشَرّ مَّن ذَلِكُمُ النَّارُ وَعَدَهَا اللهُ اللَّهِ اللَّذِينَ كَفَرُوا وَبِئْسَ المُصرُ (٧٢).

فالمسلمون في مكة كانوا يقومون بالدعوة مع الرسول، وذلك بتلاوة القرآن على الناس تماماً كما يفعل عليه الصلاة والسلام، دون استخدام لكلامهم الشخصي. وهو تأكيد على أن الدعوة لا تكون بالمواعظ والأحاديث والقصص ولكن بالقرآن وحده.

والآيات تؤكد أن الدعوة لا تكون بغير القرآن، الذي هو وحده ما أوحي به للرسول.

في المقابل لا يوجد في القرآن آية واحدة تقول بأن كلام الرسول يمكن استخدامه للدعوة أو لتمثيل دين الله. وكل الآيات التي يستشهد بها أتباع الموروث هي عبارة عن أجزاء من آيات اقتطعت من بقية الآية ومن السياق وأولت بغير معناها.

والله في كتابه يحذر بشدة من اتباع غير القرآن:

كِتَابٌ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَ يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنهُ لِتُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ (٢) اتَّبِعُواْ مَا



أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبُّكُمْ وَلاَ تَتَبِّعُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ (٣) الأعراف. لم ينزل سوى القرآن ومن يتبع غيره فقد اتخذ تشريعاته ديناً مع دين الله، وجعله ولياً دون الله

بل إن القرآن قال: إن اتباع تشريعات لغير الله شرك بالله، كما ورد في سورة الأعراف:

فَرِيقاً هَدَى وَفَرِيقاً حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلاَلَةُ إِنَّهُمُ اتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاء مِن دُونِ اللهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُم مُّهُمْتَدُونَ (٣٠) الأعراف.

والتمسك بالموروث اتخاذٌ لرجال السلف أولياء من دون الله.

وكل من تبع ما لم ينزل به وحي فقد أشرك ما اتبعه مع الله. وهذا يدخل ضمنه فقه المذاهب الذي يعتمد غير القرآن، كما أن من التقول على الله ما يعرف بالفتاوي:

قُلْ إِنَّهَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الحُقَّ وَأَن تُشْرِكُواْ
 بِالله مَا لَمْ يُنْزَّلْ بِهِ سُلْطَاناً وَأَن تَقُولُواْ عَلَى الله مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٣٣) الأعراف.

وهو ما تؤكده سور كثيرة منها الزمر في سياق يتحدث عن قريش:

ألا شة الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهَّ ذُلْفَى
 إِنَّ اللهَّ يَخْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللهَّ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ (٣) الزمر.
 فعبادة قريش للأصنام موالاة وشرك مع الله، وكل من والى غير الله فقد أشركه مع الله.

وآيات كثيرة - غير ما ذكر - تؤكد أن دين الله لا يمثله سوى كلام الله، وليس في القرآن آية واحدة تقول بأن هناك كلاماً غير كلام الله يمثل دين الله. ولو أوحي للرسول شيء آخر، فسيتلوه كما سجل في ذاكرته بعباراته وألفاظه دون تغيير وبالتالي سيكون قرآناً.

# الحقيقة الثالثة: نسخة الوحي الأصلية محفوظة بألية إلهية

الوحي الذي ينزل على الرسول محمد عليه الصلاة والسلام لم يسمعه الرسول مباشرة من الله جل وعلا، ولكنه سبحانه أودعه في أرشيف خاص، عبارة عن آلية إلهية لا نعلم كنهها، سياها القرآن:

الكتاب المكنون

فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ (٧٥) وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ (٧٦) إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ (٧٧) فِي



كِتَابٍ مَّكْنُونٍ (٧٨) لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهِّرُونَ (٧٩) تَنزِيلٌ مِّن زَبِّ الْعَالِمِينَ (٨٠) أَفَبِهَذَا الْحَدِيثِ أَنتُم مُّدْهِنُونَ(٨١) الواقعة.

## وأم الكتاب

حم(١) وَالْكِتَابِ الْمِينِ(٢) إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيَّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (٣) وَإِنَّهُ فِي أُمَّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٍّ حَكِيمٌ (٤) الزخرف.

## واللوح المحفوظ

بَلْ هُوَ قُرْآنٌ عِّجِيدٌ(٢١) فِي لَوْحٍ مَّخْفُوظٍ(٢٢) البروج.

ومسميات أخرى.

فالوحي يودعه الله في هذه الآلية الإلهية دون حاجة لكلام ولا تواصل مع الملائكة ولا مع المرسول، وَإِنَّهُ لَنَنزِيلُ الرسول من البشر. ويقوم رسول من الملائكة بنقل نصوصه إلى ذاكرة الرسول: وَإِنَّهُ لَنَنزِيلُ رَبِّ الْمَاكِنَ مِنَ المُنذِرِينَ (١٩٤) عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ (١٩٤) بِلِسَانِ عَرَبِيَّ مُّبِينِ (١٩٥) الشعراء.

وهذا ينفي أي تواصل مباشر بين الله جل وعلا وبين رسوله محمد عليه الصلاة والسلام، وينفي أن يكون هناك وحي آخر غير القرآن، كها يزعم أتباع الموروث الذين يقولون بأن الأحاديث المنسوبة للرسول هي وحي من نوع خاص تلقاه الرسول من ربه وله أن يحدث به بمعناه وليس بنصه كها أوحى به، وهو زعم لا يوجد ما يسنده، وما نقدمه من أدلة تنفيه أ.

# الحقيقة الرابعة: الوحي يحفر في ذاكرة الرسول مباشرة ولا يتلقاه عن طريق التلقين

الوحي هو تلقي وحفظ نصوص بطريقة غير التلقين أو القراءة. والرسول لم يكن يتلقى الوحي تلقيناً، ولكنه يحفر في ذاكرته بطريقة لم نتعرف عليها بعد. ويقوم بذلك الملك المكلف بنقل الوحي من الأرشيف الإلهي الذي تحفظ فيه النسخة الأصلية للوحي، إلى ذاكرة الرسول مباشرة، بحيث يكون قادراً على تذكرها.



من لحظة الولادة وحتى الوفاة. فنحن نحتفظ بكل رائحة شممناها طوال حياتنا، وبكل شيء لمسناه، وبكل شيء سمعناه، وبكل شيء رأيناه، وكل شيء تذوقناه. لكن المشكلة هي أن الإنسان لا يستطيع تذكر «استرجاع» كل ما تحتفظ به ذاكرته. أما الوحي فهو عبارة عن نسخ نصوص القرآن في الذاكرة، مع قدرة الرسول على استرجاعها متى شاء طوال حياته. وقد أخبر القرآن رسول الله هذه الحقيقة ليطمئنه بأنه لن ينسى الوحي الذي ينزل عليه أبداً. فبعد أن نزلت سورة المدثر التي تأمر الرسول بالبدء الفعلي للدعوة: «يا أيها المدثر قم فأنذر» ساور الرسول بعض القلق حول كيفية الدعوة، وهل سينسى بعض ما أوحي إليه، وهل سيتمكن من إقناع قريش... وغير ذلك من تساؤلات أجاب عنها القرآن في سور متفرقة. سيتمكن من إقناع قريش... وغير ذلك من تساؤلات أجاب عنها القرآن في سور متفرقة. سورة الأعلى التي نزلت بعد سورة المدثر. وتبدأ السورة بمخاطبة الرسول: سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ سورة الأُعلى التي نزلت بعد سورة المدثر. وتبدأ السورة بمخاطبة الرسول: سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى (١) الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى (٢) وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى (٣) وَالَّذِي أَخْرَجَ المُرْعَى (٤) وَنُيسَرُكَ الْمُعْمَ وَمَا يَخْفَى (٧) وَنُيسَرُكَ لَلْمُعْمَ وَمَا يَخْفَى (٧) وَنُيسَرُكَ لِلْمُسْرَى (٥) اللَّذِي مَا شَاء الله لِلْهُ الله المُعْمَر وَمَا يَخْفَى (٧) وَنُيسَرُكَ لَلْمُعْمَامُ المَعْمَرَة وَمَا يَخْفَى (٧) وَنُيسَرُكَ لَلْمُعْمَر وَمَا يَخْفَى (٧) وَنُيسَمُ لِلْمُسْرَى (٨).

واصل يا محمد تسبيح الله وذكره والتأمل (الذي أمرت به في سورة المزمل) قدر المستطاع. وبالنسبة للوحي فسيبقى في ذاكرتك حياً وستتذكره في أي وقت تريد، فلا تقلق. ولم يكن الرسول يلقن الوحي تلقيناً، لأن التلقين يمكن نسيانه أو بعضه مع مرور الزمن. أما الوحي فالآيات تؤكد أن الرسول لن ينساه ابداً، لأنه حُفر «أُقرئ» بطريقة خاصة يمكن معها استرجاعه «فلا تنسى»: سَنُقْرِ وُكَ فَلَا تَسَى (٦) إِلَّا مَا شَاء الله وَ إِنَّه يُعْلَمُ الجُهْرَ وَمَا يَخْفَى (٧). والاستثناء في الآية السابعة لا يعني أن هناك نصوصاً من الوحي نسيها الرسول، ولكن تعني أن عدم نسيان الوحي أو نسيانه يتم بمشيئة الله وقدرته التي لا يخرج عنها شيء في الكون. مثل قوله تعالى: .... قَالَ النَّارُ مُنْوَاكُمْ خَالِدِينَ فِيهَا إِلاَّ مَا شَاء الله وُلِ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ الرَّعَامُ.

لأن من يدخل النار سيخلد فيها أبداً، ولن يخرج منها: إِنَّ اللهَّ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمُ سَعِيراً(٦٤) خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيراً(٦٥) الأحزاب.

مرة أخرى تطمئن سورة القيامة رسول الله أنه لن ينسى ما يوحى إليه: لَا ثُحُرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ ﴿



لِتَعْجَلَ بِهِ (١٦) إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ(١٧) فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ(١٨) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا نَنَانَهُ(١٩).

والآيات تشير إلى أن الرسول برغم تطمين سورة الأعلى له أنه لن ينسى ما يوحى إليه، . إلا أنه استمر يردد بينه وبين نفسه وبصورة عفوية نصوص الوحي التي يجدها رسخت في ذاكرته، فنزلت الآيات تؤكد تطمينه أنه لن ينسى الوحي ولا حاجة لأن يردده.

وتقول سورة النجم في ردها على مزاعم قريش من أن الرسول يختلق القرآن من عنده: وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى(١) مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى(٢) وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى(٣) إِنْ هُوَ إِلَّا وَخُيِّ يُوحَى(٤) عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى(٥).

فالقرآن الذي تسمعون صاحبكم - محمداً - يتلوه عليكم ليس هو من قاله، بل هو وحي يوحي إليه، ويحفر في ذاكرته فيتلوه كها تلقاه.

وتأتي سورة طه التي نزلت في المرحلة الخامسة من الدعوة في مكة لتؤكد للرسول مرة أخرى أنه لن ينسى الوحي ولا يحتاج لترديده: فَتَعَالَى اللهُ الْمُلِكُ الْحُقُّ وَلَا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْهَ (١١٤) طه.

يما يعني أن الرسول عاد لترديد ما يجده نسخ في ذاكرته من الوحي خوفاً من نسيانه.

وتقول سورة الشورى: أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللهِّ كَذِباً فَإِن يَشَأِ اللهُّ يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ وَيَمْحُ اللهُّ الْبَاطِلَ وَيُحِقُّ الحُقَّ بِكَلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (٢٤) الشورى.

لو شاء الله لختم على قلب محمد فنسي كل ما نقش في ذاكرته. وهذا يؤكد أن الوحي يحفظ في ذاكرته عليه الصلاة والسلام دون أن يكون له خيار رده أو قبوله.

ومثله: وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ(١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ(١٩٣) عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرينَ(١٩٤) الشعراء.

وتقول سورة النحل: يُنزَّلُ المُلاَثِكَةَ بِالْزُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُواْ أَنَّهُ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ أَنَاْ فَاتَّقُونِ(٢).

وتقَولَ سُورة البقرة ضمن مخاطبتها لبني إسرائيل يثرب: قُلْ مَن كَانَ عَدُوّاً لِجِّبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدّى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ (٩٧).



والوحي كان يحفظ في ذاكرة الرسول بعباراته العربية البينة ولم يكن للرسول دور في انتقاء الكلمات ولا صياغة العبارات: وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبَّ الْعَالَمِينَ(١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ(١٩٣) عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ (١٩٤) بِلِسَانِ عَرَبِيَّ مُّبِينِ (١٩٥) الشعراء.

وكل ما سجل في ذاكرة الرسول كوحي تلاه عليه الصلاة والسلام على الناس بعباراته التي حفرت في ذاكرته دون أن يكون له حق ولا خيار في تغييرها أو إعادة صياغتها باستخدام عباراته الشخصية.

وهو ما يعني أن كل قرآن وحي، وما ليس بقرآن فليس بوحي ولو ثبت يقيناً عن رسول الله. وكل وحي فهو يمثل دين الله، وما ليس بوحي فيمثل قائله، ولا يمثل دين الله.

## الحقيقة الخامسة، الرسول بلغ الوحي حال تلقيه كما تلقاه

يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ وَإِن لَّهْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَّعْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ
 مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ (٦٧) المائدة.

جاءه التحذير لأن أي تأخير بتبليغ النصوص الموحاة له أو تغييرها أو إعادة صياغة عباراتها أو السكوت عن بعضها، يعتبر عدم تبليغ، وكأنه لم يبلغ من الوحي شيئاً. لذا نجد الرسول يتلو الآيات التي توبخه أو التي تتحدث عن مشاكله العائلية وحياته الخاصة، حال نزولها، ولو كان يستطيع كتهانها أو تأخيرها أو حتى روايتها لبعض الناس دون البعض لفعل، ولما تلاها على أعدائه والمكذبين به، ومن ذلك:

- وَلاَ تَطْرُو الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبِّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَثْنِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِينَ (٥٢) الأنعام.
- لاَ تَمْكَنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَالْحِفِض جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ(٨٨) الحجر.

ولو كان يستطيع أن يتصرف بالوحي لاكتفى بتلاوة الآيات التي تتحدث عن مشكلة عائلية في بيته بينه وبين نسائه بدل أن يتلوها على الملأ، ومن ذلك:

وإذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَّأَتْ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ



وَأَعْرَضَ عَن بَعْضِ فَلَيَّا نَبَّأَهَا بِهِ قَالَتُ مَنْ أَنبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَّأَنِيَ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ (٣) التحريم. وهذا يؤكد حقيقة أن التبليغ يعني تلاوة الوحي على كل الناس ولو كان يتناول حادثة خاصة بشخصه أو شخص آخر أو جماعة. وبالتالي فكل وحي نزل على الرسول سمعه الناس كلهم، وكل حديث للرسول لبعض الناس دون البعض لا يمكن أن يكون وحياً، لأن الرسول لا يتلقى سوى وحي واحديلزم تبليغه لكل الناس.

وقد مر على الرسول عليه الصلاة والسلام فترات تمنى أن لو يؤخر تلاوة الآيات التي تقول بأنه لن يؤتى «آية» ليريها قريش، أملاً في أن يستجيب الله لآماله، وينزل عليه آية يقدمها لهم فيؤمنون كما وعدوه. فينزل القرآن طالباً منه طرد مثل هذه الأفكار، ويذكره أنه مجرد نذير ومرسل يبلغ كل ما يوحى إليه بحذافيره حين نزوله دون تأخير:

فَلَعَلَّكَ تَارِكٌ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزٌ أَوْ
 جَاء مَعَهُ مَلَكٌ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ (١٢) هود.

فكان عليه الصلاة والسلام يتلو على الناس القرآن ولو كانت الآيات تفضح مشاعره، فهو يتلوها كما نزلت برغم أنه يعلم أنها ستحرجه أمام قريش:

- كِتَابٌ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَ يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ لِتُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ (٢) الأعراف.
   والقرآن يحذر الرسول من أن يقول في دين الله ما لم يقل به الوحى:
- فلا أُفْسِمُ بِيَا تُبْصِرُونَ (٣٨) وَمَا لَا تُبْصِرُونَ (٣٩) إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيمٍ (٤٠) وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرِ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ (٤١) وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ (٤٢) تَنزِيلٌ مِّن رَّبً الْعَالِمِينَ (٤٣) وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ (٤٤) لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ (٤٥) ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ (٤٦) فَهَا مِنكُم مِّنْ أَحَدِ عَنْهُ حَاجِزِينَ (٤٧) الحاقة.

وقد قام الرسول بتبليغ كل نصوص الوحي التي سجلت في ذاكرته، كها تلقاها دون تأخير أو تغيير أو تصرف أو إعادة صياغة لعباراتها ومفرداتها. والتبليغ يعني أن يسمعه كل المخاطبين وليس فئة معينة أو شخص معين. وبالتالي فليس هناك وحي تصرف به الرسول كيفها يرى، فيخبر به بعض أصحابه دون البعض، ويؤخر الإخبار به للوقت الذي يرى. فتبليغ الوحي يكون لكل من وجه لهم، وليس خاصاً بأناس دون غيرهم أو بأصحاب الرسول.



# الحقيقة السادسة: دين الله يقيني الثبوت وكل تشريع ظني ليس منه

وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولىئِكَ كَانَ عَنْهُ
 مَسْؤُولاً(٣٦) بني إسرائيل.

الآية تقول بأن القول بالظن وعدم اليقين منهي عنه بشدة في دين الله ويعتبر كبيرة. وهو ما يؤكد أن المنقول ظناً يستحيل أن يكون من دين الله.

ويخاطب القرآن قريشاً قائلاً:

أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعُزَى (١٩) وَمَنَاةَ الثَّالِئَةَ الْأُخْرَى (٢٠) أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْأُنغَى (٢١) تِلْكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَى (٢٢) إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاء سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللهُ بِهَا مِن سُلْطَانٍ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهُوى الْأَنفُسُ وَلَقَدْ جَاءهُم مِّن رَبِّهِمُ الْهُدَى (٢٣) النجم.

فهم وإن تمسكوا بموروثهم بضراوة فقد بقي مشكوكاً في صحته لأنه يعتمد الظن، والظن لا يغني من الحق شيئاً: إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ الْمُلَائِكَةَ تَسْمِيَةَ الْأُنثَى(٢٧) وَمَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحُقَّ شَيْئاً(٢٨) النجم.

الآيات تتحدث عن جانب من معتقدات قريش الموروثة التي يتمسكون بها ويرفضون التفكير بخطئها، وهي اعتقادهم أن الملائكة بنات لله تبارك وتعالى. ومعتقدهم هذا لا يقوم على أسس ولكن على ظن، وكل معتقد يقوم على الظن فلا يغني عن الحق.

والظن هو كل معتقد لا يستند على كلام الخالق، ويدخل فيها كل معتقد يعتقده المسلمون اليوم دون دليل من القرآن. لأن دين الله يعتمد الحقائق، التي تمثلها نصوص إلهية يقينية الثبوت ولا يرقى لها الشك، كها ورد في سورة فصلت:

وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ (١٤) لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مَّنْ حَكِيمٍ
 حَميد (٤٢).

وكل نصوص خلاف كلام الرحمن فهي نصوص ظنية لا يمكن أن يقوم عليها دين الله. لأن الناس تناقلوها مشافهة لمدة طويلة وكانت عرضة للباطل على الدوام، من زيادة ونقص وتعديل وتبديل واختلاق.



وتقول سورة يونس: ألا إِنَّ لله مَن فِي السَّهَاوَات وَمَن فِي الأَرْضِ وَمَا يَتَبعُ الَّذِينَ يَدْعُونَ
 مِن دُونِ الله شُرَكَاء إِن يَتَبعُونَ إلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إلاَّ يَخْرُصُونَ (٦٦).

الآية تؤكد أن ما يدعو له الرسول من الله، خالق كل شيء، بينها تتبع قريش عقائد تقوم على الطن (لا أساس لها). وهو ما يعني أن دين الله لا يمثله سوى كتاب الله، وكل ما ليس في كتاب الله فهو ظن وباطل ولا يمثل دين الله.

وأهل الكتاب يؤمنون بالله ويوحدونه لكنهم اتبعوا تشريعات رجال دينهم وكتب تراثهم مع كتاب الله (التوراة) فاختلط الحق بالباطل، فبطلت معتقداتهم:

يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ (٧٠) يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ
 الحُتَّق بِالْبَاطِل وَتَكْتُمُونَ الحُتَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ (٧١) آل عمران.

فكل خلط لدين الله مع غيره باطل ومفسد للدين، لأن اتباع تشريع من غير الله عبادة لمن شرعه، كما سبق وذكر. فالدين المقبول هو الدين النقي الخالص من الشوائب والتشريعات البشرية. وكل تشريعات بخلاف القرآن لا تقبل مع الحق مهما كان مصدرها:

ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَّ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهَّ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ (٦٢)
 الحج.

وهو ما كررته سورة لقيان حرفياً:

ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَّ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهَّ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ (٣٠)
 لقان.

فالقرآن هو الكتاب الوحيد الذي لا يرقى إليه الشك لأنه يمثل وحده الوحي. وأي كتاب آخر فهو نتاج بشري، لا يرقى لليقين ولا يمكن أن ينسب لدين الله اليقيني الثبوت.

وبرغم ذلك فالناس - مسلمهم وكافرهم - اعتادوا التعرف والتعريف بدين الله بها تقول كتب التراث. مع أن كل الأخبار المنسوبة للرسول في كتب التراث عند كل المذاهب الإسلامية ظنية الثبوت، لأنها - بلا استثناء - تم تناقلها شفهياً عقوداً من الزمن قبل كتابتها، وهذا كفيل بتحويرها إلى أخبار لا علاقة لها بها قال الرسول. وحتى لو افترض وجود خبر له أصل ثابت عن الرسول، فلا يمكن أن يكون من دين الله. وهو ما يجعل نسبة أخبار كتب التراث لدين الله أو الاحتجاج بها في دين الله باطلاً، لأن دين الله يقوم على اليقين وليس على



الظن، الذي يؤدي للتهلكة في الدين: وَإِن تُطِعُ أَكْثَرَ مَن فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ اللهِّ إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ (١١٦) الأنعام.

ولهذا فالتعريف بدين الله، بالصورة التي أنزلها الله، يكون بتدبر كلام الله، والتعرف عليه، دون حاجة لكتب حديث أو تفسير أو سير أو غيرها من كتب التراث الديني عند المسلمين. وفيها يلي فصل يُعرِّفُ باختصار بأهم كتب التراث ومقتطفات مما حوته أهم تلك الكتب لإثبات أنها كتب لا يمكن أن تمثل دين الله، وما هي سوى ظنون بشرية ظهرت بعد عصر الرسول.



# كتب التراث المعروفة بـ «علوم الدين»

يخبرنا القرآن العزيز أن هناك سنة أزلية سارت عليها كل الأمم في كل مكان وزمان تتمثل في أن الناس بعد رسولهم يتخلون عن دين الله شيئاً فشيئاً ويتحولون إلى تشريعات بشرية فرضها رجال دينهم. ولو استمر الناس باتباع دين الله، لما كان هناك داع لتتابع إرسال الرسل: كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيَّنَ مُبشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ الرسل: كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيَّنَ مُبشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيهَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَعْيَا بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ لِمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللهُ يَهْدِي مَن يَشَاء إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم (٢١٣) البقرة.

وقريش كانوا ذرية إسهاعيل الذي يدين بدين أبيه إبراهيم، وعندما بعث فيهم محمد رسولاً لله كانوا قد تحولوا إلى الوثنية. مثلها كان قوم عاد ذرية المؤمنين الذين نجوا مع نوح: .... إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاء مِن بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَسْطَةً فَاذْكُرُواْ آلاء اللهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٦٩) الأعراف.

وثمود ذرية لمن آمن من قوم عاد: وَاذْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاء مِن بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي الأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِن سُهُولِيًّا قُصُوراً وَتَنْحِتُونَ الجِّبَالَ بُيُوتاً فَاذْكُرُواْ آلاء اللهِّ وَلاَ تَعْتُوا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ (٧٤) الأعراف'.

والمسلمون – كغيرهم من الأمم – لابد أن يمروا بالسنة التي مرت بها الأمم غيرهم من ابتعاد عن الدين إلى تشريعات بشرية وظنون، والتمسك بها على أنها الدين الحق. لذا



<sup>·</sup> هذه الفقرة مقتبسة من توطئة كتاب: سنة الأولين / تحليل مواقف الناس من الدين وتعليلها.

فتحولهم بعد الرسول عن دين الله الممثل بالقرآن إلى تشريعات بشرية كان حتمياً ومتوقعاً، وهو ما نراهم عليه اليوم من تمسك بكتب التراث التي تحوي ما أسموه علوم الدين، وهجر للقرآن أو فهمه كما تقول كتب التراث وليس كما نزل. والتعرف على كتب التراث ونشأتها مهم جداً لأنه يعطي فكرة عما يتبعه المسلمون ويهارسونه باسم دين الله وهو ليس منه. فكل المذاهب بلا استثناء تبعت تشريعات استمدتها من كتب التراث وليس لها وجود في كتاب الله، ولو بقي المسلمون على القرآن وحده لما افترقوا إلى مذاهب وفرق. لذا فكل الاختلافات بين المذاهب توجد في التشريعات التي لا وجود لها في القرآن، وكل التشريعات التي اتفقت عليها المذاهب فهي التي أبقوا عليها كما وردت في القرآن دون زيادة أو نقصان.



### التفسير

لقد رسخ في عقول الناس طوال القرون الماضية أن القرآن مبهم يحتاج لبيان وتوضيح، وأن ما تحويه كتب التفسير هو كلامٌ للرسول يبين معاني آيات القرآن ويشرح تشريعاته.

# فهل التفسير كلام الرسول؟ وهل التفسير يبين «غموض القرآن»؟

والتأكد من هذا الزعم سهل وميسور للقراء، وكل ما عليهم هو فتح تفسير الطبري أو القرطبي أو أي كتاب تفسير آخر بشكل عشوائي والقراءة، وسيخرجون بقناعة واحدة هي أن ما في كتب التراث ليس كلاماً منسوباً للرسول وليس من الله جل جلاله، ولكنه خزعبلات خرجت من مخيلة من قالها، وهم أناس ظهروا بعد عصر الظلمات والفتن ولا تربطهم بعصر الرسول أي رابطة، وكل ما قالوا يعكس عدة أمور، منها:

- جهلهم المطبق بالقرآن، ولو سهاهم أتباعهم علماء أو تابعين أو أئمة.
  - جرأتهم الوقحة على التقول على الله، وعلى اختلاق القصص.
- القصص التي يقولون لا تتحدث عن الآيات بقدر ما تظهر تفشي الخرافات لديهم وضيق المدارك والجهل السائد بأبسط مبادئ العلوم والمعارف العامة.

### وهذا مثال على ما نقول:

يقول تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهُ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمٌ أَن يَبْسُطُواْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَاتَّقُواْ اللهَ وَعَلَى اللهِ فَلْبَتَوَكَّلَ الْمُؤْمِنُونَ (١١) المائدة.

الآية ببساطة تذكر أن المسلمين كادوا أن يتعرضوا لهجوم من قوم عدو ولكن الله سلم ولم يحدث، وكان هذا في بداية الهجرة وقبل غزوة بدر وقبل أي عداء مع أهل الكتاب في يثرب، لأن سورة المائدة نزلت في تلك الفترة".

> لكن المفسرين لهم رأي آخر أو بالأحرى آراء متباينة أخرى، ومن ذلك: أورد الطبري في تفسيره قصصاً مختلفة عن سبب نزول الآية، ومنها:

# القصة الأولى: نزلت بسبب تآمر اليهود على قتل الرسول

حدثني محمد بن عمرو، قال: ثنا أبو عاصم، قال: ثنا عيسي، عن ابن أبي نجيح، عن



عصر الظلهات والفنن نقصد به الأحداث التي أدت لقتل عثمان وحروب علي ابن أبي طالب وانتهت بتولي معاوية الحكم.

٢ لمعرفة تفاصيل ما حدث انظر فقرة: غارة على المسلمين / قسم أحداث من عصر الرسول.

مجاهد في قول الله: إذْ هَمَّ قَوْمٌ أَنْ يَبْسُطُوا إلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ قال اليهود: دخل عليهم النبيّ صلى الله عليه وسلّم حائطا لهم، وأصحابه من وراء جداره، فاستعانهم في مغرم دية غرمها، ثم قام من عندهم، فائتمروا بينهم بقتله، فخرج يمشي القهقري ينظر إليهم، ثم دعا أصحابه رجلاً رجلاً حتى تنامّوا إليه. قال الله جلّ وعزّ: فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ وَاتّقُوا الله وَعلى اللهِ فَلْيَتَوكُلِ المُؤْمِنُونَ. وللقصة عدة روايات مختلفة ومتخالفة، منها:

- روایتان مختلفتان عن ابن جریج (ت ۱۵۰ هـ) عن عکرمة (ت ۱۰۵).
- روايتان مختلفتان عن إسرائيل (ت ١٦٢ هـ) عن السدي (ت ١٢٧ هـ) عن أبي
   مالك.
  - روایة عن أبي نجيح (ت ۱۳۱ هـ) عن مجاهد (ت ۱۰۰ ۱۰۷ هـ).
  - ورواية عن أبو معشر (ت ۱۷۰ هـ) عن يزيد ابن أبي زياد (ت ۱۳۷ هـ).
    - وروایة عن ابن جریج عن عبد الله ابن کثیر (ت ۱۲۰ هـ).

وكل الروايات لا أساس لها ولا مصدر، ولا يمكن أن تكون سبباً لنزول الآية، لأن السورة نزلت في بداية العصر المدني وقبل غزوة بدر وقبل أن يُظهر اليهود وكل أهل الكتاب عداءهم للإسلام والمسلمين ويتعاونوا مع أعدائهم.

# القصة الثانية: نزلت في الرسول وأصحابه في احدى الغزوات

وقال آخرون: عني الله جلّ ثناؤه بذلك النعمة التي أنعمها على المؤمنين باطلاع نبيه صلى الله عليه وسلّم على ما همّ به عدوّه وعدوّهم من المشركين يوم بطن نخل من اغترارهم إياهم، والإيقاع بهم إذا هم اشتغلوا عنهم بصلاتهم، فسجدوا فيها، وتعريفه نبيه صلى الله عليه وسلّم الحذار من عدوّه في صلاته بتعليمه إياه صلاة الخوف.

قال بها قتادة (ت ١١٨ هـ)، وقال بها الزهري (ت ١٢٥ هـ) برواية مختلفة.

وهذه القصة المختلقة كسابقتها، لا يمكن أن تكون سبباً لنزول الآية لأن غزوات الرسول لم تحدث في بداية الهجرة ولكن بعد واقعة الأحزاب وضد القبائل التي شاركت في حملة الأحزاب وما بعدها.

وكما الطبري نجد القرطبي في تفسيره، أورد قصصاً أخرى ومنها:



## أنها نزلت في أعرابي شهر السيف في وجه الرسول.

حيث يقول: إنها نزلت بسبب فعل الأعرابيّ في غزوة ذات الرَّقَاع حين اخترط سيف النبيّ صلى الله عليه وسلّم وقال: من يعصمك منى يا محمد؟

وكل القصص الواردة في كتب التفسير لا تنسب للرسول، ويأبى الله أن تكون من كلام رسوله الأمين، ولكنها أقوال من قالها والذين ذكرنا بعضهم وتاريخ وفياتهم ليعرف القارئ بُعدهم عن عصر الرسول، وجرأتهم على تأويل كلام الله.

ونورد مثالاً آخر على تخاريف المفسرين وهو تأويلهم لقوله تعالى:

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبَّهِ أَفَتَتَّخِذُونَهُ وَذُرَّيَتَهُ أَوْلِيَاء مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوٌّ بِثْسَ لِلظَّالِينَ بَدَلاً(٥٠) الكهف.

يقول الطبري في تفسيره: حدثنا ابن حميد، قال: ثنا سلمة، عن ابن إسحاق، عن خلاد بن عطاء، عن طاوس، عن ابن عباس قال: كان اسمه (يقصد إبليس) قبل أن يرتكب المعصية عزازيل، وكان من سكان الأرض، وكان من أشد الملائكة اجتهادا وأكثرهم علما، فذلك هو الذي دعاه إلى الكبر، وكان من حيّ يسمى جنا.

((إبليس اسمه عزازيل، وجعلوا له نسباً وقبيلة)). ٢٨٨

هل هذا كلام الله؟ أم هو تخاريف بشر لا يتورعون عن اختلاق القصص ونسبتها لله دون خجل.

## ونواصل:

ينقل الطبري في تأويل قوله تعالى: "والتين والزيتون وطور سينين"، أن التين الجبل الذي تقع عليه دمشق، وأن الزيتون الجبل الذي تقع عليه إيليا "القدس"، وقال آخرون: التين: مسجد دمشق، والزيتون: بيت المقدس. وقال آخرون: وَالتَّينِ وَالزَّيْتُونِ يعني مسجد نوح الذي بني على الجُودِيّ، والزيتون: بيت المقدس. وقال آخرون: التين والزيتون وطور سينين: ثلاثة مساجد بالشام.

ونتوقف هنا، لأن الغاية هي بيان الأمور التالية:

 ان التفسير كلام أناس عاشوا في عصور لاحقة لا تحت لعصر الرسول بصلة، ولم يقلها رسول الله.



- ٢. أن التفسير مجرد قصص مختلق من أولئك (المفسرين) ولا يمت للواقع بصلة. فالآية الواحدة يوردون لها عدة أسباب نزول وقصص مختلفة لا يمكن أن تكون حدثت لذات الحدث. لأن كل واحد منهم يختلق قصة من عنده عن سبب النزول مختلفة عن القصة التي اختلقها غيره.
- ٣. كلام المفسرين وقصصهم المختلق لم يبين غموضاً مزعوماً للقرآن، ولكنه أسبل
   الغموض على بين القرآن الذي لا غموض فيه.

وبالتالي فالتفسير ليس كما يزعم أتباع الموروث أنه كلام الرسول ليبين "غموض القرآن". ولكنه كلام المفسرين، البعيدين عن عصر النبوة مكاناً وزماناً ومنهجاً، لتحويل القرآن إلى خرافات وأساطير.

وبقى تساؤل آخر يثيره أتباع الموروث، وهو أن التفسير يفصل مجمل القرآن:

## فهل التفسير يفصّل مجمل القرآن كالصلاة والصوم والحج؟

يقول المفسرون إن الصلاة لم يبين القرآن تفاصيلها وهيئتها من قيام وركوع وسجود وجلوس وعدد ركعات. وهذا الكلام صحيح، إلا أن الحديث أيضاً لم يفعل ذلك.

فالصلاة لم ترد في القرآن تفاصيلها لأنها فرضت على الرسول منذ اليوم الأول للبعثة، وكل من دخل الإسلام صلاها كما يصلي الرسول، وتوارثها الناس بعد ذلك عملياً حتى وصلتنا. ولم يتعلمها الناس من أحاديث روتها كتب الحديث.

والدليل أن الرسول صلى من بداية البعثة ورد في القرآن وفي سورة العلق تحديداً: أَرَأَيْتَ اللَّذِي يَنْهَى(٩) عَبْداً إِذَا صَلَّى(١٠) أَرَأَيْتَ إِن كَانَ عَلَى الْهُدَى(١١) أَوْ أَمَرَ بِالتَّقْوَى(١٢) أَرَأَيْتَ إِن كَانَ عَلَى الْهُدَى(١١) أَوْ أَمَرَ بِالتَّقْوَى(١٢) أَرَأَيْتَ إِن كَذَّبَ إِن كَذَّبَ وَتَوَلَّى(١٣) أَلَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ اللهَّ يَرَى(١٤) كَلَّا لَئِن لَمْ يَنتَهِ لَنَسْفَعاً بِالنَّاصِيَةِ(١٥) فَالْيَدْعُ نَادِيَه(١٧) سَنَدْعُ الزَّبَانِيَةَ(١٨) كَلَّا لَا تُطِعْهُ وَاسْجُدْ وَاقْتَرِبْ(١٩).

فالسورة نزلت في بداية الدعوة مباشرة بعد سورة المدثر التي بدأت منها الدعوة. وهذا يعني أن القرشي الذي نهى الرسول عن الصلاة قد رآه يصلي حول الكعبة - مكان اجتهاع كبراء قريش - وبها أن هيئة الصلاة من وقوف وركوع وسجود غريبة على القرشي ولم يعرفها من قبل، واقترنت ببدء الرسول تلاوة عبارات غريبة عليهم، يقول إنها وحي من الله تدعو



لدين جديد، فقد نهره القرشي الذي لا يصدق بدعوة محمد ولا برسالته.

وهذه الحادثة عرفناها بخبر القرآن ولم نعرفها من حديث. وبها أن الصلاة بدأت مع البعثة، فمن البديهي أن يصلي كل من أسلم بصلاة الرسول، ومن ثم تناقل الناس الصلاة عملياً، ولم يتعلموها عبر أقوال منسوبة للرسول<sup>١</sup>.

والحج لم يتعلمه الناس من الأحاديث، كها أن الرسول لم يحج سوى مرة واحدة، وكانت قبيل وفاته. وكان أو قبيل وفاته. وكان أو يذكره القرآن أو يخالف ما قال به القرآن فليس من دين الله ولكنه من بقايا الحج الجاهلي الذي واظبت قريش على أدائه بعد تحولها للوثنية، وأبقت على بعضه بعد عصر الرسول.

والحج في القرآن يبدأ بالتجمع بعرفات، دون خطبة، ثم الانطلاق للحرم والطواف بالكعبة بلا عدد محدد، ومن رغب يمكنه الطواف بالصفا والمروة دون تحديد عدد. والبقاء في مكة للوفاء بالنذور وقضاء التفث، ثم الخروج لمنى لتقديم الهدي، ثم حلاقة الرأس ً.

أما اعتبار الاستهاع لخطبة من عرفة من شعائر الحج ورمي الجمرات وتحديد الطواف بسبع وملابس الإحرام والإحرام من مناطق ما يسمى بالمواقيت فكلها لا وجود لها في كتاب الله، ولم يأمر بها سبحانه.

والصوم بينه القرآن بكل وضوح وكل ما أضيف له من غير القرآن فليس منه ً.

فالعبادات المطلوبة من المسلم بينها القرآن بتفاصيلها، وكل ما زاد عليها فليس من دين الله. والصلاة لم يبين القرآن تفاصيلها لأنه عندما بدأ القرآن فرض التشريعات في النصف الثاني للدعوة في مكة وفي المدينة في سور البقرة والنساء والمائدة، كان الناس يصلون الصلوات الخمس ولا حاجة لفرض تشريع موجود. فالتشريعات تفرض لكي يعمل بها الناس وما وجد منها بصورته الصحيحة، فيأتي القرآن لإقراره، ولا حاجة لفرضه، لأنه موجود.

ويجب ذكر حقيقة هامة، وهي أن قريشاً وأهل يثرب الذين نزل عليهم القرآن، لم يجدوا أي صعوبة في فهم عباراته ومفرداته. ولم يتوقفوا عند كناياته واستعاراته، وفهموا فحواها كما نزلت. ولم يعترضوا على عروبته، بل اعتبروه بيان ساحر يأخذ بالألباب. ولم يقل أحد



ا انظر فقرة الصلاة/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

٢ انظر فقرة: الحج/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

٣ انظر فقرة: الصيام / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

منهم إن القرآن يحتاج لإيضاح، وفهموه دون حاجة لبيان من الرسول. ولو كان القرآن غامضاً أو يحتاج لإيضاح لمن نزل عليهم وسمعوه من الرسول، لما كان باستطاعة الرسول أن يوضح لهم غموضه، لأنه عليه الصلاة والسلام يفهم نفس اللغة التي يفهمون، وما كان غامضاً عليهم فهو غامض عليه بكل تأكيد. وما لم يبينه القرآن ويفهمه من يخاطبه مباشرة فلن يكون باستطاعة الرسول ولا أحد من الصحابة بيانه. لذا لم نرث تفسيراً لرسول الله، ولا لأحد فضلاء الصحابة. وحتى التفسير المسمى «تنوير المقباس من تفسير ابن عباس» هو ليس له ولم يعلم به، وإنها كتب بعده ونسب إليه بواسطة مجد الدين الفيروز آبادي الذي ولد بفارس عام (٧٢٩ههـ)، وتوفي عام (٨١٧هـ). أي أن بينه وبين ابن عباس قرابة ٥٧٠ سنة. مع أن ابن عباس ليس من الصحابة – كونه كان طفلاً عند وفاة رسول الله – وبرغم ما قيل عن صحبته للرسول فلا يمكن أن تكون صحيحة. لأنه من أهل مكة، وأبوه العباس لم ينتقل للعيش في المدينة طوال حياة رسول الله. ومن المستحيل أن ينتقل طفل في الثانية أو الخامسة أو الثامنة من عمره ليعيش بمفرده في المدينة ويترك أهله في مكة لكي يتفقه في الدين، الذى لم يولد عليه ولم يكن ديناً لوالديه.

#### الخلاصة

- التفسير قصص خرافية مختلفة لا تحت للآيات التي سيقت لها، ولا يمكن وقوعها على
   أرض الواقع. ولكنها تعكس حالة الجهل والإيان بالخرافات السائدة في المجتمع أثناء
   تأليف كتب التفسير. وتظهر جرأة «المفسرين» على التقول على الله ورسوله دون تحرج
   أو حياء.
- التفسير أضفى الغموض على بين القرآن ولم يبين غموضاً فيه لأنه ليس في القرآن غموض.
  - والتفسير كلام من تسموا بالمفسرين ولم يصدر عن رسول الله.
- والتفسير لم يعلمنا عبادات عجز القرآن عن تفصيلها، وكل ما قيل عن عبادات إضافية فهي ليست من الدين.



## الحديث

هو العمود الفقري لكل كتب التراث الديني عند المسلمين وما سمي بعلوم الدين عند كل فرق ومذاهب المسلمين. وهو عبارة عن أقوال وأخبار منسوبة للرسول تناقلها الناس مشافهة أكثر من (١٥٠) عاماً قبل أن يأمر المنصور - ثاني حكام بني العباس - مالك ابن أنس (ت ١٧٩هـ) بجمع أهم الاحاديث التي يتداولها الناس في كتاب ليكون مرجعاً موثقاً للحديث ويترك ما سواها. فخرج كتاب الموطأ الذي احتوى على حوالي (١٨٠٠) حديثاً. للحديث ويترك ما سواها. فخرج كتاب الرسمي الوحيد للأحاديث، إلى أن تجرأ البخاري (ت ٢٥٦هـ) وقام بجمع عدد من الأحاديث التي كان الناس يتناقلونها في عصره وأودعها في كتاب. ويعود سبب قيام البخاري بتأليف كتابه حسبها بين الذهبي في ترجمته للبخاري في سير أعلام النبلاء، عندما قال: وقال خَلَفٌ الخيّام: سمعتُ إبراهيمَ بنَ مَعْقِل، سمعتُ أبراهيمَ بنَ مَعْقِل، سمعتُ أبراهيمَ بنَ مَعْقِل، سمعتُ أبراهيمَ بنَ مَعْقِل، سمعتُ أبنا عبد الله يقول: كنتُ عند إسحاق بن راهَويُه، فقال بعضُ أصحابنا: "لو جمتُم كتاباً عبد الله يقول: كنتُ عند إسحاق بن راهَويُه، فقال بعضُ أصحابنا: "لو جمتُم كتاباً البخاري وبدأ بجمع أحاديثه، التي ضمت في كتاب اسمه: صحيح البخاري واكتمل بعد وفاته. وما إن تجرأ البخاري وبدأ بجمع الأحاديث ليودعها في كتاب حتى تبعه آخرون في عصره وقاموا بجمع ما تيسر لهم من أحاديث وكتبوها في كتاب اعتبرت خسة منها كتب عصره وقاموا بجمع ما تيسر لهم من أحاديث وكتبوها في كتاب اعتبرت خسة منها كتب صحاح، وهي:

- البخاري أحاديثه بروايات مكررة حوالي (٧٦٠٠) حديث، وبدون تكرار قرابة
   (٢٨٠٠).
- مسلم (ت ۲٦١ هـ) أحاديثه بالتكرار قرابة (٧٣٠٠) حديث، وبدون تكرار (٤٠٠٠)
   حديثاً.
- النسائي (ت ٣٠٣ هـ) وله مصنف سياه السنن الكبرى ثم اختصره بكتاب آخر سياه السنن الصغرى وعدد أحاديثه نحواً من (٥٧٦٠) حديثاً.
  - أبو داوود (ت ۲۷٥ هـ) وعدد أحاديثه قرابة (٤٨٠٠) حديثاً.
  - الترمذي (ت ٢٧٩ هـ) وعدد أحاديثه حوالي (٤٠٠٠) حديثاً.

ويقيت هذه الكتب الخمسة هي الصحاح -عند أهل الحديث - منذ ظهرت في أواخر القرن



الثالث وأوائل القرن الرابع وحتى القرن السادس الهجري حينها أضاف محمد ابن طاهر المقدسي (ت ٢٧٣ هـ) الذي يضم أكثر من (٣٠٠) حديث.

وليزيد مجموع الأحاديث غير المكررة في هذه الكتب عن (١٢,٠٠٠) حديث.

ثم أصبحت كتب الصحاح تسعة، بعد إضافة ثلاثة كتب هي:

موطأ مالك، ومسند أحمد (ت ٢٤١ هـ) وعدد أحاديثه يفوق ٢٦ ألف حديث، وسنن الدارمي (ت ٢٥٥ هـ) وعدد أحاديثه قرابة (٣٤٥٠) حديثاً.

وبجانب هذه الكتب ظهرت كتب كثيرة في الحديث، كان أهل الحديث يعتبرونها أقل ثقة في بادئ الأمر ولكنها اكتسبت الثقة - عندهم - في عصور لاحقة. ومنها: مستدرك الحاكم (ت ٤٠٥ هـ) وعدد أحاديثه قريباً من (٩٦٠٠) حديث، وسنن البيهقي (ت ٤٥٨ هـ) قرابة (٢٢) ألف حديث، وسنن الدارقطني (ت ٣٨٥ هـ) وعدد أحاديثه قرابة (٤٨٠٠) حديث، وصحيح ابن حزيمة (ت ٣١١ هـ) ومصنف ابن أبي شيبة (ت ٣٣٥ هـ) وعدد أحاديثه أكثر من (٣٧) ألف حديث.

وتوالت كتب الحديث بالظهور فبلغت عشرات ومئات المصنفات، وبلغ عدد ما تحويه مئات الآلاف من روايات الأحاديث. وتكاثر التحديث عن الرسول مع مرور الوقت نتيجة لأن الناس يحتاجون لأدلة تدعم معتقداتهم التي تتوسع مع الزمن، فيختلقون لها الأدلة. واليوم يستشهد الناس على أمور دينهم بأي حديث يمكن العثور عليه في أي كتاب. وفيها يلى بعض الحقائق عن الأحاديث:

## ١. كل الأحاديث بلا استثناء ظنية الثبوت عن الرسول و لا يمكن أن ترقى لليقين

لأنه تم تناقلها بين الناس عن طريق الرواية الشفهية، ودين الله لا يمكن أن يقوم على الظن: وَمَا يَتَبِعُ أَكْثُرُهُمْ إِلاَّ ظَنَا ٓ إِنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الحُقِّ شَيْئًا إِنَّ اللهَ عَلَيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ (٣٦) يونس. وكل نصوص غير كلام الرحمن نصوص ظنية لا يمكن أن يقوم عليها دين الله. وأهل الكتاب يؤمنون بالله ويوحدونه لكنهم اتبعوا تشريعات رجال دينهم وكتب تراثهم مع كتاب الله (التوراة) فاختلط الحق بالباطل، فبطلت معتقداتهم: يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ



بِآيَاتِ اللهِ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ(٧٠) يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ(٧١) آل عمران.

لأن كل خلط لدين الله مع غيره باطل ومفسد للدين.

وكل نصوص غير كلام الله فهي باطلة لا تقبل مع الحق: ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَّ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهَّ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ(٦٢) الحبج.

وأهل الحديث وأتباع الموروث يصنفون الأحاديث كما يلي:

الأحاديث المتواترة يقينية الثبوت، وبعضها ظني الدلالة، والبعض الآخر يقيني الدلالة.

ويقيني الدلالة تعني أن معنى النص ظاهر واضح لا لبس فيه، وهذا ليس مهماً في ثبوت الحديث من عدمه، وإنها المهم هو أن يثبت يقيناً.

والأحاديث التي صنفوها متواترة هناك من قال إنها (١٢) حديثاً وقيل (٢٠)، وأوصلها بعضهم إلى (٣٠٠) حديث. ولو أننا وافقنا جدلاً على قولهم وقلنا هناك (٣٠٠) حديث ثبت يقيناً نسبتها للرسول فإن هذا سيترتب عليه ما يلي:

إخراج بقية الأحاديث المنسوبة للرسول – غير المتواترة – وترك العمل بها وكل ما قام عليها من تشريعات.

بعد ذلك يخضع ما تبقى من أحاديث "متواترة" إلى التحقق من أنها لا تتعارض مع ما ورد في القرآن ولا تزيد عليه ولا تُنقص.

ولو حدث هذا فلن نجد حديثاً واحداً له علاقة بدين الله ولو ثبت عن رسوله افتراضاً.

الخلاصة: دين الله يقوم على اليقين، وكل ما عدا القرآن ظني. والقرآن هو الكتاب الوحيد الذي لا يرقى له الشك لأنه يمثل وحده الوحي، وكتب في عصر الرسول. وأي كتاب آخر فهو نتاج بشري، لا يرقى لليقين ولا يمكن أن ينسب لدين الله، لأن دين الله يقوم على كلام الله وحده اليقيني الثبوت.

وانتشار التحديث ونسبته للرسول لم يبدأ في عصر الرسول ولكن في عصر الظلمات والفتن بعد الفتوح، ومن تناقله هم أهل البلاد المفتوحة، الذين لا يعرفون من الإسلام إلا الاسم مع طغيان موروثاتهم الدينية السابقة، كما سبق وذكرنا.



## ٢. الدين لله وحده واتباع تشريع عبادة للمشرع

إخلاص العبادة لله وحده عبادة له سبحانه لا شريك له، وذلك باتباع أوامره والانتهاء عن نواهيه وحده سبحانه. وكل دعوات الرسل للناس بأن يعبدوا الله وحده: وَلَقَدْ بَعَنْنَا فِي كُلَّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ الله وَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ فَوِنْهُم مَّنْ هَدَى الله وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانظرواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذَّبِينَ (٣٦) النحل.

الحلاصة: اتباع أي تشريع من غير الله شرك مع الله. ولا يهم إن كان المتبوع شخصاً عادياً أو رجل دين أو نبياً أو رسولاً. فلو ثبت قول عن الرسول واعتبره الناس من دين الله فهو شرك مع الله لأنه اعتبار لكلام الرسول تشريعاً وبالتالي عبادة له. وأي رسول أو ملائكة أو خلوق آخر لا يستنكف أن يكون عبداً لله وليس شريكاً له في دينه: لَّن يَستنكف أللسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْداً لللهِ وَلا المُلاَئِكَةُ المُقرَّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتكْبِرْ فَسَيَحْتُرُهُمْ إِلَيهِ بَعِماً (١٧٢) النساء.

# ٣. محمد كان بشراً أولاً، ثم بشراً رسولاً ثانياً، ولم يكن مشرعاً أبداً

وهذه بعض الأدلة من القرآن:

قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إَلاَّ بَشَراً رَّسُولاً (٩٣) وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءهُمُ
 الْهُدَى إِلاَّ أَن قَالُواْ أَبَعَثَ اللهُ بَشَراً رَّسُولاً (٩٤) بنى إسرائيل.

لقد ولد وعاش ومات كأي بشر، لكنه عليه الصلاة والسلام كلف بتبليغ رسالة ربه للناس، وهي مسئولية ثقيلة: إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ فَوْلاً ثَقِيلاً (٥) المزمل.

وتكليفه بالرسالة لم يعفه من أي أمر إلهي أو نهي، فقد كان مطالباً باتباع كل أوامر القرآن والامتناع عن كل نواهيه كأي إنسان آخر، ولو عصى ربه فسيعاقب كغيره:

قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَغُبُدَ اللهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ (١١) وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ المُسْلِمِينَ (١٢)
 قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (١٣) الزمر.

وتبليغ الرسالة لم يحوله إلى مشارك لله في دينه:

وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ(٤٤) لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ(٤٥) ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ(٤٦) فَهَا مِنكُم مَنْ أَحَدِ عَنْهُ حَاجِزِينَ(٤٧) وَإِنَّهُ لَتَذْكِرَةٌ لِلْمُتَقِينَ(٤٨) الحاقة.



الخلاصة: الرسول بشر لا يستطيع التشريع بغير الوحي. وبها أنه لم يوح إليه سوى القرآن فكل أقواله عليه الصلاة والسلام بغير القرآن ولو ثبتت عنه لا تمثل دين الله، ولا تعتبر منه. وكل ما نسب للرسول مما يسمى بالحديث وكان فيه تشريع فهو مختلق ومكذوب على الرسول، لأن الرسول لا يستطع التشريع بغير القرآن، ولم يتلق وحياً غير القرآن. وكل ما نسب للرسول من أقوال وأفعال لا تشريع فيها، يجب تحصيصها والتحقق منها قبل قبولها كتاريخ وليس كدين. وهي كأي تاريخ المكذوب فيه أكثر من الصحيح، والصحيح منه لا يمكن أن يسجل كها حدث ولكن بصورة مشوهة! لمذا نجد أن الذين تنسب لهم الأحاديث عمن سموا بصغار الصحابة ومن الذين ليس لهم صحبة أو أن صحبتهم قليلة جداً، بينها نجد فضلاء الصحابة لم يكونوا رواة لما عرف بالحديث، ولم تنسب لهم سوى أحاديث قليلة جداً، بل إن كثيراً من خيار الصحابة لم ينسب له حديث واحد. وفيها يلي قائمة بأكثر من نسبت لهم أحاديث من الصحابة لم ينسب له حديث واحد. وفيها يلي قائمة بأكثر من نسبت لهم أحاديث من الصحابة ، كها ذكرها أبو الفرج بن الجوزي في كتابه: تلقيح فهوم أهل الأثر: أبو هريرة (١٩٣٥)، عبد الله ابن عمر (١٩٣٧)، أنس بن مالك (٢٨٨٢)، أم المؤمنين عائشة، نسب لها (٢٢١٠)، عبد الله بن عبد الله بن عمرو بن العاص (٧٠٠).

في المقابل نجد جمعاً غفيراً من كبار الصحابة لم ينسب لهم حديث واحد، وجمعاً آخر نسب

وفيها يلي بعض اقوال من أكبر المشتغلين بالحديث وأثمته وهم لا يثنون على الحديث ولا على انتشاره، وذلك فيها أورده ابن عبد البر في كتابه: جامع بيان العلم وفضله (ج١ م١٣ ١٠ –١٠١٥). بسند طويل عن شعيب بن حرب ، قال: كنا عند سفيان (ابن عبينة، ١٩٨هـ) يَوْما نتذاكر الحديث فقال:؛ لو كان في هذا الحديث خبر لنقص كما ينقص الخبر ولكنه شر فأراه بزيد كها يزيد الشر. وعن معبد بن كعب بن مالك، قال: سمعت أبا قتادة يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إياكم وكثرة الحديث ومن قال عني فلا يقولن إلا حقا. (والحق لا يعني حديث منسوب له، ولكن ما قاله فعلاً وهو القرآن). وعن خالد بن عبد الله الذي يقول سمعت ابن شبرمة يقول: أقلل الرواية تفقه. (تقليل الرواية تعني ترك الأخذ بالحديث). وعن قيس بن رافع، قال: سمعت شفيا الأصبحي يقول: لنفتحن على هذه الأمة خزائن كل شيء حتّى تفتح عليهم خزائن الحديث. وعن حفَص بن غياث يقول: سمعت الأعمش يقول لأصحاب الحديث: لقد رددتموه حتى صار في حلقي أمر من العلقم، ما عطفتم على أحد إلا حملتموه على الكذب(ج١/ ١٠٣٣). وهذا إمام الحديث شعبة يغير رأيه في الحديث: عن يجيي بن سعيد القطان قال: سمعت شعبة يقول: «إن هذا الحديث يصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة، فهل أنتم منتهون(ج١/ ٢٩١). ويورد ابن عبد البر في إسناد آخر عن شعبة: .... سمعت ابن أبي عدي يقول: قال شعبة: كنت إذا رأيت أحداً من أهل الحديث يجيء أفرح، فصرت اليوم ليس شيء أبغض إلى من أن أرى واحدا منهم. وعن أبا بكر بن عباش، يقول: سمعت مغيرة الضبي، يقول: وآلله لأنا أشد خوفًا منهم مّني من الفساق، يعني أصحاب الحديث(ج١/ ١٠٣١). وسفيان بن عيينة شيخ أحمد وطبقته لما رأي طلبة الحديث عنده قال: أنتم سخنة عيني لو أدّركنا وإياكم عمر بن الخطاب لأوجعنا ضربًا. وعن سفياًن بن عيينة ، قال: سمعت مسعرا(أحد أوائل كبار أهل الحديث)، يقول: من أبغُضني جعله الله محدثًا، ووددت أن هذا العلم كان حمل قوارير حملته على رأسي فوقع فتكسر فاسترحت من طلابه. عن يحيي بن سعيدً القطان قال: رواة الشعر أعقل من رواة الحديث، لأن رواة الحديث يروون مصنوعا كثيرا، ورواة الشعر ساعة ينشدون المصنوع يتفقدونه ويقولون: هذا مصنوع (ج١/ ١٠٣٧).



لهم عدد قليل يتراوح بين حديث واحد وعشرين حديثاً - ولو لم ينطقوا بها بالضرورة - وهي قليلة جداً، ولا يمكن مقارنتها بها نسب لغيرهم، ممن لم يصحبوا الرسول معشار صحبة هؤلاء له عليه الصلاة والسلام. ومنهم: أبو بكر، أبو طلحة الأنصاري، أبو معبد ابن مسعود، ثابت ابن الضحاك، الزبير ابن العوام، زيد ابن الخطاب، عبد الله ابن الزبير، عبد الله ابن طلحة، عثمان ابن عفان.

ويكون "الحديث" عبارة عن قصص تم تناقلها مشافهة، لا علاقة لها بدين الله، ولا يمكن أن تكون منه. وقد تنوع القصص بتنوع الغاية منه، فهناك أحاديث وأخبار وضعت أو عدلت وبدلت لكى تخدم عامل العصبية أو ترسيخ حكم قريش أو الطعن في الإسلام'. كها

هذه الظاهرة لم تكن موجودة في المدينة زمن رسول الله، وإلا لتحدث عنها القرآن، لكنها كانت متتشرة في العصر العباسي، فقد وصل الولع بالجواري حداً غير مسبوق في التاريخ، وأصبحت أسواق النخاسة منتشرة في طول الدولة وعرضها، من سمرقند وبغداد حتى قرطبة، حيث تعرض فيها الجواري من جميع الأصناف والألوان والأجناس، في مجتمع متع جنسية صِرْف. وقد جاء في الأغاني أن عدد الجواري المغنات عند زمدة زهاء ألفي مغنة، وعند الرشيد مثلهن. ثم تزايد التوجه للولع بالغلمان

وقد جاء في الأغاني أن عدد الجُواري المفتيات عُند زَيدة زهاء الفي مغية، وعند الرشيد مَّلَهُون. ثم تزايدٌ التوجه للولع بالغلمان بدل الجواري، وسجل لنا التاريخ موت أحد الحلفاء هياماً بغلام، ويقول المسعودي في مروج الذهب إن يحيى بن أكثم قاضي المأمون كان يمتلك أربعاتة من الغلمان المرد الحسان. وعن أغرم بالغلمان من الخلفاء الواثق والأمين ابن الرشيد، وقد عرفت أمه زيدة عنه ولعه هذا، فأرادت أن تصرفه. فأهدته ألف جارية، بعد أن جلتهن على هيئة أشبهن فيها الفلمان في تصفيف الشعر وإخفاء الصدر.

وفي ذلك الزمان انتشرت موضة الغلاميات أو المتغلمات، أي الجواري اللاتي يتهينن على شكل غلمان في قصة الشعر واللبس وغيره. وقد حاول بعض رجال الدين جاهدين وقف هذا التهتك الأخلاقي بنشر أحاديث عن تحريم تشبه النساء بالرجال والعكس، وأحاديث تحريم الوشم وكل أنواع التزين ووصل الشعر وما إلى ذلك، ونسبتها للرسول.

ومثلها اختلقت أحاديث التمسك بالجراعة وتحريم الخروج على الحاكم، والتي بدأت بعد العام المسمى بعام الجماعة. وهو العام الذي قبل فيه آخر معارض لحكم معارية - وهو الحسن ابن علي - التوقف عن المعارضة مقابل تحقيق مطالبه المادية (ذكرت في كتب التاريخ). فدانت الدولة بكاملها لمعاوية ابن أبي سفيان، بعد أن ذاق الناس الويلات من الحروب التي جرت بين علي ومعاوية وبين علي وأهل البصرة وبينه وبين أهل النهروان، وقضت هذه الحروب على عشرات الآلاف من الناس، وقد أسمى والمعافرة وبن على عشرات الآلاف من الناس، وقد أسمى المتملقون ذلك العام بعام الجماعة، بدل أن يسموه عام الحنوع، واختلقوا أحاديث الطاعة وعدم الخروب على الحاكم. وقبل وقاة معاوية قام بتوريث ابنه بزيد الحكم من بعده، فهاج الناس وكثرت الاضطرابات في أنحاء الدولة، فكان القمع والقتل لتهدئة الناس وحقن دمائهم بالحنوع لأنهم لا يستطيعون مواجهة الحاكم والوقوف ضد تسلطه، وأعطت الحاكم عطاة شرعيا لتبدئ معارضه، بعدما توسعت الاضطرابات في دولة بني أمية وقامت عدة دول مستقلة في العراق بزعامة المختار ابن أبي عبد الثقفي، ودولة للأزارقة في الأحواز، وأخرى للإباضية في شرق وجنوب شرق جزيرة العرب. إضافة لدولة عبد الله ابن المرب إضافة لدولة عبد الله ابن مروان استطاع القضاء على هذه المالك وإخضاع البلاد تحت حكمه بعد حملة تنكيل وتقبل شرسة استمدت شرعيتها من فتاوى رجال الحديث التي تقول بأن يد الله مع الجاعم حق البطش بالمعارض وتحري على من هضمت حقوقهم المطالبة بها. ومن ذلك الأحاديث التي تقول بأن يد الله مع الجاعم حق البطش بالمعارض وتحرم عيتمع على واحد منكم فاقتلوه كائنا من كان، وغيرها من الأحاديث التي تحث الناس على عدم اللورة على الحاكم أو وأمركم مجتمع على واحد منكم فاقتلوه كائنا من كان، وغيرها من الأحاديث التي تحث الناس على عدم اللورة على الحاكم أو



١- كثير من الأحاديث عبارة عن قصص مختلق بعطي صورة للوضع الاجتهاعي السائد في الوقت الذي قبل فيه. ولو استعرضنا الاحاديث التي تلعن المتشبهين من الرجال بالنساء، والمتشبهات من النساء بالرجال، أو المختين من الرجال بالنساء، والمتشبهات من النساء وما شابهها، لوجدنا أنها تظهر التحلل الأخلاقي الذي كان سائداً في المجتمع لدرجة أن فعل قوم لوط وفواحش أخرى قد فاقت انتشار الزنا، لدرجة أنه بات من المتاد رؤية الغلمان وهم يلبسون ملابس النساء ويتزينون برنتهن، وانتشار السحاق لدرجة أن هناك بعض السحاقيات يقمن بدور المسترجلات، أو من تسمى اليوم بالبويات في بلاد الحرمين للأسف.

انتشر القصص واختلاق الأحاديث من قبل أشخاص يحبون الظهور كما هو حاصل الآن في وسائل الإعلام من قبل بعض رجال الدين المعاصرين. كما أن الأحاديث استخدمت لتأويل كلام الله ، وعوامل كثيرة نوعت من الأحاديث، وحتى لو لم تكن السبب في ظهور التحديث، إلا أنها أدت لتوسع الحديث وهو استخدامه من قبل رجال الدين لما يصدر منهم من أحكام فقهية، وهو ما يفسر تضارب الأحاديث ليس فقط بين المذاهب ولكن داخل المذهب الواحد.

كما أن تطور ما عرف بعلم الجرح والتعديل لسند الحديث (رواته) لا يعني أن متنه أصبح صحيحاً، بل يعني أن الاهتهام بالسند كان لتثبيت متن مضطرب الصحة، نتيجة لأن

نقده أو المطالبة بحفو قهم التي بدأ معاوية الاستيلاء عليها، وتبعه من جاء بعده حتى أصبح المواطن عبارة عن مخلوق بلا حقوق عليه شكر الحاكم لأنه سمح له بالبقاء حباً. وقد نال رجال الدين حظوة الحاكم مقابل تلك الخدمات الجليلة، فقربوا وبذلت لهم العطايا منذ ذلك الحين.



وقد يكون حديث الإلحاج في الدعاء احتلق في بينة حدثت فيها هذه القصة: كان أبو جعفر المنصور أيام بني أمية إذا دخل البصرة دخل متكتماً وكان يجلس في حلقة أزهر السهان المحدث فلها أفضت إليه الخلافة قدم أزهر عليه فرحب به وقربه وقال ما حاجتك يا أزهر فقال يا أمير المؤمنين داري متهدمة وعلى أربعة آلاف درهم وأريد أزوج ابني محمدا فوصله بأثني عشر ألف درهم وقال قد قضينا حاجتك يا أزهر فلا تأتنا بعد هذا طالبا فأخذها وارتحل فلها كان بعد سنة أناه فقال له أبو جعفر: ما حاجتك يا أزهر؟ قال: جثت مسلها فقال: لا والله بل جنت طالبا وقد أمر نا لك باثني عشر ألفا فلا تأتنا طالبا ولا مسلها فأخذها ومضى فلها كان بعد سنة أتاه فقال ما حاجتك يا أزهر قال: أيت عائدا فقال: لا والله بل جنت طالبا وقد أمر نا لك باثني عشر ألفا فأذهب ولا تأتنا بعد طالبا ولا مسلها ولا عائدا فأخذها وانصرف فلها مضت السنة أقبل فقال له: ما حاجتك يا أزهر قال: يا أمير المؤمنين دعاء كنت أسمعك تدعو به جنت لأكتبه فضحك أبو جعفر وقال الدعاء الذي تطلبه غير مستجاب فإني دعوت الله به أن لا أراك فلم يستجب في وقد أمرنا لك باثني عشر ألف وتعال إذا شئت فقد أعيتنا الحيلة فيك. قارن هذا مع حديث أذنب يا عهدي فقد غفر لك ما تقدم من ذنبك. (ثمرات الأوراق لأبي بكر ابن محمد ابن حجة الحموي).

ونما ورد في كتاب البخاري: وفرأ ابن عباس: أمامهم ملك يأخذ كل سفينة عصباً وأما الغلام فكان كافرا وكان أبواه مؤمنين. وفي مسلم مثله بإضافة مسفينة صالحة، كتاب الأنبياء. وعن علقمة ... ففرأت عليه: والليل إذا يغشي والنهار إذا تجلى والذكر والأنثر؟. قال: والله أقرأنيها رسول الله من فيه إلى في. البخاري كتاب فضائل الصحابة. و عن ابن عباس، قال: قال عمر لقد خشيت أن يطول بالناس زمان حتى يقول قائل: لا نجد الرجم في كتاب الله. البخاري كتاب المحاريين. وعن عكومة ... قال: لولا أن يقول الناس زاد عمر في كتاب الله لكتبت آية الرجم بيدي. البخاري كتاب الأحكام. وعن عمر بن الخطاب .... فكان مما أنزل عيه آية الرجم قرأناها ووعيناها وعقلناها، فرجم رسول الله ورجمنًا بعده. فأخشى إن طال بالناس زمان أن يقول قائل: ما نجد الرجم في كتاب الله... وإن الرجم في كتاب الله حق. مسلم. كتاب الحدود. وعن عمر ...... قم أنا كنا نقرأ فيها نقرأ مَن كتاب الله: أن لا ترغبوا عن آبائكم فإنه كفر بكم أن ترغبوا عن آبائكم. البخاري كتاب المحاربين. عن ابي يونس ... فأملت عانشة علي: حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر وقوموا لله قانتين. قالت عائشة: سمعتها من رسول الله. مسلمٌ. وعن عائشة أنها قالت كان فيها أنزل من القرآن: عشر رضّعات معلومات بحرمن. ثم نسخ بخمس معلومات. فتوفي الرسول وهن فيها نقرأ من القرآن. مسلم. و عن عائشة، قالت: لقد نزلت آية الرجم، ورضاعة الكبير عشراً، ولقد كانت في صحيفة تحت سريري. فلها مات وسول الله وتشاغلنا بموته، دخل داجن فأكلها. البخاري. كتاب النكاح. ونجد أن زر بن حبيش (ت٨٢ هـ) هو من قال أن مصحف ابن مسعود يخلو من المعوذتين، حسبها روى البخاري أن زر سأل أبي ابن كعب عن المعودَتين، ثم قال: يا ابا المنذر إن أخاك ابن مسعود يحكها من المصحف. وفي الدر المنثور أخرج أبو عبيد في فضائله وابن الضريس عن أبي موسى الأشعري قال: نزلت سورة شديدة نحو براءة في الشدة، ثم رفعت وحفظت منها: أن الله مسؤيد هذا الدين بأقوام لا خلاق لحم.

الأحاديث في بداية انتشارها لم يكن لها سند، والدليل أن الحسن البصري (ت١١٠ هـ) لم يكن يورد الأسانيد. والشافعي (ت ٢٠٤هـ) هو أول من اشترط الإسناد للأخذ بالحديث، وهو ما ساعد على فبركة الإسناد لأحاديث مات من تنسب إليهم قبل قرنين.

ولأن أهل الحديث وأتباع الموروث يعلمون أن الأخذ بالأحاديث أخذ بالظن نجد أنهم يرفضون الأخذ بأحاديث تعتبر - حسب مقاييسهم - صحيحة، متى تعارض مع مصلحة أو كان فيه محاباة لأصحاب النفوذ. ومن ذلك تلك الأحاديث التي تُحرّم قطع شجر مكة حرمة قاطعة، لأنه تعد على حرمة الحرم. ولا يقتصر التحريم على قطع الشجرة، بل إن ضربها بعصا أو نحوه لتساقط أوراقها يعتبر حراماً أيضاً. ومع ذلك نراهم قد ران على قلوبهم صمت الأموات وهم يشاهدون اقتلاع جبال من عروشها حول الحرم بشجرها وتنفير طيرها.

ولأن الحديث لم يقله الرسول ولكنه من عند غير الله، فإننا نجد فيه اختلافاً كثيراً، ليس فقط ما نجده من أحاديث تتعارض مع أحاديث أخرى أو تقول بخلاف ما تقول، بل نجد أن أهل الحديث تشعبوا بتسمية الأحاديث لدرجة لا تصدق، وهذا بعضٌ منها:

هناك حديث صحيح لذاته، وحديث صحيح لغيره، وحديث حسن لذاته، وحديث حسن لغيره، وحديث ضعيف وحديث معلق، وحديث منقطع، وحديث معضل، وحديث مرسل، وحديث مدلس، وحديث موضوع، وحديث متروك، وحديث منكر، وحديث مطروح، وحديث مضعف، وحديث بجهول، وحديث مقلوب، وحديث مضطرب، مصحف، وحديث مضعف، وحديث معلل، وحديث مرفوع، وحديث موقوف، وحديث مصحف، وحديث عبن، وحديث مؤنن، وحديث منقلب، وحديث عالي، وحديث نازل، وحديث غيب، وحديث مبهم، وحديث مدبج. وهناك حديث ناسخ، وحديث منسوخ، وحديث مؤتلف وحديث غيلف...... ونستمر بلا نهاية، لدرجة لو وحديث منسوخ، وحديث مؤتلف وحديث نختلف...... ونستمر بلا نهاية، لدرجة لو وان كان ما تقدم صحيحاً فهو يقطع الطريق على أتباع الحديث الذين يسارعون باتهام من لا يقبل الحديث مصداقاً لكلام الله، بأنه منكرٌ للسنة. لأن كلامهم فيه مغالطة للحقيقة، فها يسمونه "سنة" هو لم يكن يوماً جزءاً من الدين، ليكون تركه إنكاراً لثيء من الدين. ولا



عبرة لاستشهادهم بحديث على أن الأحاديث من الدين، لأنه استشهاد بقول يجب أولاً إثبات أنه ثابت عمن نسب له، وأنه جزء من الدين بدليل من القرآن اليقيني الثبوت ثانياً، أما الظن فلا يكون دليلاً لإثبات ظن آخر.

وإن كان هذا حال الحديث، فليس هناك مجال للأخذ ببعض الأحاديث في دين الله، لأنه حتى لو ثبت حديث يقيناً عن الرسول بلفظه دون تغيير، فلا يمكن اعتباره من الدين، لأن الدين لا يمثله سوى القرآن، بأدلة من القرآن. لذا عندما نزلت سورة المائدة التي اكتملت التشريعات بنزولها، ورد فيها التأكيد على أن الدين اكتمل، وما لم يذكره القرآن فلا يسأل الناس عن حكمه، لأنه ليس من الدين ولكنه من أمور الدنيا وعلى المسلمين اصدار حكم دنيوي له: .... الْيُوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينكُمْ وَأَتُمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِيناً فَمَنِ اضْطُرَّ فِي خُمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِنْم فَإِنَّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٣).

ولو كان حديث رسول الله من الدين لما قالت الآية إن الدين اكتمل، لأن الرسول بقي حياً يتحدث مع أصحابه فترة من الزمن بعد نزول السورة. ولكن بها أن حديثه عليه الصلاة والسلام بغير القرآن ليس من الدين، فكلها تحدث به الرسول غير القرآن لم يكن من الدين، وهو ما ينطبق على أي حديث سابق لنزول المائدة. وكها لا يخفى على أحد فهناك أحاديث منسوبة للرسول في أواخر أيامه ويعمل بها على أنها من دين الله. وآية سورة المائدة أكدت بشكل قاطع لا مرية فيه أنه ختم بها الدين، مع استمرار نزول القرآن بعدها. وكل ما أوحي للرسول من القرآن بعد سورة المائدة فليس فيه تشريعات دينية، ولكن عبارة عن سور تتفاعل مع الأحداث الجاربة وتتحدث عنها، وتوجه المسلمين لما يجب عليهم فعله.

وتكون سورة المائدة خاتمة للدين وليست خاتمة لنزول الوحي.

وإن كان الحديث لا علاقة له بدين الله وليس منه فهذا يعني انهيار المذاهب دفعة واحدة، فليس هناك مذهب يقوم على الحرآن وحده، ولكن كل المذاهب تقوم على الحديث، برغم الفوارق العميقة بينها. لذا يستميت أتباع المذاهب بمختلف فرقهم في الدفاع عن الحديث، وجيعهم لا يهانعون أن يقال هناك أحاديث مكذوبة، لكن لا يمكنهم قبول أن كل الأحاديث ليست من الدين.



# السيرة والتاريخ

لو صهرنا التفسير والحديث معاً فالمعجون الناتج عنهها هو كتب السير، وهي عبارة عن كتب تاريخ لزمن رسول الله. والتاريخ عبارة عن قصص وحكايات يمكن لأي شخص أن يختلقها ويتناقلها ويعيد صياغتها، حتى يأتي من يستطيع أن يحولها لتاريخ بتوثيقها على شكل كتاب. والكاتب (صانع التاريخ) لا يكون شاهد عيان على الأحداث التي يكتب عنها ولا يستطيع أن يتأكد من صحتها، لأنه عاش في زمن متأخر عنها.

وإذا ما عرفنا أن التاريخ عادة ما يُكتب بتوجيه سياسي، فيمكن القول: إنه عبارة عن قصص وهمية عن أحداث لم تقع، يريد السياسي من الأجيال اللاحقة أن تصدق بوقوعها. وكل ما يفعله كاتب التاريخ هو توثيق ما يتناقله الناس مشافهة من قصص وحكايات عن أحداث زمن قديم، بعباراته، وبها لا يخالف ميول السياسي، لتأتي الأجيال اللاحقة وتعتبر تلك الأساطير حقائق.

وكتب التاريخ الإسلامي لم تخرج عن هذا الإطار، مع ملاحظة بعض النقاط كما يلي:

- أن الرواية الشفهية هي كل ما لدينا عن صدر الإسلام وما قبله، والقصص والأحداث الموجودة في كتب السير أحد أهم مصادرها أهل الكتاب وإسرائيلياتهم التي لا يرقى أقواها لدرجة الصحة. فقد روى ابن إسحاق عن ابن شريه، وابن هشام عن كتاب التيجان لوهب ابن منبه. والمصدر الثاني للرواية الشفهية هو الشعر الجاهلي الذي شكك طه حسين في كتابه أن يكون جاهليا وإنها هو نتاج النهضة الأدبية بعد عصر التدوين. وإذا ثبت أن الشعر الجاهلي قد صيغ في العصر الأموي فهو دليل على أن المجتمع بقي على طباعه الجاهلية التي يتحدث عنها ذلك الشعر، وأن الاستشهاد بالشعر على أحداث تاريخية، يعني أن ما قبل عن تلك الحداث قصص مختلق.
- أن الناس الذين تناقلوا قصص وحكايات عصر الرسول، كانوا من عصر ما بعد الفتوح ومن أهل البلاد المفتوحة في الغالب أو ممن صبغت ثقافتهم بثقافة أهل البلاد المفتوحة. بعد أن توفي أهل عصر الرسول ولم يبق منهم أحد يُروى عنه كشاهد عيان للأحداث، ولم يعد لثقافة عصر الرسول وجود. فرواة أحداث عصر الرسول وناقلو قصصها الأوائل عاشوا في بلاد بعيدة عن موطن الأحداث، ويحملون خلفيات ثقافية



- غير إسلامية، والصلة بينهم وبين منشأ الأحداث ومكانها منقطع مكاناً وزماناً وثقافة.
- أن عصر ما بعد الفتوح كان عبارة عن دولة مترامية الأطراف سكانها إما يدينون بغير
   الإسلام أو أعلنوا الإسلام مع احتفاظهم بثقافاتهم السابقة. فانتهاؤهم للدين الجديد
   ضعيف، وتقديرهم لقداسته محدود.
- أن عصر الفتوح تلاه عصر الصراع بين علي ومعاوية على الحكم وما نتج عنه من تحزبات سياسية أدى لانتشار قصص حزبية وثقت فيها بعد في كتب تروي قصة الصراع حسب وجهة من نشرها. وقد تأثرت تبعاً لذلك القصص المروية عن عصر الرسول وما جرى في السقيفة. فكل يحرف تاريخ مذهبه ليبدو وكأنه امتداد لأحداث عصر الرسول.
- أنه حتى لو افترض ووجد سجل مكتوب عن احداث عصر الرسول فلن تسمح قريش التي استولت على حكم دولة المسلمين بنشره كها حدث لأنه سيدينها. وهذا ينطبق على الروايات الشفهية التي تنقل ما حدث.
- أن هناك من له ثأر ضد عصر الرسول وهم سكان يثرب قبل الإسلام بمن لم يؤمن، مثل كل من بقي من بني إسرائيل وبقية أهل الكتاب، وكذلك المنافقون من الأوس والخزرج. ولا ننسى بطبيعة الحال العدو اللدود والدائم، قريش. وهؤلاء كان لهم تأثير في نشر قصص وحكايات لم تقع عن عصر الرسول أو تحوير ما حدث، إما لتصويرهم وكأنهم امتدادٌ لعصر النبوة وليسوا أعداء، أو لمسخ الأحداث الحقيقية لأنها تدينهم وتعري ماضيهم وحاضرهم.

وعوامل أخرى سهلت كثيراً اختلاق القصص إما للتشويق وحسن النية أو بسوء نية ومحاولة تشويه الإسلام ونبيه وأتقياء الصحابة أو بعضهم لصالح مؤيدين وأتباع آخرين. وفي مثل هذه الأجواء انتشرت القصص عن عصر الرسول، وتداولها الناس مشافهة لعقود من الزمن. قبل أن تظهر كتب في المغازي أولاً، وعمن كتب في تلك الحقبة عروة ابن الزبير (ت ٩٣)، وعبدالله بن كعب بن مالك الأنصاري (ت٩٧)، وأبان بن عثمان بن عفّان (ت ١٠٥)، وشرحبيل ابن سعد (ت ١٢٣). ومعهم ابن شهاب الزهري (ت ١٢٤) وغيرهم. وهؤلاء كتبوا ما كان منتشراً في زمانهم من قصص ولم ينقلوها عن شهود عيان. وكانت عن المغازي فقط في وقت كانت دولة المسلمين في أوج نشاطها التوسيعي وتحتاج



لتشجيع الناس على الخروج للقتال. فكان تأليف كتب تتحدث أن الرسول كان يغزو ويتوسع ويسبي ويسترق أفضل وسيلة إعلامية لتشجيع الناس على الانخراط في الجيش، خاصة إذا كتبها من يعتبرون من أحفاد الصحابة، لأنه سيعني عند الناس أن ما كتبوه قد حدث بالفعل. وفي كل زمان ومكان هناك كتاب مأجورون يستطيعون التلون والتظاهر بمظهر التقوى لترويج العهر.

ثم ظهر في وقت لاحق، مع تغير الثقافات السائدة، كُتّاب السير الرسميون وعلى رأسهم محمد ابن إسحاق (ت ١٥٠)، سيف ابن عمر التميمي (ت ١٧٠)، محمّد ابن عمر الواقدي (ت٧٠٠)، وابن هشام (ت ٢١٨) الذي قام بنسخ كتاب ابن إسحاق وعدل وبدل فيه. وابن قتيبة الدينوري (ت ٢٧٦)، البلاذري (ت ٢٧٩) وغيرهم.

وقد تميزت كتبهم بالتخصص في الرواية عن حدث معين كحياة الرسول أو المغازي أو السقيفة أو الردة أو مقتل عثمان أو حرب الجمل أو صفين أو النهروان أو حياة معاوية... الخ. متأثرين بها كان الناس عليه في عصورهم من تحزبات وفرق. وكل مصادرهم - كمن سبقهم - ما يتناقله الناس من قصص، وتحوير لما بقي مما كتب قبلهم ليلائم مع ما يريدون توثيقه.

ثم جاء بعدهم من كتب في كل التاريخ بدءً من بداية الخليقة - كها يظنون - ومروراً بحياة الرسول والصحابة. معتمدين على ما سبق من كتب وعلى ما انتشر من قصص بين الناس، خاصة الإسرائيليات والقصص المتداولة عند من أعلن إسلامه من أهل الكتاب. ومنهم: المسعودي (ت ٣٤٦)، وأشهرهم محمّد بن جرير الطبري (ت ٣١٠) والذي قام بنسخ ما ورد في كتاب ابن هشام والكتاب المنسوب لسيف التميمي وغيرهم بعد مسخها وتحويرها، إضافة لما سمعه من أهل الكتاب. وقد أصبح كتاب الطبري المرجع الأول لتاريخ المسلمين. وقد تأخرت مؤلفات الشيعة للتاريخ بالظهور، لاستيلاء بني أمية على الحكم. ولما ظهرت في العصر العباسي صبغت بصبغة مذهبية تركزت على معارك على ابن ابي طالب وعلى أخبار أثمتهم ومقتل الحسين وما جرى في السقيفة وغيرها، وتهدف لإضفاء الشرعية على من يكتب عنهم. ومن أوائل من ألف منهم:

الرسميون نعني بهم من كلفوا رسمياً من الحكام سواة بأمر مباشر ومعروف أو بإبجاء غير معلن أو أن الكاتب نفسه كتب
 كتابه تملقاً للحاكم. وكلهم كتاباتهم عبارة عن تأويل لأحداث التاريخ لما يتناسب مع سياسة الحاكم وسيرة أجداده.



أبان ابن تغلب بن رباح (ت ١٤١ هـ) وله كتاب في صفين، وآخر في الجمل وثالث في المنهروان.

أبان ابن عثمان الأحمر البجلي (ت ١٧٠) الذي ألف في التاريخ منذ الخليقة وفي المغازي وفي الردة وفي أحداث أخرى.

إبراهيم ابن إسحاق الأحمري النهاوندي (ت ٢٧٠) وله كتاب في مقتل الحسين وآخر في نفى أبي ذر.

إبراهيم ابن محمّـد بن سعيد الثقفي (ت ٢٨٣) كتب عن السقيفة وكتباً كثيرة عن علي والأحداث التي وقعت في عصره وعن مقتل الحسين وغيرها من أحداث شيعية.

وهناك أحمد الصيمري (ت٤١٣) وأحمد الطوسي (ت ٥٨٨) وغيرهم.

ويجب الإشارة إلى أن كثيراً من المؤلفين الذين ظهروا في العصر العباسي والمحسوبين على أتباع المذهب السني قد أخذوا أقوالهم من الشيعة، كالطبري. بل إن الواقدي قد يكون اعتمد في كل كتبه على مؤلفات إبراهيم المدني الشيعي. كما يجب القول إن أخبار السقيفة كتبت في عصور متأخرة وبواسطة مؤلفين شيعة أو نقلت من شيعة. كما يمكن وبسهولة رصد التأثير اليهودي في الروايات المنسوبة لعصر الرسول.

وكثيرة هي القصص التي لبست لعصر الرسول مع أنها وقعت في عصور لاحقة، ولعل من أطرفها أن حصار ابن الحنيفة من قبل ابن الزبير قد وقع في شعب منى، فقيل إن بيعة العقبة وقعت في نفس الشعب.



# الناسخ والمنسوخ

المقصود بهذا "العلم" المختلق بعبارات بسيطة، هو: أن الله يفرض تشريعاً وينزل به القرآن ثم يتبين أن هذا التشريع يجب إلغاؤه أو نقضه، فينزل تشريع يلغيه أو ينقضه. وهذا يظهر الله جل وعلا بمظهر لا يليق به سبحانه، وكأنه لا يعلم ما سيترتب على التشريع الملغي أو المنقوض أو أنه فرض تشريعاً في زمن ولم يعد صالحاً لزمن لاحق فكان لابد من إلغائه أو نقضه. وهذه جرأة على الله جل وعلا لا تليق بالخالق العليم بأسرار خلقه. فالناسخ يعني الماحى والمُلغى والمنسوخ الممسوح والمُلغى عندهم.

ولو تدبرنا القرآن لتبين لنا أن الآيات التي استشهدوا بها على أن هناك ناسخاً ومنسو خاً هي آيات اقتلعت من سياقها. ولو أعدناها لسياقها فلن نجد في كتاب الله كله آية واحدة ناسخة لأخرى ولا آية منسوخة. ولن نجد حكماً جاءت سورة أخرى بنقضه، أو حراماً جاءت سورة أخرى بحله.

وفيها يلي أهم آيتين يستشهدون بهما على أن القرآن يؤكد أن هناك ناسخ ومنسوخ: الآية الأولى: وَإِذَا بَدَّلْنَا آيَةً مَّكَانَ آيَةٍ وَاللهُ أَعْلَمُ بِهَا يُنَزَّلُ قَالُواْ إِنَّهَا أَنتَ مُفْتَرِ بَلُ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ(١٠١) قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَّبِّكَ بِالحَقِّ لِيُثَبِّتَ الَّذِينَ آمَنُواْ وَهُدَى وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ(١٠٢) النحل.

وتبديل آية مكان آية يعني تنزيل حكم أو تشريع في رسالة من الرسل يختلف عن حكم أو تشريع في رسالة سبقتها. ولا تتحدث السورة عن تبديل أحكام في القرآن.

الآية الثانية: مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللهَّ عَلَىَ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١٠٦) أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَّ لَهُ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللهِّ مِن وَلِيٍّ وَلاَ نَصِيرِ (١٠٧) البقرة.

والنسخ هنا جاء بمعناه العادي وهو اقتباس اللفظ أو العبارة أو التشريع بنصه وحروفه، ولا يعني النسخ في اللغة المسح والإلغاء.

والآيتان تخاطبان المسلمين في المدينة حين نزول سورة البقرة، والذين كان بنو إسرائيل يطلعونهم على بعض ما في كتبهم التي تختلف عها ورد في القرآن، ليشككوهم بأنه ليس



وحياً من الله. والآيتان تقولان سواءً نسخت الأحكام ونزلت على الرسول كما نزلت على رسالة سابقة، أو نزل على الرسول آيات مختلفة، فهذا لا يغير من حقيقة أن دين الله واحد.

ومن ذلك: وعلى الذين هادوا حرمنا كل ذي ظفر ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شحومهما إلا ما حملت ظهورهما أو الحوايا أو ما اختلط بعظم ذلك جزيناهم ببغيهم وإنا لصادقون (١٤٦) الأنعام.

وهذا التحريم كان جزاءً لهم لبغيهم، كما تقول الآية. لذا لم يحرم في القرآن، الذي أباح كل ذي ظفر وشحوم البقر والغنم.

ولا تتحدث عن تبديل لتشريع نزل في القرآن ثم بعد فترة نزل تشريع يخالفه أو يلغيه، وهو ما يسمونه «الناسخ والمنسوخ». إذ لا يوجد في القرآن حكم شرعي ألغي واستبدل بغيره. لكن من قال بالناسخ والمنسوخ قاموا بلي بعض معاني الآيات لتبدو وكأنها ناسخة أو منسوخة.

## ومن ذلك:

قولهم إن عقوبة الزنا في البداية جاءت في قوله تعالى: وَاللَّذَانَ يَأْتِيَانِهَا مِنكُمْ فَآذُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا إِنَّ اللهَّ كَانَ تَوَّابًا رَّحِيهًا(١٦) النساء.

ثم نسخت (أي ألغي هذا الحكم واستبدل) بالحكم التالي: الزَّانِيَّةُ وَالزَّانِيَ فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَّا مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلا تَأْخُذْكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللهَّ إِن كُنتُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَّا طَائِفَةٌ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ(٢) النور.

ثم جعلت هذه العقوبة لمن لم يتزوج، وفرضت عقوبة جديدة للمتزوجين ونصها: «الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة».

ثم حذفت هذه العبارة من القرآن، وبقي حكمها. يعني من يزني وهو متزوج يرجم حتى الموت، مع أن العبارة التي تنص على ذلك حذفت.

وبطبيعة الحال هذا عبث بكتاب الله وسخرية ممن لا يخاف الله ولا يحترم كلامه.

وإلا فالآية (١٦) من سورة النساء نزلت بحق الرجل الذي يقترف الفاحشة مع رجل آخر: وَاللَّذَانَ يَأْتِيَانِهَا مِنكُمْ فَآذُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا إِنَّ اللهَّ كَانَ تَوَّابًا رَّحِيمًا (١٦) النساء.



واللذان (مثني).

وبقي هذا الحكم ولم يلغ.

والآية السابقة تفرض عقوبة على المرأة التي تقترف الفاحشة مع امرأة أخرى أو مجموعة نساء: وَالَّلاتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِن نِّسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةٌ مِّنكُمْ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتَّىَ يَتَوَفَّاهُنَّ الْمُوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللهُ لَمَنَّ سَبِيلاً (١٥) النساء.

وبقي هذا الحكم ولم يلغ.

وعقوبة الزانية والزاني جاءت في سورة النور بسبب أحداث وقعت في المدينة، ونصها: الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلا تَأْخُذْكُم بِهَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللهِّ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهَّ وَالْيَوْمِ الاَخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ(٢) النور.

ولم تنزل لتلغى عقوبة سابقة.

وما قيل إن هناك آية في القرآن تقول بالرجم هو رجم بالغيب وتقويل لله ما لم يقل من أناس لا يخشون الله ولا يخافون عقابه ولديهم الجرأة على الكذب عليه. وبرغم أن العبارة ركيكة إلا أن كتب الموروث وثقتها ورسختها وعمل بها على مدى قرون طويلة.

(الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة) هذا ليس أسلوباً قرآنياً.

ولو افترضنا جدلاً أن هذه العبارة الركيكة نزلت كقرآن، فلهاذا حذفت من القرآن وبقي الناس يتداولونها؟

وبها أنها حفظت كها نزلت فلهاذا تقتلع من القرآن؟

لماذا لا تضاف هذه العبارة الركيكة التي لا تشابه عبارات القرآن لسورة الأحزاب التي يزعمون أنها كانت ضمن آياتها؟

وبديهيٌ ألا تكون جزءً من السورة، لأن طبيعة سورة الأحزاب وسياقها وموضوعاتها، تأبي قبول أن تكون فيها مثل هذه العبارة.

وقولهم بالناسخ والمنسوخ جاء نتيجة لزعمهم أن القرآن ينزل آية آية، وتأويلهم كل آية لمعانِ من عند أنفسهم، أوقعهم في تضاد بين المعاني التي اخترعوها، ولم يجدوا مخرجاً ليعالجوا المشكلة التي اختلقوا إلا بمشكلة أخطر، تمثلت بالقول بالناسخ والمنسوخ.



ولعل الناسخ والمنسوخ من أشد المعاول ضراوة في تخريب الدين من الداخل، وكمثال على ما نقول، سيجد القارئ للقرآن أن هناك عشرات الآيات التي تؤكد أن الدين خيار شخصي، ولا إكراه فيه أ. وأن الإسلام جاء لبناء دولة يتعايش فيها المسلم وغيره المسالم، تعايشاً إنسانياً بناءً. مثل قوله تعالى: ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَادِهُم بِاللَّهِ عَيْ أَحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِاللَّهُ تَدِين (١٢٥) النحل. وقوله تعالى: لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكُفُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِن بِاللهِ فَقَدِ السَّتَمْسَكَ بِالْعُرُووَ الْوُثْقَى لاَ انفِصَامَ لَمَا وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (٢٥٦) البقرة.

وقوله تعالى: فَإِنْ حَاجُّوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ للهِّ وَمَنِ اتَّبَعَنِ وَقُل لِّلَّذِينَ أُوْتُواْ الْكِتَابَ وَالْأُمِّيِّنَ أَأَسْلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُواْ فَقَدِ الْهَتَدَواْ وَّإِنَ تَوَلَّوْاْ فَإِنَّهَا عَلَيْكَ الْبَلاَغُ وَاللهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ(٢٠) آل عمرآن.

وقوله تعالى في سورة النساء: مَّنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهِّ وَمَن تَوَلَّى فَهَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً(٨٠). وغيرها عشرات الآيات المنتشرة في كتاب الله.

والقرآن يؤكد أن الجهاد يعني الدفاع عن النفس، وليس البدء بمحاربة الناس، وأنه موجه لمن يبدأ الحرب على الإسلام، ولا وجود للسبي ولا استرقاق الناس، مثل قوله تعالى: وقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهِّ لاَ يُحِبِّ المُعْتَدِينَ (١٩٠) وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ نَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِّنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ وَلاَ تُقَاتِلُوهُمْ عَنْ الْقَتْلِ وَلاَ تَقَاتُلُوهُمْ عَافْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاء الْكَافِرِينَ (١٩١) عِندَ الشَّيْدِ الْحَرَامِ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ للهِ فَإِن انتَهُواْ فَلاَ عُذْوَانَ إِلاَّ عَلَى الظَّالِينَ (١٩٣) والبقرة.

والآيات هنا تتحدث عن قريش التي استمرت في الحرب على الدين، بهدف القضاء عليه، ومع ذلك يقول تعالى: "فَإِنِ انتَهَواْ فَلاَ عُدُوّانَ". فالناس غيرها الذين ليس بينهم وبين المسلمين عداء من باب أولى ألا يهاجموا ولا تمس بلادهم وأرواحهم.

كل هذه الآيات تم مسخها وإلغاؤها بجرة قلم ممن وضعوا الناسخ والمنسوخ، قائلين بأن الله قد غير رأيه وأنزل جزءاً من آيتين نسختا كل ما سبق، وهما: ..... فَاقْتُلُواْ المُشْرِكِينَ



انظر فقرة: الدين خيار شخصي/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

حَيْثُ وَجَدتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَكُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَآتَوُاْ الزَّكَاةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٥).

وجزء من آية أخرى تقول: قَاتِلُواْ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِّ وَلاَ بِالْيَوْمِ الآخِرِ وَلاَ يُحَرَّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُّ وَرَسُولُهُ وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُواْ الجِّزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ(٢٩).

وكلا الآيتين من سورة براءة، التي نزلت قبل وفاة الرسول ببضعة أشهر، ولا علاقة لهما بناسخ ومنسوخ، لأنها جاءتا ضمن سياق آيات تتحدث عن قريش ومن عاونها على حرب المسلمين الذي شكلوا خطراً دائماً على بقاء الإسلام. وسورة براءة نزلت لتتحدث عن خيانة قريش لمعاهدتها مع المسلمين يوم الفتح واستمرارها في الكيد للمسلمين، فكان لابد من القضاء على من يكيد للإسلام حتى لا يقضوا على الإسلام. ولا علاقة للآيات بالناس الآخرين، ولا تتحدث عن مهاجة أي أناس وقنالهم لإرغامهم على الدين، وهو ما سنقف عليه بالتفصيل عند الحديث عن سورة براءة وضمن استعراض الأحداث في عصر الرسول.

لكن النسخ، ومعه التفسير، جاءا ليصورا الإسلام، كدين دموي، يهاجم الناس ويرغمهم على القبول بإحدى ثلاث أحلاها مر، فمن لا يقبل بالإسلام عليه دفع جزية، ومن لا يدفع فالقتال. ولو خسر المعركة فنساؤه حل لرجال المسلمين، ورجاله عبيد لهم، وأرضه ملكهم. وقد صُبغ تاريخ الإسلام بهذه الصورة القبيحة لدرجة يصعب التصديق أن الإسلام دين للتسامح، وأن القرآن يخلو من كل هذه الأمور. لأنه طوال قرون عديدة كانت جيوش المسلمين تمارس هذه الفظاعات في كل مكان تصل إليه، ولم يعد الناس يتذكرون ما كان الرسول يفعل أو ما يدعو له القرآن، لأنهم يرون عملياً تصرفات المسلمين.

والناسخ والمنسوخ يحوي المضحك المبكي: فهم يقولون بأن هناك آيات نزلت أولاً لتنسخ آيات سننزل فيها بعد!

نعم! يقولون: الناسخ ينزل قبل أن تنزل الآية المنسوخة.

وهذا مثال على ذلك: ورد في سورة النساء المدنية: وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِناً مُّتَعَمِّداً فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَاباً عَظِيمًا (٩٣).



والناسخون يقولون إن آية من سورة الفرقان نزلت بمكة نسخت هذه الآية قبل نزولها بسنوات، وهذا نصها: وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهَّ إِلَمَا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُّ إِلَّا بِالْحُقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثْاماً(7ُ٨).

والسبب في ذلك أن أصحاب الناسخ والمنسوخ يصرون على أن كل آية أو جزء من آية تنزل لوحدها وتختلف في المكان والزمان عن بقية الآية والآيات في السورة الواحدة. ولو أنهم تناولوا القرآن على أن السورة منه تنزل كاملة في وقت واحد، فلن يكون بالإمكان وجود ناسخ ولا منسوخ.

وأعجب من ذلك قولهم في الآية: خُذِ الْعَفْوَ وَأَمُّرُ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الجَّاهِلِينَ(١٩٩) الأعراف.

حيث يقولون: إن أولها "خذ العفو" منسوخ، ووسطها "وأمر بالعروف" ليس منسوخاً، وآخرها "وأعرض عن الجاهلين" منسوخ.

تصوروا لو صدقناهم، لوجب علينا أن نقرأ خذ العفو، ونعلم أنها تعني لا تأخذ العفو، لأنها منسوخة. ونقرأ وأعرض عن الجاهلين، ونفهم وقاتل الجاهلين. أعوذ بالله!

وللمزيد من العجب، انظر الناسخ والمنسوخ لابن حزم، أو السيوطي، أو البغدادي، أو أي كتاب ناسخ ومنسوخ آخر، فلا فرق. (الفقرتان أعلاه اقتبستا من فقرة: قولهم بنزول



١ المؤسف أن المدارس الغربية لدراسة الأديان والبحث العلمي لا تعتمد البحث الأكاديمي المتجرد - برغم زعمها ظاهرياً أنها تفعل - وسأعطي أمثلة على ذلك كما يلي: دراساتهم وبحوثهم للإسلام لم تكن متجردة ولم تكن لخدمة العلم بل لمساواة القرآن بكتب اليهود والمسيحيين المقدرة العلم بل المساواة بعقد اليهود والمسيحين. المقرآن بكتب اليهود والمسيحين. ومن ذلك فقاموا بالحكم على القرآن بها تفيض به كتب القرآن، وهذا بحد ذاته تعسف يخرج البحوث عن التجرد العلمي. ومن ذلك قولم إن خطاب محمد (على اعتبار أن القرآن من كلامه) في مكة كان سلمياً متسابحاً لأن موقفه كان ضعيفاً، لكنه تحول لخطاب دموي في المدينة بعد أن أصبح في موقف قوة. وهذا الاستناج لم يأت نتيجة لدراسة وبحث علمي، وإنها اعتباداً على ما جاء في كتب التراث عن القرآن. برغم أن كثير منهم يعلمون أن كتب جولتسهير المجري الألماني عن مذاهب يعلمون أن كتب التراث عليلة، وألفوا حولها كتباً تستحق القراءة. ومن ذلك ما كتبه جولتسهير المجري الألماني عن مذاهب

التفسير وتاريخه. ومع ذلك جعلوا كتب التراث التي لم تصمد للنقد ناقداً للفرآن. وبما أخذه دارسو الأديان الغربيون من كتب التراث الفول بأن هناك آبات في الفرآن المدني – سورة براءة تحديداً – تدعو لمسحق غير المسلمين وإجبارهم على الدخول في الإسلام، ومنها :فإذا انسَلَخَ الأَنْشِيُرُ الثَّرُمُ فَاقْتُلُواْ الشَّرِينَ حَيْثُ وَجَدَثُمُوهُمْ وَخُذُرهُمُ وَاخْصُرُوهُمْ وَافْهُدُواْ فَتَمْ كُلِّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَآتُواْ الزَّكَاةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّجِيمٌ(٥)

قَاتِلُواْ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهَ وَلاَ بِالْيَوْمِ الاَّخِرِ وَلاَ يُحْرُمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ الحَقَّ مِنَ الَّذِينَ أُوثُواْ الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُواْ الْجِزْيَةَ عَن يَهِ وَهُمْ صَاغِرُونَ(٢٩) براءة.

وهذه الآيات ألُّغت أكثر من منه آية ندعو للسلم - حسب زعمهم - مثل:

فَذَكُوْ إِنَّيَا أَنتَ مُذَكِّرٌ (٢١) لَّسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرِ (٢٢) الغاشية.

إِنْ مُوَ إِلَّا ذِكُرٌ لُلْعَالَيْنَ (٢٧) لِمَن شَاء َ مِنكُمْ أَن بَسُنَقِيمَ (٢٨) التكوير.

مَّنِ اهْتَذَى فَإِنَّا يَهْنَدي لِنَفْسِو وَمَن ضَلَّ فَإِنَّهَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَتُ رَسُولاً(١٥). بني إسرائيل:

قَذَ جَاءكُم بَصَآئِرُ مِن رَّبُكُمْ فَمَنْ أَنِصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَبكُم بِحَفِيظٍ (١٠٤) الأنعام.

إِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَاسِ بِالْحُقُّ فَمَنِ الْمَثَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّا يَضِلُ أَغَلِيْهَا وَّمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ (٤١) الزمر . خدول ويول الآلود

وغيرها عشرات الآيات.

فجاه المستشرقون فاسننتجوا أن محمداً كان يخاطب الناس في قرآنه بوداعة ولطف في مكة، لكنه تحول لأسلوب شرس لما تمكن وأصبح له دولة في المدينة. وأصبح هذا الزعم حقيقة ثابتة في بحوثهم وبحوث من يأتي بعدهم ومن يتأثر بهم ويقتبس منهم. وإليكم بعض الحقائق التي تسفه هذه البحوث:

أولاً: القارئ المتجرد سيجد أن أسلوب القرآن يعتمد التحدث للمخاطب حسبها نقتضيه الظروف السائدة عند نزول السورة، ولو كان الظرف يحتم التحدث بقوة جاء الخطاب القرآني قوياً، ولا علاقة له بمدني أو مكي.

ثانياً: في نفس صورة براءة التي تقول كتب التراث إن فيها آيات نسخت والغت كل الآيات التي تدعو للتسامع مع غير المسلم، نقراً: إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدَتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ مَا يَنقُصُوكُمْ شَيْناً وَلَمْ يُظَاهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَدا فَأَيَّواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدْتِهِمْ إِنَّ اللهَّ يُحِبُّ التُقِينَ (٤) فَإِذَا انسَلَعَ الأَضْهُرُ الْخَرُمُ فَاقَتُلُواْ المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَد تُمُومُمْ وَخُدُوهُمْ وَاحْشُرُوهُمْ وَاحْشُرُوهُمْ وَاحْشُرُوهُمْ وَاحْشُرُوهُمْ وَاحْشُرُوهُمْ وَالْمُعْرِكِينَ اسْتَجَارَكُ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَارَمَ اللهَ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةُ وَالنَّواْ الزَّكَاةُ فَمَقُلُواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ زَحِيمٌ (٥) وَإِنْ أَحَدُ مُنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكُ فَأَجِرْهُ حَتَى يَسْمَعَ كَارَمُ اللهَ ثُمُّ أَلْلِغُهُ مَأْمَتُهُ وَلِكَ بِأَنْهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْلَمُونَ (٦) كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدُ عِندَ اللهَ وَعِندَ وَسُولِهِ إِلاَّ الَّذِينَ عَامَدَتُمْ عِندَ المُسْجِدِ

الأياتُ تقول كل مشرك التزم ببنود المعاهدة ولم يخنكم فلا تقاتلوه.

مشكلة علماء الأديان أنهم سلموا بها ورد في كتب التراث دون تمحيص، وهذا النسليم قد لا يكون بحسن نية، ولكنه سهل عليهم إظهار عيوب في القرآن للقارئ الغربي الذي لن يعود للقرآن ويحقق ما قرأ عنه. وبرغم هشاشة قول كتب التراث بأن القرآن بنزل آية آية وأن لكل آية سبباً للنزول، وأن هناك ناسخاً ومنسوخاً، إلا أن علماء الأديان سارعوا لتقبل هذا القول كحقيقة دون تمحيص وقد يكون بسوء نية أيضاً.

وسورة براءة نزلت في آخر عهد الرسول وبعد فتح مكة الذي وقع فيه المسلمون وقريش عهداً بالتعايش السلمي وأن تدخل مكة تحت حكم المسلمين وتبقى قريش على عقائدها شريطة ألا تخون المسلمين ولا تتآمر عليهم مع أعدائهم. سورة براءة تظهر أن قريشاً خانت المعاهدة فوجب عقابها: إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدتُم مِّنَ المُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمَ يَتُقُصُّوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يَفُا مِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَداً فَأَيْمُواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِمِمْ إِنَّ اللهِ يُجِبُّ التَّقِينَ (٤).

يعني كان هناك معاهدة وقد نقضها المشركون (قريش).

أين كانت المعاهدة؟

كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدٌ عِندَ اللهِ وَعِندَ رَسُولِهِ إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدتُمْ عِندَ المُسْجِدِ الحَرَامِ فَيَا اسْتَقَامُواْ لَكُمْ فَاسْتَقِيمُواْ خَمْ إِنَّ اللهَّ يُحِتُ النَّقِينَ(٧) بواءة.

لقد كانت عند المسجد الحرام.

والمسلمون كانوا عند المسجد الحرام يوم فتح مكة.

إذاً، كان هناك معاهدة يوم فتح مكة و خانتها قريش فنزلت السورة ترشد المسلمين كيف يتصرفون: إ

أولاً: إعلان أمام الملأ أن المسلمين لم يخونوا معاهدتهم مع قريش لكن قريش هي الني خانت: بَرَاءةٌ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَالَمَدَتُم مِّنَ المُشْرِكِينَ(١) براءة.

ثانياً: إعطاء قريش مهلة أربعة أشهر للعودة: فَسِيحُواْ فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَاعْلَمُواْ أَتَكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهِّ وَأَنَّ اللهَ مُحْزِي. الْكَافِرِينَ(٢) براءة.



القرآن آية آية / كتاب أحسن القصص - تاريخ الإسلام كها ورد من المصدر، مع ترتيب السور حسب النزول).

ثالثاً: الإعلان يكون على رؤوس الأشهاد، يوم عرفه عندما يجتمع الحجاج من كافة مناطق جزيرة العرب: أَذَانٌ مُنَ اللهَ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحُتِّجِ أَنَّ اللَّهَ بَرِيَّ مِنَ المُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإِن تَبُثُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُواْ أَنْكُمْ غَبُرُ مُعَجِزِي اللهَ وَيَشَر الَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَذَابِ أَلِيمِ (٣) براءة.

رابعاً: يجب على المسلمين الوفاء لمن لم ينغض العهد من قريش: لأَ الَّذِينَ عَامَدَتُم مُنَ الْشُرِكِينَ ثُمَّ لَا يَنقُصُوكُمْ شَيْئاً وَلَمَ يُطَاهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَداً فَأَيَّرُواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمْ إِذَّ اللّهَ يُجِبُّ الشَّقِينَ(٤) براءة.

خامساً: إذا انسلخت المهلة ولم تعد قريش فيجب معاقبتها بكل قسوة لئلا تكون خطرا على المسلمين: فَإِذَا انسَلَخَ الأَشْهُرُ الْكُرُمُ فَاقْتُلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدِيمُوهُمْ وَحُدُّوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَافْعُدُواْ فَكُمْ كُلَّ مَرْصَدِ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَاتَوْاُ الزَّكَاةَ فَخَلُواْ صَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُودٌ وَجِيمُ(٥) براءة.

سادساً: وسط هذه الظروف لو استجاركم أحد من قريش فأجيروه بضوابط: وَإِنْ أَخَدٌ مُنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللهُ ثُمَّ أَلِيغُهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْلَمُونَ(٦) براءة.

سابعاً: برغم أنَ قريش خانت وتعدت فيجب حفظ العهد لمن لم بخن أو لمن بتراجع: كَيْفَ بَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهَدٌ عِندَ اللّهَ وَعِندَ اللّهَ وَعِندَ اللّهَ عَلَمْ عِندَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ قَمَّا اسْتَقَامُواْ لَكُمْ فَاسْتَقِيمُواْ لَمُّمْ إِنَّ اللهَ نُحِبُّ النَّقِينَ(٧) كَيْفَ وَإِن يَظْهُرُوا عَلَيْكُمْ لاَ يَرْقُبُواْ فِيكُمْ إِلَّا وَلاَ فِيقَامُواْ فَكُمْ فَاسِفُورَا (٨) اللّهَ يَكُمُ إِلاَّ وَلَا وَلَمْ فَعَلَمُ اللّهُ عَصْدُواْ عَن سَبِيلِهِ إِنَّهُمْ شَاء مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (٩) لاَ يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلاَّ وَلاَ فِقَةً وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُعْتَدُونَ (١٠) قَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلاةَ وَآتُواْ الزَّكَاةَ فَإِخْوَانَكُمْ فِي الدِّينِ وَنُفَصُلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (١١) وَإِن تَكُلُواْ أَلْهَائِمُ مِّن بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَاتِلُواْ أَيْعَةُ الزَّكَاةَ فَإِخْوَانَكُمْ فِي الدِّينِ وَنُفَصُلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (١١) وَإِن تَكُلُواْ أَلْيَائِمُ مِّن بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَاتِلُواْ أَيْعَالُواْ أَلِيَاتُكُمْ وَالْجَمْ وَالْوَلِمَ الْعَالِمُواْ أَيْعَالُواْ أَلِيقًا لَمَا لَا اللّهُ لَالَالِكُ وَلَوْمَ

ثامناً: السورة تذكر ببعض ما فعلوه يوم الفتح بالمسلمين: ألاَ تُقَاتِلُونَ قَوْماً نَكَنُواْ أَيْهَاتُهُمْ وَهُواْ بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُم بَدَؤُوكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ أَتَخْشُونُهُمْ فَاللهُ أَخَقُ أَن تَخْشَوْهُ إِن كُنتُم مُؤُمِنِينَ(١٣) براءة.

هذه السورة التي تُزعم كتب التراث أنَّ فيها آيات تلغي التسامح تقدم أسمى صور التسامح مع ألد أعداء الدين قريش برغم خياتهم.

وصورة براءة نزلت بعد أن اتفقت قريش والروم وبعض بني إسرائيل يثرب وبعض القبائل على سحق المسلمين في الأحزاب. فجاءت آياتها توجب على المسلمين ملاحقة المعتدين وتأديبهم، ومن ذلك: قَاتِلُواْ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهَ وَلاَ بِالْيُوْمِ الأَخِرِ وَلاَ يُحَرُّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ يَدِينُونَ فِينَ الحَتَى مِن الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُواْ الْجِزْيَقَ عَن يَدِ وَهُمْ صَاغِرُونَ (٣٦) براءة. فهذه الآية موجهة لفنة معينة من بني إسرائيل اشتركوا في التآمر على المسلمين وبقاؤهم خطر على الإسلام والمسلمين فيجب برهم، وليست لكل يهودي أو من بني إسرائيل.

فَالْمُسَلَّمُونَ لَمْ يَقَاتَلُواْ أَهْلَ خَيْرِ - بَرَغَمَ زَعْمَ كَتْبَ التَرَاثُ أَنْهم فعلوا - ولم يقاتلوا يهود تيهاء ووادي القرى (العلا) وبقي بعض بني إسرائيل واليهود في يترب بعدموت الرسول ولم يتعرض لهم أحد.

بي إسراسل واليهود في يرب بعد موت الرسون وم يعوض هم احد. لو أن المستشر قبن فهموا أن القرآن ينزل سورة كاملة لكي تتفاعل مع الأحداث السائلة وقت نزولها. وفهموا من تخاطب. ودرسوا القرآن على هذا الأساس دراسة علمية فالقرآن يرحب بهم وبغيرهم، لأن القرآن حجر ألماس لن يخدش. لكن يحكم أن علماء الأديان هم في الواقع رجال دين مسيحيون بفكر يهودي، وبها أن من استشرق منهم لم يدرس القرآن لتقل حقيقته ولكن للبحث عن مثالب يتهجم بها عليه فقد وجدوا في كتب التراث ضالتهم. وللعلم فقط فأشهر آية يتداولها الناس تتحدث عن أن الإسلام خيار شخصي، هي: «لاً إِكْرَاءَ فِي الدَّينِ قَد تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْغَيِّ عَدنية ولم تكن مكية، عما يلغي أن يكون أسلوب القرآن في للدني سيفاً وقتلاً.



# أسباب النزول

عبارة عن قصص مختلق صدر عمن يسمون بالمفسرين. وذلك لأنهم وضعوا لكل آية أو جزء من آية، سبب نزول. أو بالأحرى أسباب نزول تختلف عن بقية الآية والآيات حولها، لأن كل مفسر يختلق سبب نزول يختلف عها اختلقه غيره. ومن ذلك قولهم في سبب نزول قوله تعالى: "إِنَّ الَّذِينَ كَفَرواا" قال الضحاك: نزلت في أبي جهل وخسة من أهل بيته وقال الكلبي: نزلت في اليهود، وقال غيرهم كلاماً آخر. وكل مفسر يقول ما يمليه عليه خياله. وقد قام البعض بجمع ما استطاعوا من قصص المفسرين المختلق ووضعوه في كتب خاصة أسموها: أسباب النزول.

وسنورد فيما يلي بعضاً مما ورد في واحد من أهم هذه الكتب لمؤلفه أبي الحسن علي ابن أحمد الواحدي النيسابوري المتوفى عام (٤٦٨ للهجرة). وسيلاحظ القراء أن قصص أسباب النزول تسخر من الله ورسوله ودينه، ولا يمكن أن تكون صدرت ممن نسبت له:

## النيل من الرسول

يقول الواحدي: حدثنا عمرو بن صالح قال:

حدثنا أبي عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس قال: قام النبي صلى الله عليه وسلم بمكة فقال: (بِسمِ اللهِ الرَحَنِ الرَحيمِ الحَمدُ للهِ رَبِّ العالمَينَ) فقالت قريش: رض الله فاك... انتهى.

التعليق: الآية بداية سورة الفاتحة التي افتتح وبدأ منها الوحي، وإن كانت قريش سمعت الرسول يتلو الفاتحة فلن تتهجم عليه لأنها لم تتبين بعد أنه يدعوهم للإيهان بدين جديد. ولكن واضع القصة أراد أن ينال من الرسول، ووجد من يوثق كلامه. فالمهم هو أن يقول للرسول: رض الله فاك.

## محمد يقول ما لا يعلم والله يرد عليه

يقول الواحدي: قوله (إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا وَالَّذِينَ هادوا) الآية. أخبرنا أحمد بن محمد بن أحمد الحافظ قال: أخبرنا عبد الله بن محمد بن جعفر الحافظ قال: حدثنا أبو يحيى الرازي قال:



١ جزء من الآية السادسة من سورة البقرة.

#### مبهجيه البحث

حدثنا سهل بن عثمان العسكري قال: حدثنا يحيى بن أبي زائدة قال: قال ابن جريج: عن عبد الله بن كثير عن مجاهد قال: لما قص سلمان على النبي صلى الله عليه وسلم قصة أصحاب الدير قال: هم في النار قال سلمان: فأظلمت على الأرض فنزلت (إنَّ الَّذينَ آمَنوا وَالَّذينَ هادوا) إلى قوله (يَحزَنونَ) قال: فكأنها كشف عني جبل.

التعليق: القصة تظهر الرسول وقد كفر المسيحيين فينزل القرآن يكذب الرسول ويقول بأن المسيحيين في الجنة. والمسيحيون لا ذكر لهم في القرآن ابداً، والمذكورون هم النصارى الذين هم بقايا أتباع عيسى ابن مريم والذين كانوا متواجدين بقلة في يثرب زمن هجرة الرسول. أما المسيحيون فهم من يعتنق المسيحية، تلك الديانة البشرية الصنع والتي اقترنت بيسوع الذي لا علاقة له بعيسى. وهي التي كانت منتشرة في بلاد العراق التي جاء منها سلمان. والقرآن يقول: «غلبت الروم في أدنى الأرض» والروم هم أهل المسيحية وحماتها، ولو كان القرآن سيذكر المسيحية لذكرها هنا بدل ذكر جنس الروم وليس ديانتهم.

ولذلك فهذه القصة المختلقة لسبب النزول الهدف منها توثيق أن المسيحية دين سهاوي، وبكل تأكيد فمختلقها إما مسيحي أو أنه مسيحي أعلن إسلامه ولكن موروثه بقي غالباً عليه، فأراد أن يمجد دينه السابق، ولا يهمه أن يظهر الرسول كشخص متسرع بالأحكام، ويقول بالظن دون دليل. وهي صورة يعلم كل من هو قريب من القرآن أنها مختلقة لأن الرسول لو سئل عن أبسط الأشياء لا يجيب السائل وينتظر حتى ينزل الوحي فيقرأه عليه كقرآن وليس ككلام للرسول.

# مسخ لمعنى الآية حتى لا تدين اليهود

ينقل الواحدي في قوله (فَوَيلٌ لِلَّذِينَ يَكتُبُونَ الكِتابَ بِأَيديهِم) أن الآية نزلت في الذين غيروا صفة النبي صلى الله عليه وسلم وبدلوا نعته قال الكلبي بالإسناد الذي ذكرنا: إنهم غيروا صفة النبي صلى الله عليه وسلم في كتابهم وجعلوه آدم سبطاً طويلاً وكان ربعة أسمر صلى الله عليه وسلم وقالوا لأصحابهم وأتباعهم: انظروا إلى صفة النبي الذي يبعث في آخر الزمان ليس يشبه نعت هذا وكانت للأحبار والعلماء مأكلة من سائر اليهود فخافوا أن يذهبوا مأكلتهم إن بينوا الصفة فمن ثم غيروا. ... انتهى كلام الواحدي.

التعليق: كتاب اليهو د ليس فيه صفة جسانية للرسول، والآية تتحدث عن أن اليهو د حرفوا



وبدلوا دين الله. وهذه الرواية تحول معنى الآية من إدانة لليهود لتغييرهم دين الله إلى بجرد تغييرهم صفة الرسول، وهي إدانة أخف بكثير من إدانتهم بتحريف تشريعات الله. ولابد أن من اختلق سبب النزول هذا يهودي أو ذو خلفية يهودية.

# جبريل أمره الله بالوحي لليهود فأنزله على محمد

ينقل الواحدي: وقال مقاتل: قالت اليهود: كان جبريل عدونا أمر أن يجعل النبوة فينا فجعلها في غيرنا فأنزل الله هذه الآية (قُل مَن كانَ عَدُوٓاً لِجبريلَ فَإِنَّهُ).

التعليق: محمد أرسل بالخطأ، وبالتالي فدين الإسلام كله خطأ. هذه هي الرسالة التي يريد مقاتل توصيلها من هذه القصة. ومثل هذه الإيجاءات تمتلئ بها كتب أسباب النزول وكتب التراث الأخرى.

# مسخ معنى الآية لمصلحة اليهود وقريش

يقول الواحدي: قوله (وَمَن أَظلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَساجِدَ الله) الآية نزلت في ططلوس الرومي وأصحابه من النصارى وذلك أنهم غزوا بني إسرائيل فقتلوا مقاتلهم وسبوا ذراريهم وحرقوا التوراة وخربوا بيت المقدس وقذفوا فيه الجيف. وهذا قول ابن عباس في رواية الكلبي. وقال قتادة: هو بختنصر وأصحابه غزوا اليهود وخربوا بيت المقدس وأعانتهم على ذلك النصارى من أهل الروم.

التعليق: جزء الآية المذكور هو من الآية: (١١٤) من سورة البقرة ويتحدث عن قريش التي منعت الرسول والمسلمين في آخر عهدهم في مكة من دخول البيت ومن الحج كها تخبرنا سورة الحج: إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهَّ وَالمُسْجِدِ الْحُرَّامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاء الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِخْادٍ بِظُلْم نُذِقَّهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيم (٢٥).

ولا علاقة لها بططلوس ولا غزو بني إسرائيل في فلسطين. ولكن القصة نجحت في ابعاد الناس من تذكر ما فعلته قريش بالمسلمين وفي نفس الوقت مجدت بني إسرائيل وأماكن عبادتهم في إيليا.



### الصفا والمروة شعائر جاهلية

يقول الواحدي في قوله تعالى: إن الصفا والمروة من شعائر الله فمن حج البيت او اعتمر فلا جناح عليه ان يطوف بها ومن تطوع خيرا فان الله شاكر عليم (١٥٨) البقرة. قال أنس بن مالك: كنا نكره الطواف بين الصفا والمروة لأنها كانا من مشاعر قريش في الجاهلية فتركناه في الإسلام فأنزل الله تعالى هذه الآية. انتهى.

التعليق: الصفا والمروة من شعائر الله ولم تكن من شعائر الجاهلية، لكن من اختلق القصة يريد أن يقول: إن الإسلام طقوس وثنية. وللعلم فقط فأنس ابن مالك من بني النجار في يثرب ولم يكن من قريش ولا من أهل مكة. وهناك روايات تقول على لسان أنس إنه خدم الرسول في المدينة وهو ابن ثماني أو ابن عشر سنين. أي أنه يستحيل أن يكون طاف في الجاهلية بالصفا والمروة. وهذا يؤكد ان مختلق القصة نسبها لأنس وهو لا يعرف عنه شيئاً. ويكون ما سمي بأسباب النزول والناسخ والمنسوخ عبارة عن معاول لهدم الدين وتفريغ الآيات من معانيها، وإلغاء السياق والترابط بين الآيات، بعد أن عجزوا عن العبث بكلام الله، وبقى القرآن كها نزل.

و مثلها:



# الأحرف السبعة والقراءات العشر

لو سئل رجل دين عن معنى الأحرف السبعة التي يقولون إن القرآن نزل بها، لما حصلنا على جواب واحد متفق عليه، بل سنستمع لعدة «نظريات» لم يتفقوا على قول واحد منها. ومن ذلك:

أنها تعني جواز استبدال لفظ في المصحف بلفظ مرادف له بالمعنى، لأنهم ينسبون لابن
 مسعود أنه قال: قد نظرت إلى القراء فرأيت قراءاتهم متقاربة، وإنها هو كقول أحدكم:
 أقبل وهلم وتعال، فاقرأو كها علمتم.

وابن مسعود ليس يقيناً قال ما نسب له هنا، لأن المصحف المنسوب له لم يره المفسرون وينقلوا منه، وكل ما نسب له ولمصحفه كان بعد وفاته بزمن طويل.

أو أنها تعني استبدال لفظ بلفظ آخر ليس مرادفاً له، لأنهم ينسبون للرسول قوله: أنزل
 القرآن على سبعة أحرف، إن قلت: غفورا رحيها أو قلت: عزيزا حكيها، فالله كذلك ما
 لم تختم آية رحمة بآية عذاب أو آية عذاب بآية رحمة.

ورسول الله لا يمكن أن يقول بتبديل الألفاظ في القرآن كيفها نشاء، وهو الذي لا يستطيع تغيير حرف مكان آخر، والتزم بتلاوة القرآن كها حفر في ذاكرته.

 أو أنها تعني استبدال لفظ بلفظ آخر مختلف في الإملاء متفق بالمعنى، مثل: استبدال يخدعون بـ يخادعون، ولمستم النساء إلى ولامستم النساء...الخ.

وأقوال كثيرة غيرها يستحيل أن يكون الرسول قالها او علم بها أو أقرها.

والقراءات العشر قريبة الشبه بها يسمونه الأحرف السبعة، فهي قراءات مختلفة لنصوص القرآن، تحوي استبدال لفظ مكان آخر وتقديم لفظ على آخر، ونحو ذلك. مما يؤكد حقيقة أنها أقوال مختلفة، من قبل أناس اختلفوا فيها بينهم ولديهم الجرأة للتقول على الله.

## وفيها يلي أمثلة عليها:

استبدال يخدعون إلى يخادعون في قوله تعالى: يُخَادِعُونَ الله وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ
 إِلاَّ أَنفُسَهُم وَمَا يَشْعُرُونَ (٩) البقرة.

ويخادعون هي التي نزل به القرآن، لأن المنافقين الذين نزلت فيهم الآية تصفهم بمخادعة



المسلمين والرسول على الدوام وليس مرة واحدة، وخداع الرسول والمسلمين خداعٌ لله. وهذا جزء من السياق: وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنَّا بِاللهِّ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ (٨) يُخَادِعُونَ اللهِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلاَّ أَنفُسَهُم وَمَا يَشْعُرُونَ (٩) فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضاً وَهُمُ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِهَا كَانُوا يَكُذِبُونَ (١٠).

وهو ما تؤكده سورة النساء في الحديث عنهم: إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللهَّ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلاةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَاؤُونَ النَّاسَ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللهَّ إِلاَّ قَلِيلاً (١٤٢).

يغفر بدل نغفر في قوله تعالى: وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُواْ هَــنِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَداً
 وَادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَّداً وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَغْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزِيدُ المُحْسِنِينَ (٥٨) البقرة.

قرأ نافع وأبو جعفر بياء تحتية مضمومة مع فتح الفاء: يغفر بدل نغفر.

ونغفر هي ما نزل بها القرآن، بدليل قوله تعالى في نفس الآية: " وَسَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ». فالضمير في كلا اللفظين ضمير جمع: نغفر، ونزيد.

إبراهام بدل إبراهيم في قوله تعالى: وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ
 لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِن ذُرِّيتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ (١٢٤) البقرة.

قرأ بعضهم بفتح الهاء وألف بعدها (أبرهام بدل إبراهيم). وهذا كافي لبطلان هذه القراءة لأن "أبرهام" لفظ في كتب اليهود محور من اسم إبراهيم الأصلي الذي يستخدمه القرآن على الدوام.

قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِئْسَ الْمِهَادُ (١٢) آل عمران.

قرأ حمزة والكسائي وخلف بياء الغيبة فيهما، يعني سيغلبون ويحشرون.

الآية تأمر الرسول أن يخبر الذين كفروا أنهم سيغلبون ويحشرون، ولا يمكن استخدام ياء الغيبة. فلا تقول لأحد: قل لزيد وأهله سيطردون من المنزل، لأن الصحيح: ستطردون.

إِلاَّ أَن تَتَقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ تَفْسَهُ وَإِلَى اللهَ المُصِيرُ (٢٨) آل عمران

قرأ يعقوب بفتح التاء وكسر القاف وتشديد الياء مفتوحة على وزن مطية، يعني تَقّية بدل تقاة.

تتقوا منهم تقاة. ولكن يبدو أن يعقوب هذا شيعي المذهب، وهم من يستخدم لفظ "تقية"



بفتح التاء وكسر القاف وتشديد الياء. وتحريف الآية يجعلهم يستدلون بها على معتقد عندهم اسمه: التّقيّة".

وكها هو واضح فالقول بأن هناك سبع لغات نزل بها القرآن، أو اختلاف القراءات يؤدي لنفس النتيجة وهي التلاعب بألفاظ القرآن، ويظهر جرأة المفسرين على التقول على الله. وإلا فمن المحال أن تنزل سورة بألفاظ ثم تنزل مرة أخرى وثالثة ورابعة وسابعة بألفاظ مختلفة. لأن السورة تنزل مرة واحدة في وقت واحد ولفظ واحد وتنسخ في ذاكرة الرسول مرة واحدة ولا تتكرر.

الملفت هنا هو أن السلف الذين اختلقوا القراءات والأحرف، يشددون على أن تغيير حرف من القرآن يعتبر تغيير كلام الله وحراماً حرمة مشددة. وقد نسب لابن مسعود أنه قال: من كفر بحرف من القرآن فقد كفر به كله. في نفس الوقت الذي ينسب لابن مسعود أنه كان يقرأ قوله تعالى: والليل إذا يغشى والنهار إذا تجلى والذكر والأنثى، بدل قوله تعالى: واللَّيْلِ إِذَا يَعْشَى (١) وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالْأُنْنَى (٣) الليل.

وهو الذي نسب له أنه كان يستسهل استبدال ألفاظ القرآن ولا يعتبره تغييراً لكلام الله، عندما قال: "قد نظرت إلى القراء فرأيت قراءتهم متقاربة وإنها هو كقول أحدكم: أقبل وهلم وتعال فاقرءوا كها علمتم".'

ونسب إليه أنه كان يقرأ آية من سورة "يس" كها يلي: " إن كانت إلا زقية واحدة ". بدل قوله تعالى: إِن كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ (٢٩) يس.

وقيل إن آية الفاتحة: "اهدنا الصراط المستقيم" كان ابن مسعود يقرأها بهذا الشكل: "أرشدنا الصراط المستقيم".

بل نسب لابن مسعود أن له سبع قراءات لآية واحدة هي: قُلْ هـَـَلْ أَنْبَئْكُمْ بِشَرِّ مِنْ ذَلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ اللهَّ مَنْ لَعَنَهُ اللهُّ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْحَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ (٠٠)المائدة.

١ كيف سمحت قريش التي استولت على حكم دولة المسلمين بإظهار تقوى ابن مسعود، مع أن لها ثاراً عليه. ذلك أنه هو من اعتلى صدر واحد من أكابر قريش (أبو جهل) واحتزاز رأسه في معركة بدر. وهو ما اعتبره أبو جهل عاراً، كون ابن مسعود من المستضعفين ويعتلي أحد وجهاء مكة وكبراتها. هذا ما يجعل من الممكن القول إن قريش أرادت أن تسيء لابن مسعود بنشر قصص مختلق عن مصحف الرسول. وأن ابن مسعود كان يبدل ويغير في كلهات القرآن، وإلى ما هناك، لعله يواجه بحملة عدائية من المسلمين. لكن يبدو أن الأجيال اللاحقة اعتبرت ما نسب لابن مسعود شرائع.



### منهجيه البحت

والقراءات، كما يلي: وَعَبُدَ الطاغوتُ، وَعُبُدَ الطاغوتِ، ومَن عَبَدوا الطاغوتَ، وعَبَدةَ الطاغوتِ، وعُبَدَ الطاغوتُ، وعُبَدَ الطاغوتَ، وعُبدَتِ الطاغوتُ.

وبطبيعة الحال فكل هذا اختلاق على ابن مسعود، ليس لأننا نملك أدلة تزكي ابن مسعود، ولكن لأن مصحفه كغيره من المصاحف الشخصية التي تم إحراقها في العام: (٣٣) للهجرة أي قبل أن يولد الذين قالوا بأن القرآن نزل على سبعة أحرف وأن هناك عشر قراءات.

ويعتمد المروجون لوجود قراءات مختلفة للمصحف على حديث ينسب لعمر ابن الخطاب، وسنذكره هنا ونناقشه لإثبات أنه مختلق. ونص الحديث هو:

عن عمر بن الخطاب قال: "سمعت هشام بن حكيم يقرأ سورة الفرقان في حياة النبي محمد، فاستمعت لقراءته، فإذا هو يقرأ على حروف كثيرة لم يُقْرِئنيها محمد، فكِدت أساوره في الصلاة، فتصَّبرت حتى سلّم، فلَبَّبتُهُ بردائه، فقلت من أقرأك هذه السورة التي سمعتك تقرأ، قال: أقرأنيها محمد (رسول الله)، فقلت له: كذبت، أقرانيها على غير ما قرأت. فانطلقت به أقوده إلى رسول الله، فقلت: إني سمعت هذا يقرأ سورة الفرقان على حروف لم تُقرئها، فقال: "أرسله، اقرأ يا هشام"، فقرأ القراءة التي سمعته، فقال رسول الله: "كذلك أنزلت، إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف، فقرأوا ما تيسر منه".

• وأول ملاحظة على هذا الحديث أن مختلقه أبقى على صياغته التي تفضحه كمتحدث، ومن ذلك استخدامه اسم «محمد» مجرداً ولا يقول عنه رسول الله. وهذا يظهر أن مختلق الحديث لا يؤمن بمحمد كرسول لله. وقد وضعت عبارة (رسول الله) بين قوسين للدلالة على أنها أضيفت للحديث فيها بعد، ولم تكن فيه.

ونعود للحديث الذي لم يحدث وسنفترض حدوثه جدلاً ونقول:

- لو أن هناك قراءات مختلفة فسيكون عمر ابن الخطاب من أول من يعلم بها لأنه من أوائل المسلمين وملازم للرسول. لكنه بدا بوضع مستغرب منكر، وهو ما يدل على أنه لا فكرة لديه عها يسمى بالقراءات.
- الرسول يعلن لعمر ولأول مرة أن القرآن نزل على سبعة أحرف. ولو كان القرآن ينزل
   على سبعة أحرف لعرف ذلك المسلمون من أول يوم للوحى، ولكان عمر من أول من



- يعرف، ولا يحتاج لأن يخبره الرسول بذلك في عصر متأخر.
- وهشام ابن حكيم عمن أعلن الإسلام يوم الفتح، يعني من كبراء قريش الذين رفضوا الدعوة طوال وجود الرسول بينهم في مكة وبعد الهجرة. والقرآن يؤكد لنا أن من لا يؤمن بداية سماعه للدعوة لن يؤمن ابداً. ويكون هشام هذا أعلن إسلامه ولكنه لم يؤمن، لأنه لن يؤمن. هذا إذا كان قد أعلن إسلامه فعلاً.
- والحديث يقول إن هشام ابن حكيم كان يقرأ سورة الفرقان في المدينة بعد الهجرة،
   وهذا لا يمكن حدوثه لأن كل من أعلن إسلامه في مكة من قريش بعد الفتح لم يهاجر
   للمدينة ويعيش فيها ومنهم هشام هذا. ولكن يبدو أن مختلق الحديث عاش في عصور
   متأخرة ولم يعلم هذه الحقيقة.

وهناك خبر آخر منسوب لابن عباس يقول: إن الرسول قال: " أقرأني جبريل على حرف، فلم أزل أستزيده، ويزيدني حتى انتهى إلى سبعة أحرف".

والخبر يحدد القراءات بسبع، لكن هناك عشر قراءات وعشرين وخمساً وعشرين وأكثر من ذلك. حسب ما يرويه لنا من اهتم بجمع القراءات وصنف فيها الكتب.

كها أن الخبر ينسب لابن عباس وليس للرسول أن جبريل كان يلقن الرسول الوحي. وهذا جهل مطبق بكيفية نزول الوحي. الذي ينسخ في ذاكرة الرسول ولا يلقنه جبريل الرسول تلقيناً. والدليل في القرآن وليس بكلام منسوب لابن عباس أو غيره :وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٩٣) عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ (١٩٤) الشعراء'.

ولم يقل القرآن بنزوله بعدة لهجات أو قراءات، بل إن القرآن يؤكد أنه بقراءة واحدة لا اختلاف فيها: قُرآناً عَرَبِياً غَيْرَ ذِي عِوَجٍ لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ (٢٨) الزمر.

وغير ذي عوج تأكيد على أنه ليس فيه قراءة تقول بعبارة وقراءة أخرى تقول بعبارة أخرى. وليس فيه لفظ ينزل عدة مرات، بألفاظ مختلفة ومحيرة.

هذا هي أدلتهم، وهي عوجاء مثل مقولتهم.

١ وقد فصلنا الحديث عن هذه الحقيقة في مقدمة هذا الكتاب تحت فقرة: الوحي يسجل في ذاكرة الرسول مباشرة على شكل
 قرآن عربي مبين، ولا يتلقاه عن طريق التلفين.



والقراءات انتشرت بعد عصر الرسول بسبب المفسرين الذي عاثوا في كتاب الله فساداً، فهم من كان يقرأ القرآن بالعبارة التي يريدون ويفسر ها كيفها يشاؤون. ولنتذكر أن القرآن نسخه عثمان من المصحف الإمام الذي كتب في عصر الرسول وبلفظ واحد وقراءة واحدة، والدليل نستشفه من الكلام المنسوب لعثمان الذي يقول: «فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلي إلينا بالصحف ننسخها في المصاحف ثم نردها إليك فأرسلت بها حفصة إلى عثمان فأمر زيد بن ثابت وعبد الله بن الزبير وسعيد بن العاص وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام فنسخوها في المصاحف وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة إذا اختلفتم في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنها نزل بلسانهم». انتهى.

فحتى لو أخذنا بهذه الرواية على سبيل الافتراض، فكيف يقال لكتبة من قريش أنهم لو اختلفوا في شيء فليكتبوه بلسان قريش؟

وكيف يختلف النساخ في شيء من القرآن وهم ينسخونه من صحف مكتوبة، ولا يستمعون له من تسجيل صوتي. والنسخ من صحف مكتوبة يكتب كها في الصحف ولا يمكن أن يكتب بخلافها، ولو نسخ من الصحف المكتوبة فلن يكون هناك أكثر من شكل واحد للفظ ونطق واحد ولن يكون هناك داع لأن يقال: لو اختلفتم في شيء فاكتبوه بلسان قريش". وعثهان ابن عفان مثله مثل عمر من أوائل المسلمين والملازمين للرسول وهو لا يعرف أن هناك قراءات متعددة للقرآن.

لكن،

# قد بحدث اختلاف في كتابة لفظ واحد في المصحف

والسبب يعود إلى أن المصحف الإمام الذي كتب بإشراف الرسول كتب بحروف ذلك العصر، وبأيدي كتاب معرفتهم بالكتابة قليلة ولا تزيد عن مستوى تلميذ السنوات الأولى للمرحلة التعليمية الابتدائية حالياً. وبها أن هناك عدداً من الكتبة قد كتبوا المصحف للرسول، فإن معرفة كل منهم بالإملاء ظهرت واضحة في ذلك المصحف. فالبعض كتب الملائكة بهذا الشكل: "الملئكة". والبعض كتب الصلاة، كما ينطقها هو: "الصلوة" ومثلها كل الألفاظ الشبيهة كـ"الزكوة". ومنهم من كتب مريم بميم أخيرة معقوفة، ومنهم من كتب نفس الميم محدودة، هكذا: مريم.



كما أن البعض قد استعجل في الكتابة فوقع في الأخطاء ومن ذلك: "بكة" في قوله تعالى: إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لَلْعَالِيَنَ (٦٩) آل عمران.

فبكة - على ما يبدو لي - أن كاتب الآية كتبها بسرعة وبخط بالكاد يتقنه، فظهرت "بمكة" وكأنها "ببكة" لأنه كتب الباء مرتين سهواً، ولم يكتب الميم. ولم يثبت -حسب اطلاعي- أن مكة كانت تسمى مكة بصورة مؤكدة. ونحن هنا لا ندعوا لتغيير بكة إلى مكة، ولا حتى تغيير "ملئكة" إلى ملائكة "وصلوة" إلى صلاة. لكن فقط نقول إن الأخطاء الإملائية في المصحف لا علاقة لها بالإيهان ولا صحة الوحى.

وفي عصر الرسول لم يكن الناس بحاجة لقراءات، فكل السور المكية تخاطب قريشاً وحدها ولا حاجة لقراءات أخرى. وهناك آيات في بعض تلك السور تخاطب بني إسرائيل يثرب. وأهل يثرب وأهل مكة يتكلمون لغة واحدة مفهومة، والدليل أن الآيات التي تخاطب قريشاً تشابه الآيات التي تخاطب بني إسرائيل. وهناك عدد من السور المكية بعض آياتها تخاطب قريش والبعض الآخر يخاطب أهل يثرب، ولا يمكن ملاحظة أي اختلاف في العبارات.

ولما نشأ مجتمع مسلم ونزلت التشريعات واكتمل الدين لم يعد للخطاب الدعوي في القرآن وجود. لأنه من أراد أن يدخل الإسلام فعليه تدبر التشريعات وليس العبارات. والتشريع اكتمل في بداية الهجرة وقبل غزوة بدر، بعد نزول البقرة والنساء والمائدة. وهذا يجهله المفسرون ومن قال بالقراءات، الذين كانوا يختلقون الأحداث والقصص ويؤولون آيات القرآن لكي تتناسب مع ما يقولون. ولم يكن من الصعب عليهم استبدال ألفاظ القرآن، ونسبة عبئهم لله والرسول.

## متى ظهر القول بالقراءات؟

عندما نتحدث عن القراءات فنحن نتحدث عن "علم" مستحدث، لأن أول كتبه ظهر في القرن الرابع الهجري وكتبه أحمد ابن موسى ابن العباس المشهور بابن مجاهد (ت ٣٢٤هـ). أي أن مصدرنا كتاب من كتب التراث المشكوك فيها أصلاً ولا يمكن الركون لما تحوي لأنها ألفت بعد أن غيب الموت رسول الله بقرون. وليس لها مصادر موثوقة عن الرسول ولا صحبه الكرام البررة: قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ



أَنتُمْ إَلاَّ تَخُرُصُونَ (١٤٨) الأنعام.

وما يؤكد أن كل ما قيل عن القراءات خرص وظن هو أن القراءات السبع أو العشر لا تنسب للرسول ولا لعثمان ولا لأبي بكر أو محمد ابن مسلمة وغيرهم من الأخيار لكن للتالية أسماؤهم:

نافع بن عبد الرحمن بن أبي نعيم المدني (١٦٩هـ).

عبدالله بن كثير الدارى المكي (١٢٠ هـ).

أبو عمرو بن العلاء البصري (١٥٤ هـ).

عبدالله بن عامر اليحصبي الشامي (١١٨ هـ).

عاصم بن أبي النجود الأسدي الكوفي (١٢٧هـ).

حمزة بن حبيب الزيات الكوفي (١٥٦ هـ).

أبو الحسن علي بن حمزة الكسائي الكوفي (١٨٩هـ).

وأضيف لهم:

أبو جعفريزيد بن القعقاع (١٣٠هـ).

يعقوب بن اسحاق الحضر مي (٢٠٥هـ).

خلف بن هشام (۲۲۹ هـ).

لتكتمل القراءات لعشر. وهناك قراءات أخرى تصل بالرقم لخمس وعشرين قراءة.

ويكون أحمد ابن موسى ابن العباس، ابن مجاهد (المتوفى عام ٣٢٤ هـ) أول من وثق فيها عرف بالقراءات السبع بناءً على ما نسب لأناس هلكوا قبل مولده بعشرات السنين. أي أن كتابه اعتمد على الظن حتى في نسبة القراءات السبع لقرائها. '

ليس هذا فحسب. بل إننا لا نعرف كيف كانت قراءة نافع ابن عبد الرحمن ابن ابي نعيم المدني (ت١٩٦ هـ) لأنها لم تصلنا ولكننا نعرف قراءة منسوبة لشخص اسمه قالون (توفي عام ٢٢٠ هـ) كان جد جده من سبي الروم في خلافة عمر ابن الخطاب. وآخر اسمه ورش أو ورشان (ولد في مصر وتوفي فيها عام ١٩٧ هـ).



وكذلك كل من تنسب لهم القراءات لا نعرف قراءاتهم، ولكن نعرف من نسبها لهم ممن تسموا بتلاميذهم، كما يلي:

عبد الله بن كثير الداري المكي (١٢٠ هـ)، تلاميذه: قنبل والبزي.

أبو عمرو بن العلاء البصري (١٥٤ هـ)، تلاميذه: الدوري البصري والسوسي.

عبد الله بن عامر اليحصبي الشامي (١١٨ هـ)، تلاميذه: هشام وابن ذكوان.

عاصم بن أبي النجود الأسدي الكوفي (١٢٧ هـ)، تلاميذه: حفص وشعبة.

حمزة بن حبيب الزيات الكوفي (١٥٦ هـ)، تلاميذه: خلف وخلاد.

أبو الحسن علي بن حمزة الكسائي الكوفي (١٨٩هـ)، تلاميذه: الدوري الكسائي والحارث. وأولئك التلاميذ هم الذين يقول كل واحد منهم إنه يقرأ بقراءة نزل بها القرآن وكل قراءة تختلف عن غيره لأنه يقرأ بلهجته هو. وبالتالي فكل واحد نسب قراءته التي اختلقها هو أو اختلقها معلمه، للرسول، الذي لم يعلم بها وهو منها براء. ولما كانت تلك القراءات متباينة قال من جاء بعدهم بأن الله أنزل القرآن بكل هذه اللهجات ... يعني حل وسط بينهم لإنهاء النزاع، وعدم حذف أي قراءة. ولم يكن القول بتنوع القراءات لإحقاق حق ولا لتقرير حقيقة.

ونأتي نحن بعد ١٤٠٠ عام من عصر الرسول ونتمسك بهذه التخاريف ونقول بأن القرآن نزل على لهجات الكسائي والزيات وقالون وشعبة وورش .. ونتناسى عدة حقائق منها:

- أن القرآن ينسخ في ذاكرة الرسول ويقرأه كها نسخ دون أن يكون له حق التغيير. وبها أن
   القرآن ينزل مرة واحدة، فهو يحفر في ذاكرة الرسول بحرف واحد.
- أن الاختلاف في القراءات ليس في مصحف عثمان الذي نسخ من مصحف الرسول الكريم الذي كتب في حياته عليه الصلاة والسلام. لكن من جاء في عصور الظلام قالوا بأن عثمان أمر النساخ بنسخ المصحف على حرف واحد.

ولو افترضنا جدلاً أن عثمان أهمل كتابة القرآن بأحرف مختلفة، فمن هو الذي تجرأ وأعاد الحروف التي لم يكتبها عثمان. وإن كانت أعيدت بعد وقت طويل من عثمان فمن يستطيع أن يؤكد أن هذه الأحرف هي التي حذفها عثمان؟



لأن من أعادها لا يملك مصادر موثقة تؤكد أنها هي الأحرف التي حذف عثمان. نقول هذا الافتراض ونحن نعلم أنه لم يقع.

- كما أنه من غير المعقول أبداً أن يكون القرآن نزل بأكثر من حرف أو أن الرسول كان يقرأ بأكثر من حرف، لسبب بسيط لا يعرفه المفسرون وأتباع الموروث. ويتمثل في أن الدعوة تبدأ بخطاب دعوى لتجتذب الناس للدين، ويكون الخطاب الدعوى بلغة المدعو. وأول ٤٦ سورة نزلت في القرآن كانت موجهة لقريش وحدها ولابد أنها كانت بلغتها، ولو كان القرآن ينزل بعدة أحرف حسب لهجة المخاطب، فإن هذه السور لابد أنها نزلت بحرف واحد، ولا حاجة لنزولها بأكثر من حرف لأنها موجهة لقريش وحدها. ولو كان هذا ما حدث، فإن هذه السور لا يمكن أن يقال عنها إنها نزلت بعدة أحرف وقراءات. لكن من يقول بالأحرف السبعة والقراءات العشر لم يستثنوا هذه السور، واعتبروها نزلت بحروف وقراءات مختلفة. وهذا وحده برهان كاف للحكم النهائي ببطلان القول بالأحرف والقراءات. وهذه هي السور الست والأربعون التي كانت تخاطب قريشاً دون غيرها من الناس: الفاتحة، الفيل، قريش، العصر، التين، التكاثر، العاديات، المزمل، المدثر، الأعلى، العلق، القارعة، الزلزلة، الانفطار، الانشقاق، التكوير، الشمس، الليل، الطارق، الفجر، البلد، القيامة، النبأ، ق، الواقعة، الغاشية، الحاقة، المطففين، عبس، المرسلات، الجن، الفلق، الناس، الإنسان، الملك، يس، القدر، والرحمن، النجم، الهمزة، ن والقلم، الطور، الضحي، الشرح، نوح، القمر.
- ثم إن بقية سور القرآن الدعوية لم تخاطب قبيلة بعينها، بل خاطبت في الغالب بني إسرائيل يثرب، ومستضعفي مكة، وكل الناس على وجه العموم. ولم يخرج الخطاب بعمومه إلا نادراً عن مخاطبة أهل مكة أو أهل يثرب في بقية السور المكية الثلاث والأربعين الأخيرة.

وبعد الهجرة توجه الخطاب الدعوي لأهل الكتاب في يثرب بمختلف طوائفهم. واستمرت السور المدنية تنزل للتفاعل مع الأحداث، وهي سور تخاطب الرسول والمسلمين معه. وهم إما مهاجرون من مكة، أو أنصار من يثرب. ولم تخاطب السور أي أقوام أخرى. ومثلها



السور التشريعية كالبقرة والنساء والمائدة والتي تخاطب المسلمين (مهاجرين وأنصاراً) فقط.

ويناءً على هذه الحقائق التي لا يعرفها المفسرون ورجال الدين في عصور تأليف كتب التراث، يمكن القول بأنه لو افترض أن القرآن ينزل بحرف المخاطب فسيكون للقرآن حرفين لا ثالث لهما: حرف لأهل مكة وآخر لأهل يثرب.

ونتناسى أن القرآن ينسخ في ذاكرة الرسول ويقرأه كها حفر دون أن يكون له حق التغيير. والقرآن ينزل مرة واحدة وبحرف واحد. ونسينا أن الاختلاف في القراءات ليس في مصحف عثهان الذي نسخ من مصحف الرسول الكريم الذي كتب في حياته عليه الصلاة والسلام، وبحرف واحد وقراءة واحدة لا خلاف ولا اختلاف فيها. ونسينا أنه في عصر الرسول لم يكن هناك خلاف في قراءة القرآن على أي حرف، لأن العجمة لم تكن وصلت مكة والمدينة بعد.

الخلاصة: أن القراءات مثلها مثل الناسخ والمنسوخ وأسباب النزول وتفتيت القران بالقول إنه ينزل آية آية ولكل آية سبب نزول مختلف عن بقية الآية وكل ما يسمى بكتب التراث هي معاول لهدم الدين بها تثيره من شكوك حول دين الله وكتابه. ومن يقرأ التفسير والحديث وبقية كتب التراث ويتعرف على ما تنسبه لله جل جلاله ولرسوله الكريم من معايب ونقائص وما تقوله من نقص في القرآن وسور كانت بطول البقرة وبعضها نسخ أو ضاع وغير ذلك الكثير فلن يستغرب أن يجد من يقول إن القرآن نزل بلهجات الأعراب.



# القرآن والمصحف

القرآن هو ذلك الوحي الذي كان يحفر في ذاكرة رسول الله محمد سورة سورة، وقرأه شفهياً على الناس كها نزل عليه. ومن ذلك جاء اسمه "القرآن" فهو تلك النصوص المقروءة (النصوص التي يسمعها الناس من فم رسول الله وهو يتلوها عليهم من الذاكرة وكأنه يقرأها من كتاب) لأنه كان يستمر في التلاوة حتى تنتهي السورة لو لم يقاطعه أحد. فهو قرآن لأن الرسول كان يقرأه بتواصل واستمرار من بداية السورة حتى نهايتها.

فالقرآن كتاب مسموع يتلى من ذاكرة الرسول وليس كتابا مكتوبا. وبالتالي فالمهم هو نطق الكلمة وليس كتابتها. فإذا نطقت مريم فالمهم ان تسمع مريم وليس المهم إن كتبها الناس مريم أو مريم. وإذا نطقت الملائكة فالمهم أن نسمع الملائكة، وليس المهم أن يكتبها الناس ملئكة أو ملائكة. وكذلك الصلاة فليس المهم أن تكتب صلوة أو صلاة أو صلات... الخ. فالكلمة المسموعة قرآن، لكن كتابتها عمل إنساني يعتمد على قواعدهم في العصر وإجادة الناسخ لقواعد الكتابة والإملاء تتغير وتتبدل بغير العصور، لكن نطق الكلمة يبقى كها هو.

ولم يكن هذا النوع من الإلقاء معروف عند الناس. فحتى من كان يحمل رسالة شفهية فعادة ما تكون قصيرة ومحددة، ويبلغها حاملها بحديثه العادي وليس لها عبارات خاصة بها ولا جمل وعبارات لم يعتدها الناس.

هذا القرآن منزه عن الخطأ: وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ (٤١) لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ(٤٢) فصلت.

ولفظ القرآن سماه الله جل وعلا.

أما المصحف فهو شيء مختلف فهو ليس اسهاً للقرآن، ولم يسم الله القرآن مصحفاً. ولكنه لفظ مأخوذ من صحيفة وتعني السجل أو بمعنى أبسط أي ورقة مكتوب عليها فهي صحيفة، وجمعها صحف وصحائف. والمصحف هو الملف الذي يحوي هذه الصحف ويجمعها.

وقد كتب القرآن في صحف أثناء حياة رسول الله وبإشرافه، ولابد أن كل سورة كتبت في صحيفة، وجمعت كلها في مصحف واحد، وهو الذي قام عثمان رضي الله عنه بنسخ



المصاحف التي أرسلت للأمصار منه.

وليس هناك عصمة لكتبة المصحف من الأخطاء الإملائية ولا من الأخطاء الغير مقصودة. فلو كتب أحدهم زكوة بدل زكاة فقد يكون كتب الكلمة تبعاً لسياعها من المملي، فكتبها كها ظن أنه سمعها، أو كتبها كها ينطقها هو. بينها كتبها كاتب آخر زكاة لأنه سمعها بهذا الشكل، أو أنه هو ينطقها زكاة، فكتبها كها ينطقها.

لذا فكل أنواع الأخطاء الكتابية يمكن وجودها في المصحف، لأن من كتبه بشر وبعضهم بالكاديعر فون الكتابة التي تعلموها اجتهاداً وليس عن طريق دراسة أكاديمية تخضع لضو ابط. واحتواء المصحف على أخطاء كتابية بأي شكل من الأشكال لا يضير شيئاً، لكن الذي يضر ويجب التخلص منه هو ما يسمى بالقراءات والأحرف. فهذه نتجت عن المفسرين الذين يغيرون كلمات المصحف لكي تتلاءم مع التأويل الذي يريدون تأويل معنى الآية له. وهذا جريمة بحق القرآن يجب التخلص منها وتنزيه كتاب الله من دنسها.

فلو بقيت كلمة (الرحمان) تكتب في المصحف (الرحمن) فلن تؤدي لأي مضرة لأن الناس اعتادوا قراءتها على أنها الرحمان بالمد. لكن أن يتم تغيير الكلمة لكي تتفق مع تأويلات المفسرين ويجعلونها وكأن القرآن نزل بها فهذا هو التحريف الذي بدل أن ينزه دين الله منه تم المحافظة عليه واتهام كل من ينقده.

ومن ذلك: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَقُولُواْ رَاعِنَا وَقُولُواْ انظُرْنَا وَاسْمَعُوا وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ(١٠٤) البقرة.

فقد جاء في كتب التفسير أنه نسب لابن مسعود قراءتها (راعونا) من المراعاة. وقرأ بعضهم (راعنا) من الرعونة، (ويتضح المعنى الذي أرادوا لو وضعنا تشديداً على راعناً) بينها هي بكل بساطة نهي للمسلمين من أن يقلدوا اليهود ويقولوا راعنا بدل أن يقلوا (انظرنا). هذا هو التحريف وكتاب الله (القرآن) يخلو من هذا ولكنه تحريف أدخلته كتب التراث على المصحف ويجب التخلص منه عاجلاً غير آجل.

الخلاصة: القرآن شيء مقدس لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، أما المصحف فعمل بشري عرضة لكل خطأ.



## التجويد

المؤكد ان الرسول لم يعرفه، لأنه عما اقتبسه المسلمون من تراث المسيحيين وترانيمهم في الكنائس. فهو علم مختلق خرج من نفس الرحم التي أخرجت كتب التراث الأخرى. فليس هناك أي متعة ولا فائدة ولا تشريع في أن تُنطق "مريم» براء ثقيلة ثقل وزن الفيل، بدل نطقها مثلها ننطقها عندما ننادي فتاة اسمها مريم. ولا أدري ما هي الفائدة أن ننطق: «فمي يعمل مثقال ذرة...وهكذا.

وهل لو راعيت التجويد عند قراءة القرآن سيكون لي نخلة في الجنة أو بيت أو زيادة أجر، وإن لم أجود سأبقى بدون بيت ولا نخل، وينتقص من أجري؟

التجويد - بالنسبة لي - تقعر لم ينزل الله به من سلطان.

لكنه اكتسب أهميته عند أتباع الموروث لأن القرآن أصبح للإنشاد والتغني، فكان صوت المقرئ ومخارج الحروف، هي الأهم، والعنصر الجاذب للمستمعين، بدل تدبر آياته وفهم تشريعاته وقراءته بطريقة عادية كها نقرأ أي رسالة أو موضوع.

والتجويد من العلوم الملحقة بها يعرف بالقراءات، وظهر بعدها لحاجتها إليه، لأنه يُعنى بمخارج الحروف. ولم يعرف قبل القرن الرابع للهجرة، حتى بين أتباع الموروث. وبدايته كانت ضعيفة وغير مستقرة، وبقي يضاف له ويعدل ويبدل حتى يومنا هذا. وليس في كتاب الله أي لفظ يدل عليه، أو يشير له. وبرغم أن أتباع الموروث يقولون إن أول ما عرف التجويد بقصيدة لأبي مزاحم موسى ابن عبيد الله الحاقاني (ت ٣٢٥هـ) إلا أن القصيدة المؤلفة من خسين أو اثنين وخسين بيتاً لم يرد فيها لفظ «تجويد» أبداً، وكلها تحث على تحسين أداء قراءة القرآن (أو ترتيله والترنم به) لأن هذا ما كان سائداً في العصر الذي عاش فيه صاحب القصدة.

وبعد أن انتشر في المجتمعات المسلمة مجالس تلاوة القرآن الإيقاعية الترنيمية، بدأت محاولات ضبط قراءات القراء وتحسينها، بوضع ضوابط لنطق الحروف ومخارجها. ومن أوائل من قام بذلك أهل الأندلس في القرن الخامس الهجري، مثل: مكي ابن ابي طالب القيسي (ت ٤٣٧ هـ)، وعبد الوهاب القرطبي (ت ٤٦١ هـ). وكانت هذه هي البدايات الفعلية لما عرف فيها بعد بالتجويد، واستمرت المؤلفات والإضافات، حتى ازدهر في عصرنا



## الحاضر لسبين:

- انتشار ما يعرف بمدارس تحفيظ القرآن، التي تعنى بترسيخ كتب الموروث وفهم القرآن وقراءته بطريقة إيقاعية.
- ولأن القرآن صار يسمع للطرب من مقرئ حسن الصوت، فتهافت الناس على تسجيل التلاوات والمتاجرة بها.

وأصبح الترويج للقراءة المجودة هو الطاغي، فزاد الإقبال على التجويد. مع أن قراءة القرآن كما يقرأه المقرئون ومعظم أثمة المساجد حالياً، لم يعرفها الرسول ولم يأمر بها. لأن القرآن يقرأ بشكل عادي فالمهم تدبره وليس طرب السامع لصوت قارئه.

ومثل التجويد ظهر ما يعرف بـ:



# النشيد الديني

وهو نوع من الغناء يدور حول مدح الرسول أو ما يسميه الصوفية بالعشق الإلهي والملكوت الأعلى والوجدانية وغيرها. ويقول المروجون له أن بدايته كانت باختيار بلال مؤذناً للرسول وكان يؤديه بصوت غنائي جميل فبدأ الصحابة يتغنون بأشعار تمتدح الرسول.

وهذا الزعم لا يمكن أن يكون صحيحاً ابداً، لأن كل ما نسب لحسان ابن ثابت من أشعار تمتدح الرسول نسبت له في العصر العباسي، ولا يمكن أن يكون الرسول سمع بها وأقرها، لأسباب منها:

- أن ترحيب الرسول بمديحه نوع من الاعتداد بالنفس والغرور لا يقبله الرسول ولا يجل له.
- وأن الشعر بعمومه مكروه في القرآن: وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَّعْرَ وَمَا يَنبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ
   وَقُرْآنٌ مُّبِينٌ(٦٩) يس.
- وأنه لم يشتهر من الصحابة واحد بالغناء سوى ما ذكر عن رقيق لا يعرف عنه إلا أن اسمه "أنجشه" وكان يحدو (يغني بلا أداة موسيقية) وهو يقود الجمال في رحلة للرسول كان فيها نساء. وهي حادثة قد لا تكون وقعت، لكن حتى لو افترض صحة هذه الحادثة فلا تعنى أن الصحابة كانوا يغنون أغاني دينية.

وإن كان هناك روايات في كتب التراث تقول إن نساءً من المدينة استقبلن الرسول عند رجوعه وجيش المسلمين من تبوك، وهن يضربن بالدفوف ويغنين:

طلع البدر علينا \*\*\* من ثنيات الوداع \*\*\* وجب الشكر علينا \*\*\* ما دعا لله داع \*\*\* أيها المبعوث فينا \*\*\* جئت بالأمر مطاع \*\*\* جئت شرفت المدينة \*\*\* مرحباً يا خير داع.

وهذا لو ثبت فهو تصرف شخصي ولا يعتبر ظاهرة كانت سائدة في ذلك المجتمع.

ولعل الغناء الديني لم يعرف عند المسلمين إلا بعد عصر الفتوح لأن البلاد المفتوحة كانت تنتشر فيها المسيحية التي تشتهر بهذا النوع من الغناء في الكنائس. وقد دخل هذا النوع للتراث الإسلامي على أيدي المسيحيين الذين أسلموا، واشتهرت به الصوفية التي أخذت



الكثير من المسيحية، كما انتشر عند أهل المذاهب الأخرى.

وبنو أمية هم أول من شجع هذا النوع من الغناء وأنواع الطرب الأخرى. فقد كان عبد الملك ابن مروان يغني، وكان يجزل العطايا للمغنين والمغنيات سواءً كان غناءً دينياً أو فاحشاً. واستمر حكام قريش يشجعون الغناء في العصر العباسي.

فقد كان الخلفاء العباسيون يقيمون مجالس الطرب ويشجعونها بل وكان كثير من الخلفاء وأبناؤهم مغنين. فهارون الرشيد كانت له مجالس للطرب والغناء، ومن تلك المجالس نبغ أخ له من أبيه إبراهيم المهدي وأخت له اسمها علية. وإبراهيم المهدي من أشهر المغنين المسلمين في التاريخ، وقد ساهم بنشر الغناء والطرب والضرب بالملاهي وحسن المنادمة، وكان أسود اللون لأن أمه كانت جارية سوداء، واسمها شكلة. وقد بويع له بالخلافة ببغداد بعد المائتين والمأمون يومئذ بخراسان، وأقام خليفة بها مقدار سنتين. ومثله عبد الله ابن الخليفة الرابع العباسي موسى الهادي الذي ورث أخوه هارون الخلافة. وعبد الله ابن الخليفة الرابع العباسي موسى الهادي الذي ورث أخوه هارون الخليفة المعتز وابنه عبد الله من المغنين. وهناك إبراهيم ابن الأغلب وإبراهيم ابن أنيس ومخارق ولا ننسى إبراهيم الموصلي اللغنين. وهناك إبراهيم ابن الأغلب وإبراهيم ابن أنيس ومخارق ولا ننسى إبراهيم الموصلي الخلفاء هناك ولعله هو من شجع ونشر الغناء في الأندلس وأنشأ المدارس الغنائية. وهو أو الخلفاء هناك ولعله هو من شجع ونشر الغناء في الأندلس وأنشأ المدارس الغنائية. وهو أو من اخترع الموشحات والتي تشابه ترانيم الكنائس الغربية.

واستمر الغناء الديني يتطور حتى وصل إلى ما هو عليه الآن والذي أصبح ينافس الغناء الفاحش في شهرة من يغنيه وما يعود عليهم من مال. ولأن بعض أتباع المذاهب حرموا الغناء على أنفسهم، فقد وجدوا فيها سموه "النشيد الديني" متنفساً وطرباً يعوضهم عن الطرب الذي حرموه. وإلا فالغناء عبارة عن إخراج للشعر بإيقاعات محددة سواءً سمي غناء وطرباً أو نشيداً. ولو أن اتباع الموروث استمعوا له وتمتعوا به وطربوا ولم ينسبوه للدين فهذا شأنهم، لكنهم نسبوه للدين، وهذا هو المرفوض '.



١ انظر فقرة: الغناء / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

# لى اللسان عند تلاوة القرآن

الرسول عليه الصلاة والسلام لم يكن يقف أمام جمع من قريش ويقرأ عليهم سورة الضحى على مقام النهاوند، والشرح على مقام الراست، والجن على مقام المغربي، والصافات على مقام النهاوند، والشرح على مقام الكرد. ولم يكن الرسول يعقد مجالس لتلاوة القرآن وتلحينه. وكان القرآن يتلى كتلاوة أي موضوع مكتوب، دون مد معين وكسرات موسيقية. لكن بعد الفتوح تأثر الناس بترانيم الكنائس، كون من أسلم من البلاد المفتوحة مسيحيين في المغالب. فصار الإمام في الصلاة يتلو بإيقاع قريب من ترانيم القساوسة. وأصبح للمسلمين في العصر العباسي مجالس تلاوات في قصور السلاطين، وفي الأفراح والأتراح والمناسبات المختلفة. فتسابق الناس على سماع أصوات المقرئين العذبة كنوع من الطرب كما يحدث الآن. فاحتاجوا لإيجاد قواعد وضوابط للتلاوة الإيقاعية فظهر ما عرف بالتلاوة والتفنن في مخارج الحروف أثناء المقراءة. وأصبح هناك مرتزقة يرتلون القرآن بأصوات عذبة وبإيقاع ومقامات موسيقية. وكانت تعقد لهم الجلسات وتعطى لهم الهبات. ولم يعد القرآن كتاب للدين فقط، بل أصبح كتاب للمناسبات.

ولو عقل المسلمون هذه الحقائق فستختفي تسجيلات تلاوة القرآن، وعبادة صوت المقرئ، لأنهالي الألسنة لتلاوة كتاب الله، تقليداً لليهود الذين يلوون ألسنتهم عند تلاوة كتبهم: وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقاً يَلُوُونَ أَلْسِنَتَهُم بِالْكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ وَمَا هُوَ مِنْ الْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُو مِنْ عِندِ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ (٧٨) آل عمران. وستختفي حفلات التلاوة في الفرح والحزن والمآتم، وسيتحول أئمة المسجد للاهتهام بتلاوة القرآن بهدوء وتؤده بدل الاهتهام بالصوت والإيقاع. وسيكون المهم تدبر القرآن وليس الطرب والنشوة.

وقبل الختام هذا سؤال عقلاني: هل يعقل أن تكون قراءة كتاب الله بقراءات مشكوك في صحتها؟ وهل يمكن أن يسكت ليس الصحابة الأخيار فقط بل الناس في عصر الرسول عن هذه الاختلافات في القراءات ولا يقوم بها إلا أناس في العصر العباسي؟

وهو سؤال ينطبق على كل ما يسمى بكتب التراث.



ونكون قد استعرضنا باختصار أهم كتب التراث التي اعتمدها المسلمون للتعرف على دينهم، وتبين لنا أنها كتب بشرية أبعدت الناس عن فهم كتاب الله كما نزل، وأدخلت في دين الله ما ليس منه، ورسخت المذهبية. ولم تكن كما يظن كثير من عامة الناس أنها ضرورية لفهم القرآن ولمعرفة الدين.

وبعد كل ما تقدم يمكن القول: أن كتب التراث تحول القرآن من مصدر موثوق متهاسك إلى مجرد روايات مُختلف على مكانها ومناسبتها وما تتحدث عنه من مواضيع.



# أمثلة مما تحويه أهم كتب التراث

كتب التراث تحوي قصصاً وأخباراً يستحيل أن تكون حدثت بالفعل أو صدرت من الله أو الرسول، وهي على الدوام مادة دسمة لكل من يرغب في التهجم على الإسلام ورسم صور مسيئة لله والرسول. وهذا الموروث حظي بحياية رجال الدين والحكام وحرّموا نقده على مر العصور. فقتل الكثير وعذبوا واضطهدوا بسبب أنهم حاولوا أن ينزهوا دين الله من بعض هذه السهاجات التي تحفل بها كتب التراث، بحجة أنهم كفرة ضالون وزنادقة يتهجمون على الله ودينه ورسوله. لأن نقد الموروث وتخليص الدين منه يعري سياسة الحكام باسم الله ورجال الدين، ولا يبقي لهم أي تميز ويقضي على كل تجاوزاتهم التي أورثتهم هالة من العظمة والقدسية والتشريع والتحكم بالمصائر وأكل الحقوق باسم الله. وسيبقى الموروث عحرماً نقده، وسيبتي أتباعه للدفاع عنه بكل شراسة، لأنه بنيت عليه منافع ومصالح، ولأنه أصبح شخصية أتباعه.

وفيها يلي بعضٌ مما تحويه كتب التراث من قصص وأخبار أشد قبحاً من الرسومات التي يقوم برسمها بعض الرسامين غير المسلمين للرسول، على أن يُقتصر على كتب التراث عند مذهب السنة، ولن نتعرض لأي كتب من تراث المذاهب الأخرى، لأسباب منها:

- أن الغالبية من المسلمين يتبعون ما يسمى بالمذهب السني، وينظر لهم غير المسلمين على
   أنهم يمثلون الإسلام.
  - أن المذاهب الأخرى يشاركون أتباع المذهب السني في الكثير مما ذكر في كتبهم.
- وأن المذهب الشيعي وبعض المذاهب الباطنية التي تختلف كثيراً عن المذهب السني
   -تعتمد على أساس واو يتمثل بوجوب الإيهان بأئمتهم الاثني عشر، وانهيار مصداقية
   هذا القول يعنى انهياراً كاملاً للمعتقد الشيعى. لذا لن نتطرق لكتبهم.

وسنورد الخبر ونناقشه ثم نحاول تخيل الرسومات أو المشاهد التي يمكن أن تستمد منه لمن يبحث عن مهاجمة الإسلام ورسوله، لكي نشارك القراء في تصور حجم الإساءات التي تحويها كتب التراث لله والرسول والإسلام.



## بعض ما تحويه كتب التفسير

والبداية عن بعض ما ورد حول تفسير الآيات التالية:

وَالسَّمَاء ذَاتِ الْبُرُوجِ (١) وَالْيَوْمِ الْمُوْعُودِ (٢) وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودِ (٣) قُتِلَ أَصْحَابُ الْأُخدُودِ (٤) النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ (٥) إِذْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ (٦) وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ (٧) وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللهِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ (٨) الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَا وَاتِ شُهُودٌ (٧) وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللهِ الْعَرِيزِ الْحَمِيدِ (٨) الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَا وَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيدٌ (٩) إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ (١٠) البروج.

الآيات تصف بكل وضوح أن هناك أخدوداً تشعل فيه النيران وحوله بعض كبراء قريش الذين يقومون بتعذيب بعض المستضعفين من المسلمين بكيهم بالنار، لأنهم آمنوا، في محاولة لفتنتهم عن دينهم، وقد نجحوا مع البعض.

المفسرون لم يسمعوا بهذه الأحداث لأن قريشاً التي حكمت دولة المسلمين من خلال الأمويين والعباسيين عتمت على هذه الأخبار وغيرها التي تروي الأحداث زمن الرسول لأنها تدينهم. وبها أن المفسرين لا يفهمون القرآن كها نزل ولا يحيطون بها يتحدث عنه، فهم لا يتحرجون عن تأويل معاني الآيات حسب فهمهم لها ويختلقون لذلك قصصاً كسبب للنزول وينسبونها للصحابة أو للرسول بكل برود.

السورة تبدأ بقسم، مثل كثير من السور: وَالسَّمَاء ذَاتِ الْبُرُوجِ(١) وَالْيَوْمِ الْمُوْعُودِ(٢) وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ (٣).

والمفسرون حولوا "الشاهد" على أنه يوم الجمعة "والمشهود" يوم عرفات، ونسبوا أقوالهم للرسول وغيره لكي تكتسب المصداقية لترويجها. وبعضهم قال الشاهد محمد (عليه الصلاة والسلام) والمشهود يوم القيامة. وغيرهم قال: الشاهد الإنسان والمشهود القيامة. انتهى كلام المفسرين كها ورد في تفسير الطبري.

مع أن الحديث في السورة لا يحتاج لتأويل المتأولين، لنعرف أن "اليوم الموعود" هو يوم القيامة. وفي ذلك اليوم سيكون الحساب: حيث الشاهد المتمثل بصحيفة الأعمال، والمشهود الإنسان. وهي بداية مناسبة لما ستتحدث عنه السورة، وهو تعذيب الكفار للمسلمين ووعيدهم بعذاب يوم القيامة.



وبما قاله المفسرون من تخاريف في قوله تعالى: "قتل أصحاب الأخدود" ما يلي:

# والبداية مع رواية فارسية السمة:

يقول الطبري في تفسيره: حدثنا ابن حميد، قال: ثنا يعقوب القمي، عن جعفر عن ابن أَبْزَى، قال: لما رجع المهاجرون من بعض غزواتهم، بلغهم نعي عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فقال بعضهم لبعض: أيّ الأحكام تجري في المجوس، وإنهم ليسوا بأهل كتاب، وليسوا من مشركي العرب، فقال عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه: قد كانوا أهل كتاب، وقد كانت الخمر أُحلَّت لهم، فشربها ملك من ملوكهم، حتى ثمل منها، فتناول أخته فوقع عليها، فلما ذهب عنه السكر قال لها: ويحك فما المخرج مما ابتليتُ به؟ فقالت: اخطب الناس، فقل: يا أيها الناس إن الله قد أحلّ نكاح الأخوات، فقام خطيبا، فقال: يا أيها الناس إن الله قد أحلّ نكاح الأخوات، فقال الناس: إنا نبرأ إلى الله من هذا القول، ما أتانا به نبيّ، ولا وجدناه في كتاب الله، فرجع إليها نادما، فقال لها: ويحك إن الناس قد أبُوا علىّ أن يقرّوا بذلك، فقالت: ابسط عليهم السِّياط، ففعل، فبسط عليهم السياط، فأبوا أن يقرُّوا، فرجع إليها نادما، فقال: إنهم أبُوا أن يقرّوا، فقالت: اخطبهم فإن أبوا فجرّد فيهم السيف، ففعل، فأبي عليه الناس، فقال لها: قد أبي على الناس، فقالت: خدّ لهم الأخدود، ثم اعرض عليها أهل مملكتك، فمن أقرٍّ، وإلاَّ فاقذفه في النار، ففعل، ثم عرض عليها أهل مملكته، فمن لم يقرّ منهم قذفه في النار، فأنزل الله فيهم: قُتِلَ أصحَابُ الأُخْدُودِ النَّارِ ذَاتِ الوَّقُودِ إلى أَنْ يُؤْمِنُوا باللهَ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِناتِ حرّقوهم ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ ولَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ فلم يزالوا منذ ذلك يستحلون نكاح الأخوات والبنات والأمهات .انتهت قصة ابن أبزي كما رواها الطبري في تفسيره.

# قتادة لديه قصة أخرى:

قال: حُدثنا أن عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه كان يقول: هم ناس بمذارع اليمن، اقتتل مؤمنوها وكفارها، فظهر مؤمنوها على كفارها، ثم اقتتلوا الثانية، فظهر مؤمنوها على كفارها، ثم أخذ بعضهم ببعض، فغدر بهم الكفار فأخذوهم أخذا ثم إن رجلاً من المؤمنين قال لهم: هل لكم إلى خير، توقدون نارا ثم تعرضوننا عليها، فمن تابعكم على دينكم فذلك الذي تشتهون، ومن لا، اقتحم النار



فاسترحتم منه قال: فأجَّجوا نارا وعرضوا عليها، فجعلوا يقتحمونها صناديدهم، ثم بقيت منهم عجوز كأنها نكصت، فقال لها طفل في حجرها: يا أماه، امضي ولا تنافقي، قصّ الله عليكم نبأهم وحديثهم رواه الطبري في تفسيره.

# ابن عباس له قصة مختلفة

يقول فيها :قُتِلَ أصحَابُ الأُخْدُودِ النَّارِ ذَاتِ الوَقُودِ قال: هم ناس من بني إسرائيل، خدّوا أخدودا في الأرض، ثم أوقدوا فيها نارا، ثم أقاموا على ذلك الأخدود رجالاً ونساء، فعرضوا عليها، وزعموا أنه دانيال وأصحابه. رواه الطبري في تفسيره.

### والضحاك

يقول في قوله: قُتِلَ أصحَابُ الأُخْدُودِ: يزعمون أن أصحاب الأخدود من بني إسرائيل، أخذوا رجالاً ونساء، فخدّوا لهم أخدودا، ثم أوقدوا فيها النيران، فأقاموا المؤمنين عليها، فقالوا: تكفرون أو نقذفكم في النار .

# صهيب صال وجال

أورد قصة أطول من كل قصص من سبقه ونسبها للرسول وليس لغيره كما فعل من سبقه، لأنه كان أجرأ منهم على الكذب. يقول صهيب:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلّم: "كان فِيمَنْ كانَ قَبْلَكُمْ مَلِكٌ، وكانَ لَهُ ساحِرٌ، فأتى السَّاحِرُ المَلِك، فَقالَ: قَدْ كَبِرَتْ سِنِّي، وَدَنا أَجِلِي، فادْفَعْ لِي غُلاما أُعلَّمهُ السَّحْرَ قالَ: فَكَانَ الغُلامُ يَعْتَلِفُ إِلَى السَّاحِرِ، وكانَ بَينَ السَّاحِرِ وَكَانَ بَينَ السَّاحِرِ وَكَانَ بَينَ السَّاحِرِ وَكَانَ الغُلامُ إِذَا مَرَّ بالرَّاهِبِ قَعَدَ إلَيْهِ، فَسَمِعَ مِنْ كَلامِهِ، فَأَعْجِبَ وَبَينَ المَلكِ رَاهِبٌ قال: فَكَانَ الغُلامُ إِذَا مَرَّ بالرَّاهِبِ قَعَدَ إلَيْه، فَسَمِعَ مِنْ كَلامِه، فَأَعْجِبَ بكلامِه، فكان الغُلامُ إِذَا أَتى السَّاحِرُ ضَرَبَهُ وَقالَ: ما حَبَسَك؟ وَإِذَا أَتى أَهْلَه قَعَدَ عِنْدَ الرَّاهِبِ يَسْمَعُ كَلامَهُ، فإذَا رَجَعَ إِلَى أَهْلِهِ ضَرَبُهُ وَقالُوا: ما حَبَسَك؟ فَإِذَا أَتى أَهْلَه قَعَدَ عِنْدَ الرَّاهِبِ، فَقالَ لَهُ الرَّاهِبُ: إِذَا قالَ لكَ السَّاحِر: ما حَبَسَك؟ قُلْ حَبَسَنِي أَهْلِي، وَإِذَا قالَ اللَّا السَّاحِر: ما حَبَسَك؟ قُلْ حَبَسَنِي أَهْلِي، وَإِذَا قالَ المَّاحِر: ما حَبَسَك؟ قُلْ حَبَسَنِي أَهْلِي، وَإِذَا قالَ أَمْلُوا مِيقٍ وَإِذَا قالَ اللَّهُمْ إِنْ كَانَ أَهُمُ السَّاحِرِ أَرْضَى فَاللَا الغُلامُ: الأَنَاسَ لا تَدَعْهُمْ يَجُوزُونَ فَقالَ الغُلامُ: الأَنْ أَعْلَمُ أَمْرُ السَّاحِرِ أَرْضَى عَلْدَ اللهَ أَمْ أَمْرُ الرَّاهِبِ؟ قال: فأَخَذَ حَجَرا، قال: فقالَ: اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ أَمْرُ الرَّاهِبِ أَحَبَ



إلَيْكَ مِنْ أَمْرِ الساحِرِ فإنِّي أَرْمي بِحَجَرِي هَذَا فَيَقْتُلَهُ ويَمُرُّ النَّاسُ. قالَ: فَرَماها فَقَتَلَها، وَجازَ النَّاسُ فَبَلَغَ ذلكَ الرَّاهِبَ قَالَ: وأنَّاهُ الغُلام فَقالَ الرَّاهِبُ للْغُلام: إِنَّكَ خَيْرٌ مِنِّي، وَإِن ابْتُلِيتَ فَلا تَدُلَّنَّ عَلَيَّ قال: وكانَ الغُلامُ، يُبْرِىء الأَكْمَة والأَبْرَصَ، وَسائِرَ الأَدْوَاءِ وكان للْمَلِكِ جَلِيسٌ، قال: فَعَمِيَ قال: فَقِيلَ لهُ: إنَّ هاهُنا غُلاما يُبْرِيءُ الأكمة والأبْرَص، وَسائِرَ الأَدْوَاءِ، فَلَوْ أَتَيْتَهُ؟ قال: فَاتَّخَذَ لَهُ هَدَايا قال: ثُمَّ أَتاهُ فَقالَ: يَا غُلامُ إِنْ أَبْرِأَتَنِي فَهَذه الهَدَايا كُلُّها لَكَ، فَقال: ما أنا بطَبِيبِ يَشْفِيكَ، وَلَكِنَّ اللهَ يَشْفِي، فإذَا آمَنْتُ دَعَوْتُ اللهّ أَنْ يَشْفِيكَ قال: فآمَنَ الأعْمَى، فَدَعا الله َّ فَشَفاهُ، فَقَعَدَ الأعْمَى إلى اللِّكِ كَمَا كانَ يَقْعُدُ، فَقالَ لَهُ المَلِكُ: أَلَيْسَ كُنْتَ أَعْمَى؟ قالَ: نَعَمْ قال: فَمَنْ شَفاكَ؟ قال: رَبِّي قال: ولَكَ رَبٌّ غَيرِي؟ قَال: نَعَمْ، رَبِّي وَرَبُّكَ اللهُ قال: فأخَذَهُ بالْعَذَابِ فَقالَ: لَتَذُلَّنِّنِي عَلَى مَنْ عَلَّمَكَ هَذا، قال: فَدَلَّ عَلَى الغُلام، فَدَعا الغُلامَ فقالَ: ارْجِعْ عَنْ دِينِكَ، قال: فَأَبِي الغُلامُ قال: فأخَذَهُ بالعَذَابِ قال: فَدَلَّ عَلَى الرَّاهِبِ، فَأَخَذَ الرَّاهِبَ، فَقالَ: ارْجِعْ عَنْ دِينِكَ فَأَبَى قال: فَوَضَعَ المِنشارَ عَلَى هَامَتِهِ فَشَقَّهُ حتى َ بَلَغَ الأرْضَ، قال: وأَخَذَ الأُعْمَى فَقال: لَنرْجِعَنَّ أَوْ لأَقْتُلَنَّكَ قال: فأبي الأعْمَى، فَوَضَعَ النِّشارَ عَلى هامَتِهِ، فَشَقَّهُ حتى بَلَغَ الأرْضَ، ثُمَّ قالَ للْغُلام: لَترْجِعَنّ أَوْ لَأَقْتُلَنَّكَ قَالَ: فَأَبِي قَالَ: فَقَالَ: اذْهَبُوا بِهِ حَتَى تَبْلُغُوا بِهِ ذِرْوَةَ الجَبَلِ، فإنْ رَجَعَ عَنْ دِينِهِ، وَإِلاَّ فَدَهْدِهُوهُ، فَلَيَّا بَلَغُوا به ذِرْوَةَ الجَبَلِ فَوَقَعُوا فَهَاتُوا كُلُّهُمْ. وَجاءَ الغُلامُ يَتَلَّمَّسُ حتى دَخَلَ عَلَى المَلِكِ، فَقال: أَيْنَ أصحَابُكَ؟ قال: كَفانِيهُمُ اللهُ قال: فاذْهَبُوا بِهِ فاحْمِلُوهُ فِي قُرْقُورٍ، فَتَوَسَّطُوا بِهِ الْبَحْرَ، فإنْ رَجَعَ عَنْ دِينِهِ وَإلاَّ فَغَرّْفُوهُ قال: فَذَهَبُوا بِهِ، فَلَكَا تَوَسَّطُوا بِهِ الْبَخْرَ قالَ الغُلامُ: اللَّهُمَّ اكْفِنِيهِمْ، فَانْكَفأَتْ بِهِمُ السَّفِينَةُ. وَجاءَ الغُلامُ يَتَلَمَّسُ حتى دَخَلَ على المَلِكِ فَقَالَ المَلِكُ: أَيْنَ أَصْحَابُكَ؟ فَقَالَ: دَعَوْتُ اللهَ فَكَفَانِيهِمْ، قَال: لأَقْتُلَنَّك، قال: ما أَنْتَ بِقاتِلِي حتى تَصْنَعَ ما آمُرُكَ، قال: فَقال الغُلامُ للْمَلِكِ: اجْمَع النَّاسَ فِي صَعِيدٍ واحِدٍ، ثُمَّ اصْلَبْنِي، ثُمَّ خُدْ سَهما مِنْ كِنانَتِي فارْمِني وَقُلْ: باسْم رَبِّ الغُلام، فإِنَّكَ سَتَفْتُلُنِي قال: فَجَمَعَ النَّاسَ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ قال: وَصَلَبَهُ وَأَخَذَ سَهْمَا مِّنْ كِنانَتِهِ، فَوَّضَعَهُ فِي كَبِدِ القَّوْسِ، ثُمَّ رَمى، فَقال: باسْمٍ رَبِّ الغُلامِ، فَوَقَعَ السَّهْمُ فِي صُدْعَ الغُلامِ، فَوَضَعَ يَلَهُ هَكَذَا عَلَى صُدْغِهِ، وَماتَ الغُلاَمُ، فَقالَ النَّاسُ: آمَنَّا بِرَبِّ الغُلامِ، فَقَالُوا للْمَلِكِ: مَا صَنَعْتَ، الَّذِي كُنْتَ تَخْذَرُ قَدْ وَقَعَ، قَدْ آمَنَ النَّاسُ، فأمَرَ بأفْوَاهِ السِّكَكِ فَأُحِذَتْ، وخَدَّ الأُخْدُودَ وضَرَّمَ فِيهِ النِّيرَانَ، وأَخَذَهُمْ وَقَالَ: إنْ رَجَعُوا وَإِلاَّ فَالْقُوهُمْ فِي النَّارِ قَال: فَكَانُوا يُلْقُونَهُمْ فِي النَّارِ قَال:



فَجاءَتِ امْرأةٌ مَعَها صَبِيٌّ لِمَا، قالَ: فَلَمَّا ذَهَبَتْ تَقْتَحِمُ وَجَدَتْ حَرَّ النَّارِ، فَنكَصَتْ، قال: فَقالَ لَمَا صَبِيُّها يا أُمَّاهُ، امْضِي فإنَّكِ عَلى الحَقِّ، فافْتَحَمَتْ في النارِ . «رواه الطبري.

# والربيع بن أنس

اختلق هو الآخر قصة لأصحاب الأخدود وكحلها بخوارق لزيادة الإثارة، يقول: كان أصحاب الأخدود قوما مؤمنين، اعتزلوا الناس في الفترة، وإنّ جَبّارا، من عَبدة الأوثان أرسل إليهم، فعرض عليهم الدخول في دينه، فأبوا، فخذ أخدودا، وأوقد فيه نارا، ثم خيرهم بين الدخول في دينه، وبين إلقائهم في النار، فاختاروا إلقاءهم في النار، على الرجوع عن دينهم، فألقوا في النار، فنجّى الله المؤمنين الذين أُلقُوا في النار من الحريق، بأن قبض أرواحهم، قبل أن تمسهم النار، وخرجت النار إلى من على شفير الأخدود من الكفار فأحرقتهم، فذلك قول الله: فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ في الآخرة ولَمُهُمْ عَذَابُ الحُرِيقِ في الدنيا.

وبعد عصر الرسول سمي مكان في نجران باسم الأخدود وكأنه هو ما تتحدث عنه السورة، مثلها سمي وادي القرى بمدائن صالح وكأنه هو مكان قوم ثمود لأن القرآن وصفهم بأنهم ينحتون من الجبال بيوتاً: وَلَقَدْ كَذَّبَ أَصْحَابُ الحِجْرِ الْمُرْسَلِينَ (٨٠) وَآتَيْنَاهُمْ آيَاتِنَا فَكَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ (٨١) وَكَانُواْ يَنْحِتُونَ مِنَ الجُبَالِ بُيُوتًا آمِنِينَ (٨٢) الحجر.

ونعود لسورة البروج التي تتحدث عن تعذيب بعض رجال قريش للموالي والعبيد الذين آمنوا، لأن إيهانهم سيشل الحياة العامة في مكة، كونهم عصب الحياة فيها بقيامهم بكل الأعيال الخدمية.

وقد تحدثت عن تعذيبهم بالنار عدة سور منها سورة المسد:

تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ(١) مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ(٢) سَيَصْلَى نَاراً ذَاتَ لَهَبِ(٣) وَامْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ الْحَطَبِ(٤) فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مَّن مَّسَدِ(٥)

وأبو لهب كان أحد أكثر كبراء قريش حماساً لتعذيب المسلمين بالنار، وامرأته كانت توازيه حماساً لدرجة أنها كانت تجمع الحطب وتحمله على جيدها. والسورة تقول خسرت يداه لحرقه المسلمين وستحرق النار جيد امرأته التي كانت تحمل الحطب.



### مهجيه البحث

والتعذيب كان لفتنة المسلمين عن دينهم وإرغامهم على الردة: الم(١) أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ(٢) وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُّ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ(٣) العنكبوت.

وكان كبراء قريش يستخدمون كافة الوسائل أثناء التعذيب ومنها وعد المسلم بأنهم سيتحملون عنه عذاب القيامة لو كفر وسيدخلون عنه النار، كها أخبرتنا سورة العنكبوت: وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا اتَّبِعُوا سَبِيلَنَا وَلْنَحْمِلْ خَطَايَاكُمْ وَمَا هُم بِحَامِلِينَ مِنْ خَطَايَاكُمْ مَن شَيْء إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (١٢) وَلَيَحْمِلُنَّ أَنْقَاهُمْ وَأَثْقَالاً مَّعَ أَنْقَالِهُمْ وَلَيُسْأَلُنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَمَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ (١٣).

والبروج كانت تتحدث عن هذا:

قتل أصحاب الأخدود: الذين حفروا الشق في الأرض وأشعلوا فيه النار، وقعدوا حولها لتعذيب المسلمين :النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ(٥) إِذْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ(٦) وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ(٧). وقتل تهديد لهم بالهلاك يوم القيامة.

وتعذيبهم المسلمين لكي يفتنوهم ويعيدوهم للكفر: وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ(٨).

وقد نجحوا بالفعل في فتنة بعض المسلمين تحت التعذيب : إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَحُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ(١٠).

والآية تتوعد من لم يتب من هؤلاء الكبراء بعذاب جهنم، وهذه الآية تثبت أنها تتحدث عن وقائع تاريخية قديمة كها تتحدث عن وقائع تاريخية قديمة كها تقول قصص المفسرين المختلقة.

وسيمر بنا أمثلة أخرى عن أقوال المفسرين عندما نستعرض بعض الأمثلة من كتب السير، لأنها تحوي أقوال المفسرين.



## أمثلة من كتب الحديث

بها أن بعض الأحاديث كانت مادة دسمة استقى منها غير المسلمين رسومات تسيء للرسول والإسلام، فإننا سنورد الحديث ونتخيل اللوحة التي يمكن أن ترسم من نص الحديث.

القاتل في الإسلام يقتل، لكن لا يمثل بجثته ولا يصلب ولا يعذب.

أما الحديث فله رأي آخر:

حدّثنا مُعلَّى بنُ أَسَدٍ حدَّثَنا وُهَيبٌ عن أيوبَ عن أيي قِلابةَ عن أنسِ بنِ مالكِ رضيَ الله عنه «أنَّ رَهْطاً مِن عُكلِ ثهانيةً قدِموا على النبيِّ صلى الله عليه وسلم فاجْتَوَوُا المدينة، فقالوا: يا رسول الله أبغِنا رِسُلاً، قال: ما أجِدُ لكم إلا أن تَلحقوا بالذَّودَ، فانطَقوا فشربوا من أبوالهِا وألبانها حتى صَحُّوا وسَمِنوا، وقتَلوا الرَّاعيَ واستاقوا الذِّودَ، وكفروا بعدَ إسلامِهم. فأتى الصريخُ النبيَّ صلى الله عليه وسلم، فبعَثَ الطلب، فما تَرَجَّلَ النهارُ حتى أُتيَ بهم فقطعَ أيديهم وأرجُلهم، ثم أمرَ بمسامِيرَ فأَحيَتْ فكَحَلَهم بها وطرَحهم بالحرَّة يَسْتَسقون فها يُسقون خي ماتوا«.

واللوحة التي يمكن لأي رسام أن يستلهمها من هذا الحديث: تظهر رجلاً متجهاً يقطع أيدي وأرجل قتلة راعي إبله، ثم يأمر بمسامير تحمى بالنار فيكحل عيونهم بها ثم يطرحهم أجساداً بلا أطراف على حجارة الحرة الحادة والحارة وما بقي من أجسادهم تتلوى بلا مُعين، حتى يموتوا ببطء.

القرآن يحرم تحريهاً قاطعاً الرفث في الحج.

والرسول حج في آخر حياته مرة واحدة فقط، وقبل حجه بسنوات نزلت عليه سورة الأحزاب التي تحرم عليه أن يتزوج بأي امرأة مستقبلاً: لَا يَحِلُّ لَكَ النِّسَاء مِن بَعْدُ وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ وَكَانَ اللهُّ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيباً(٥٢) الأحزاب.

وسورة البقرة التي نزلت في بداية العهد المدني تحرم الرفث في الحج، والرفث هو كل ما له علاقة بالجاع ومن ذلك التقبيل واللمس: الحُتِّجُ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّجُ فَلاَ رَفَتَ وَلاَ فُسُوفَ وَلاَ جِدَالَ فِي الْحَجَّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللهُ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرِ الزَّادِ التَّقُوى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الأَلْبَابِ(١٩٧) البقرة.



هذا هو دين الله، وهو ما يؤكد اختلاق الحديث التالي الذي يصور الرسول بصورة مخالفة: حدّثنا أبو المُغيرةِ عبدُ القُدُّوسِ بنُ الحَجّاجِ حدَّثنا الأوزاعيُّ حدَّثني عطاءُ بنُ أبي رَباحٍ عنِ ابن عبّاسِ رضيَ اللهُ عنهما: "أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم تَزَقَّجَ مَيمونةَ وهوَ مُحْرِم".

الحديث يقول بكل وضوح أن الرسول تزوجها، ولم يخطبها أو يعقد قرانه عليها فقط، بل دخل بها. أي أن الرسول "يرفث" في الحج.

واللوحة التي يمكن رسمها من نص الحديث: تظهر الحُجاج في المشاعر المقدسة، البعض في خيامهم والبعض في العراء، وهناك رجل هرم يختلي بعروسه الجديدة في خيمته، وقد علمقت لوحة على رواق الخيمة كتب عليها: "الحُبُّجُ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَبَّ فَلاَ رَفَتَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ جِدَالَ فِي الْحَبِّ ".

## • الرفث يحرم في نهار رمضان

والرفث كما سبق وذكرنا هو كل ما له علاقة بالجماع، وهو محرم في نهار رمضان: أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصَّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَآئِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ هَّنَّ عَلِمَ اللهُ أَنْكُمْ كُنتُمْ تَخْتانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُواْ مَا كَتَبَ اللهُ لَكُمْ .... (١٨٧) البقرة.

والرفث، يدخل فيه التقبيل والتحسس وكل تصرف أو كلام يؤدي للتهيج، وليس المقصود بالتحريم والمنع الوصول للذروة الجنسية فقط. ويستحيل أن يرفث الرسول في نهار رمضان، ولو فعل فسيحل عليه غضب الله وسينقل لنا القرآن ما حدث.

إلا أن الحديث ينسب للرسول أنه كان يرفث وهو صائم: حدّثنا سُليهانُ بنُ حربٍ قال عن شُعبةَ عنِ الحكمِ عن إبراهيمَ عنِ الأسودِ عن عائشةَ رضيَ الله عنها قالت: «كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم يَقبَّلُ ويباشِرُ وهو صائمٌ، وكان أمْلَكَكُمْ لإِرْبهِ».

اللوحة: تظهر رجلاً في نهار رمضان يتلو على المسلمين آية البقرة السابقة التي تحرم الرفث، ثم يعود لبيته ليقبل ويباشر زوجاته.

الرسول زير نساء لا مثيل له في عالم البشر

حدَّثنا إِسهاعيلُ بنُ خَليلِ قال: أخبرَنا عليُّ بنُ مُسْهِرِ قال: أخبرَنا أبو إِسْحاقَ ـ هوَ الشَّيْبانيُّ ـ



عن عبدِ الرحمٰنِ بنِ الأسودِ عن أبيهِ عن عائشةَ قالت: كانت إحدانا إذا كانت حائضاً فأرادَ رسولُ اللهَّ صلى الله عليه وسلم أن يُباشرَها أَمَرَها أن تَتَّزِرَ في فَورِ حَيضتِها ثمَّ يُباشِرُها. قالت: وأَيَّكُمْ يَملكُ إِرْبَهُ كها كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم يَملِكُ إِرْبَه؟

وحديث آخر يقول: حدَّثنا مُحَمَّدُ بنُ بَشَّارِ قَالَ: حَدَّثنا مُعاذُ بنُ هشامٍ قال: حدَّثني أَبِي، عن قتادةَ قالَ: حدَّثَنا أَنسُ بنُ مَالِكِ قال: كانَ النبيُ صلى الله عليه وسلم يَدُورُ عَلى نِسائِهِ فِي السَّاعَةِ الواحِدَةِ، من اللَّيلِ والنَّهارِ، وهُنَّ إِحْدى عَشْرةَ. قَالَ: قُلْتُ لأَنَس: أَو كَانَ يُطِيقُه؟ قَالَ: كُنَّا نتحدَّثُ أَنَّهُ أُعْطِى قُوَّة ثَلاَثِينَ.

فإذا كان الرسول جمع إحدى عشرة زوجة (كما يزعمون) وكان يقرعهن جميعاً في ساعة واحدة، كما يزعم هذا الحديث، وإذا ما وجد إحداهن في حيضها قضى وطره بحك ثيابها، كما يزعم الحديث الأول، الذي بعد ذلك يصف الرسول بكل صفاقة بأنه لا أحد "يَملكُ إِرْبَهُ هـ، إِرْبَهُ كما كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم يَملِكُ إِرْبَهُ «.

ترى لو صدقنا هذا القصص عن الرسول، فهل لنا أن نتصور كيف سيكون حاله عليه، لو لم يكن يستطيع السيطرة على إربه؟

ويبدو أن لهذه الأحاديث مصدراً شيعياً، وجدناه في الكافي، وهذا نصه:

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ قَالَ: إِنَّ جَبْرَئِيلُ هَبَطَ على النبي صلى الله عليه وآله بِصَفْحَةٍ مِنَ الْجُنَّةِ فِيهَا هَرِيسَةٌ فَقَالَ يَا تُحَمَّدُ هَذِهِ عَمِلَهَا لَكَ الْحُورُ الْعِينُ فَكُلْهَا أَنْتَ وعَلِيٌّ وَذُرَّيَّتُكُمَا فَإِنَّهُ لَا يَصْلُحُ أَنْ يَأْكُلُهَا غَيْرُكُمْ فَجَلَسَ رَسُولُ اللهَّ وَعَلِيٌّ وَفَاطِمَةُ وَالْحَسَنُ والْحُسَيْنُ فَأَكَلُوا. فَأَعْطِيَ رَسُولُ اللهَّ فِي النَّهَ فَوَا خَرَهُ لَا يَعْلَمُ وَاحْدَةٍ.

واللوحة التي يمكن أن ترسم من الحديثين قد تكون كالتالي: تظهر رجلاً وقد اضطجعت ١١ زوجة استعدادا لدورها في المضاجعة والرجل يظهر بهيئة الهائج الذي يسن سكينه لسلخ ضحاياه.

حروب الرسول غارات جاهلية وسبي

من ضوابط الجهاد في دين الله، قتال المقاتلة فقط: ..... فَإِنِ اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَأَلْقَوْأُ إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَيَا جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلاً (٩٠) النساء.



### منهجيهالبحث

ولا يجوز قتل المشركين والكفار الذين لا يقاتلون المسلمين، واعتزلوا الحرب.

كها لا يجوز معاقبة إنسان بجريرة غيره: وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهِ لاَ يُحِبِّ المُعْتَدِينَ(١٩٠) البقرة.

وسبي نساء المقاتلة اعتداء ومعاقبة لهن بجريرة غيرهن، ولو كانوا أزواجهن أو إخوانهن أو آباءهن: وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ..... (١٨) فاطر.

وحتى لو اعتدى الكفار على المسلمين وسبوا نساءهم وقتلوا من لم يقاتلهم، فلا يجيز ذلك للمسلمين أن يعاملوا الكفار بالمثل: ..... وَلاَ يَجْرِ مَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ المُسْجِدِ الْحُرَامِ أَن تَعْتَدُواْ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَاتَّقُواْ اللهِ إِنَّ الْعَدُوانِ وَاتَّقُواْ اللهِ إِنَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

بينها تريد منا الأحاديث أن نصدق أن رسول الله يتلو علينا القرآن ومن ثم ينبذه وراء ظهره ويهارس العادات الجاهلية في حربه ضد المشركين:

حدّثنا عليُّ بنُ الحسنِ أخبرَنا عبدُ الله أخبرَنا ابنُ عَونِ قال: كتبتُ إلى نافع، فكتبَ إليَّ: إنَّ النَّبيَّ صلى الله عليه وسلم أغارَ على بني المُصْطَلِقِ وهم غازُونَ وأنعامُهم تُسقىٰ على الماءِ، فَقتلَ مُقاتِلتَهم وسَبىٰ ذَراريَّهم وأصابَ يومَثِلْ جُويريةً. حدَّثني بهِ ابنُ عمرَ، وكان في ذٰلكَ الجيش.

اللوحة: مجموعة من قطاع طرق يحملون علماً مكتوباً عليه: لا إله إلا الله محمد رسول الله، يغيرون على أناس آمنين مطمئنين في بلدهم، وبسرعة خاطفة ومفاجئة يتمكنون من قتل الرجال والاستيلاء على الأنعام، ثم افتراس النساء.

ومثل هذا قصة سبي من سموها صفية بنت حيي، وغيرها.

والصور كثيرة جداً، لكن يكتفى بها تقدم لأننا تناولنا الأحاديث في كتاب مستقل اسمه: الحديث والقرآن من منشورات الجمل.



## أمثلة مما تحويه كتب السير

وكتب السير تحتوي على ما تحويه كتب التفسير والحديث وأسباب النزول والناسخ والمنسوخ مجتمعة وتزيد عليها، لذا فسنعطي أمثلة منها أكثر من الكتب الأخرى.

يقول ابن هشام في سيرته

# فصل: ذكر المرأة المتعرضة عبدالله ابن عبد المطلب

وفي الفصل يقول عن والد الرسول الكريم:

قال ابن إسحاق: ثم انصرف عبدالمطلب آخذا بيد عبدالله، فمر به - فيها يزعمون - على امرأة من بني أسد بن عبد العزى بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر، وهي أخت ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزى، وهي عند الكعبة؛ فقالت له حين نظرت إلى وجهه: أين تذهب يا عبدالله قال: مع أبي، قالت: لك مثل الإبل التي نحرت عنك، وقع على الآن، قال: أنا مع أبي، ولا أستطيع خلافه، ولا فراقه.. انتهى.

وقبل تقديم اللوحات التي يمكن رسمها من هذه القصة نقول:

القصة تؤكد أن شخصية ورقة ابن نوفل وهمية تماماً لذا اختلقوا هذه المرأة التي لم يذكروا لها اسهاً وأنها أخت ورقة. فورقة وأخته، اسميان وهميان اختلقهها أهل السير للمس برسول الله عليه الصلاة والسلام.

ويستطيع أي أحد رسم لوحات كثيرة، منها:

اللوحة رقم ١: مومس تعترض والد الرسول وتعرض عليه مواقعتها مقابل المال.

لوحة رقم ٢: تظهر الساقطات يتجولن عند الكعبة في بيت الله الحرام بحثاً عن الزبائن.

لوحة رقم ٣: تظهر والدالرسول كأبله لا يستطيع أن يقرر بنفسه.

# فصل: قصة حمل آمنة برسول الله صلى الله عليه وسلم

قال ابن إسحاق: وحدثني أبي إسحاق بن يسار أنه حُدِّث:

أن عبد الله إنها دخل على امرأة كانت له مع آمنة بنت وهب، وقد عمل في طين له، وبه آثار من الطين، فدعاها إلى نفسه، فأبطأت عليه لما رات به أثر الطين، فخرج من عندها فتوضأ



وغسل ما كان به من ذلك الطين، ثم خرج عامدا إلى آمنة، فمر بها، فدعته إلى نفسها، فأبى عليها، وعمد إلى آمنة، فدخل عليها فأصابها، فحملت بمحمد صلى الله عليه وسلم. ثم مر بامرأته تلك، فقال لها: هل لك قالت: لا، مررت بي وبين عينيك غرة بيضاء، فدعوتك فأبيت علي، ودخلت على آمنة فذهبت بها... انتهى.

فعبد الله كان عند مومس وأراد مواقعتها لكنها أبت لأنه ملطخ بالطين. فوجد آمنة التي قبلت به فواقعها وحملت بالرسول. يعني لو وافقت المومس لحملت بالرسول!

وورد في كتب السير لقاء الرسول وهو صغير براهب مسيحي أطلقوا عليه اسم بحيرا، والقصة طويلة ومعروفة. ولأن بحيرا شخصية وهمية فقد اختلفوا أين عاش، فالزهري يقول إنه من يهود تيهاء، والمسعودي يقول هو من عبد قيس واسمه سرجس، وقال ابن هشام هو في بصرى الشام. وابن هشام ذكر أن الرسول التقى برهبان آخرين منهم: زرير وتمام ودريسا. ويقول إن زيد ابن عمرو ابن نفيل هو من نهى النبي عن أكل القرابين المقدمة للأصنام. وبلعام (قين مسيحي) كان يعلم الرسول في مكة، وقيل اسمه جبر، وقيل بل هما غلامان أحدهما اسمه جبر الآخر يسار، وقيل هو غلام لبني الحضرمي وقيل لبني المغيرة...

ولو أضفنا لهم الاسم المختلق الآخر ورقة ابن نوفل وآخرين فمن السهل على أي شخص أن يقول بأن محمداً ليس رسولاً ولكنه تعلم من المسيحيين ثم صاغ ما تعلم بعباراته وزعم أنه وحي من الله.

ويقول صاحب السيرة الحلبية:

وقيل تعبده كان بالذكر وصحفه في (سفر السعادة) وقيل بغير ذلك. ومن ذلك الغير أنه قيل كان يتعبد قبل النبوة بشرع إبراهيم. وقيل بشريعة موسى غير ما نسخ منها في شرعنا وقيل بكل ما صح أنه شريعة لمن قبله غير ما نسخ من ذلك في شرعنا... انتهى.

هذا التهريف يثبت أن الرسول تتلمذ على أيدي رجال الدين المسيحيين واليهود وما قاله لم يكن وحياً.

اللوحة: تظهر محمداً كتلميذ وسط قسس ورهبان تتدلى من رقابهم الصلبان وبين أيديهم الكتب.



ويقول ابن إسحاق وغيره من كتب السير إن رسول الله كان يعمل عند خديجة أجيراً وكان يسافر للشام في تجارتها. وبها أن الشام بلد المسيحية فلابد أنه كان يعرج على أساتذته الرهبان ويتعلم منهم.

ولعل من المفيد أن يذكر أن الواقع يكذب أن خديجة كانت ميسورة الحال وكانت امرأة أعهال كها تزعم كتب السير. لأن هذه الكتب لم تذكر لنا امرأة أخرى من قريش كانت تتعامل بالتجارة التي كانت وقفاً على الرجال دون النساء في ذلك المجتمع الذكوري المبحت الذي كان يتوارث النساء كها يتوارث المتاع، فكيف يكون بينهم امرأة تتنافس مع الرجال في التجارة. ولو كانت خديجة من الأغنياء لظهر هذا على حياة الرسول الذي لم تبد عليه علامات المغنى أبداً لا في مكة ولا في المدينة، لدرجة أن الله فرض له من الغنائم حصة مساوية للمسكين وابن السبيل وكل محتاج: وَاعْلَمُواْ أَنَّهَا غَيْمتُم مَّن شَيْء فَأَن لله مُحسَه وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَاللَّسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن كُنتُمْ آمَنتُمْ بِالله وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَلْم وَالْمُولُولُ وَلَذِي الْفُرْقَانِ يَوْمَ النَّتَامُ وَالله عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ (١٤) الأنفال.

# باب: سلام الحجر والشجر عليه قبل مبعثه

عن سمرة قال: قال رسول الله: إني لأعرف حجراً بمكة كان يسلم عليّ قبلَ أن أبعث، إني لأع فه الآن.

اللوحة ١: محمد يتخيل أن الأحجار تخاطبه ويحدث الناس بها يتخيل وكأنه حدث له بالفعل.

اللوحة ٢: تظهر محمداً وهو يضع أذنه على صخرة وبجانبه عدد من الرجال، وأحدهم يسأله: ماذا تفعل يا محمد؟ فيقول: هششش دعني أفهم ما يقول لي الحجر، فيقهقه الرجل منصرفاً وهو يهز رأسه ويضرب يداً بيد حسرة على حال محمد.

كما ورد في باب بدء الوحي أن الجبل الذي يقع فيه غار حراء كان يتحدث مع الرسول، وهذا نص ما ورد:

وكان يخلو بغار حراء بالمد والقصر، وهذا الجبل هو الذي نادى رسول الله صلى الله عليه وسلّم بقوله إلى يا رسول الله لما قال له ثبير وهو على ظهره: اهبط عني، فإني أخاف أن تقتل على ظهرى فأعذب.



اللوحة رقم ١: تظهر الرسول أنه كان يختلي بغار حراء لأنه يظن أن الجبل يتحدث إليه.

اللوحة رقم ٢: الرسول ينزل من فوق ظهر حماره «ثبير» وهو غاضب، فيقول له رجل مار بجانبه: ما بك يا محمد؟

فيرد قائلاً: ألم تسمع هذا الحمار وهو يقول لي انزل عن ظهري؟

فيتبسم الرجل بشفقة، ويهز رأسه بأسي.

# وورد في باب بدء الوحي

ونقل الماوردي عن الشعبي أن الله قرن إسرافيل عليه السلام ا بنبيه ثلاث سنين يسمع حسه و لا يرى شخصه. وقيل إنه مكث خس عشرة سنة يسمع الصوت أحياناً ولا يرى شخصاً، وسبع سنين يرى نوراً ولم ير شيئاً غير ذلك.

(يعني أن الرسول أمضى ٢٢ سنة من عمره وهو يتخيل سهاع الأصوات ورؤية أشياء لا وجود لها).

اللوحة ١: تظهر الرسول وهو يهرول في طرقات مكة ويتحدث إلى الفضاء ويحرك يديه وكأنه يخاطب أحداً، ورجال قريش يقول أحدهم: إنه محمد ندعو العزى أن تشفيه.

اللوحة ٢: تظهر محمداً وحوله رجال قريش وهم يسألونه بسخرية: يا محمد أخبرنا ما الذي ترى وتسمع، فيسرد لهم محمد ما يتخيل وما يظهر له من تهيئوات، وهم يتغامزون فيها بينهم ويبتسمون.

وفي نفس المسار وفي سيرة بن هشام فصل بعنوان:

# تثبت خديجة رضي الله عنها من الوحي

ومما جاء فيه: قال ابن إسحاق: وحدثني إسهاعيل بن أبي حكيم مولى آل الزبير: أنه حُدث عن خديجة رضي الله عنها أنها قالت لرسول الله صلى الله عليه وسلم: أي ابن عم، أتستطيع أن تخبرني بصاحبك هذا الذي يأتيك إذا جاءك قال: نعم؛ قالت: فإذا جاءك فأخبرني به. فجاءه جبريل عليه السلام كها كان يصنع، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لخديجة:

الا وجود لملك من الملائكة اسمه اسرافيل في القرآن، ولا في ثقافة أهل مكة. ولكنه موجود في الاسرائيليات، وهو ما يظهر
 ثقافة مختلق القصة.



يا خديجة، هذا جبريل قد جاءن؛ قالت: قم يا ابن عم فاجلس على فخذي اليسرى؛ قال: فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم فجلس عليها؛ قالت: هل تراه قال: نعم؛ قالت: فتحول فاجلس على فخذي اليمنى؛ قال: فتحول رسول الله صلى الله عليه وسلم فجلس على فخذها اليمنى؛ فقالت: هل تراه قال: نعم. قالت: فتحول فاجلس في حجري؛ قالت: فتحول رسول الله صلى الله عليه وسلم فجلس في حجرها؛ قالت: هل تراه قال: نعم؛ قال: فتحسرت وألقت خارها ورسول الله صلى الله عليه وسلم خالس في حجرها، ثم قالت له: هل تراه قال: لا؛ قالت: يا ابن عم، اثبت وأبشر، فو الله إنه لملك وما هذا بشيطان.

قال ابن إسحاق: وقد حدثت عبد الله بن حسن هذا الحديث، فقال: قد سمعت أمي فاطمة بنت حسين تحدث بهذا الحديث عن خديجة، إلا أني سمعتها تقول: أدخلت رسول الله صلى الله عليه وسلم بينها وبين درعها، فذهب عند ذلك جبريل، فقالت لرسول الله صلى الله عليه وسلم: إن هذا لملك وما هو بشيطان.

النصوص السابقة تقول: إن الرسول يهيأ له أنه يسمع أصواتاً ويرى أشياءً لا وجود لها. اللوحة: تصور محمداً وحده وهو يتلفت يمنة ويسرة ويتحدث إلى فراغ واضعاً أصبعيه في أذنيه لئلا يسمع ما يظن أنه يسمع.

مشهد: يظهر فيه محمد وهو ينتقل من الجلوس على فخذ خديجة الأيمن فالأيسر ثم تدخله بينها وبين درعها في منظر جنسي فاضح وهو يقول: «أوه آهـالآن لا أراه لا أراه».

ولم يسلم نسب الرسول من الأذي، فقد نقل ابن هشام في سيرته:

## باب نسبه الشريف

وضمن الحديث عن جد الرسول عبد المطلب يقول:

وقيل له عبد المطلب، لأن عمه المطلب لما جاء به صغيراً من المدينة أردفه خلفه، وكان بهيئة رثة: أي ثياب خلقة، فصار كل من يسأل عنه ويقول من هذا؟ يقول عبدي أي حياء أن يقول ابن أخى... انتهى الاقتباس.

هذه القصة تحمل تحقيراً لجد الرسول، ولمن يرغب في رسم لوحة سيئة عن القصة فسيظهر جد الرسول ليس قرشياً ولكنه عبد لأحد رجال قريش ألحقه بنسبه.



# أشد ما أوذي به الرسول

يقول ابن هشام: طلع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأقبل يمشي حتى استلم الركن، ثم مر بهم طائفا بالبيت، فلما مر بهم غمزوه ببعض القول. قال: فعرفت ذلك في وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم.

قال: ثم مضى، فلما مر بهم الثانية غمزوه بمثلها، فعرفت ذلك في وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم: ثم مر الثالثة فغمزوه بمثلها، فوقف، ثم قال: أتسمعون يا معشر قريش، أما والذي نفسى بيده، لقد جئتكم بالذبح.

اللوحة ١: تظهر الرسول وقد تجمهر عليه رجال قريش الأجلاء المتحضرون، يريدون أن يفهموا ما أصاب ابنهم، وهو يتوعدهم بالذبح وقد تمنطق بسيفه ومرر يده على حلقة إشارة لقطع رؤوسهم.

# عن معركة بدر وأسبابها

يصور ابن إسحاق أن معركة بدر سببها إغارة المسلمين على قوافل قريش القادمة من الشام لسلبها وأن قريشاً خرجت للدفاع عن أموالها. يعني أن قريشاً مدافعة عن حقها وأن الرسول والمسلمين عصابات نهب وسلب.

## يقول ابن إسحاق:

قال ابن إسحاق: فحدثني محمد بن مسلم الزهري، وعاصم بن عمر بن قتادة، وعبدالله بن أبي بكر، ويزيد بن رومان، عن عروة بن الزبير وغيرهم من علمائنا، عن ابن عباس، كل قد حدثني بعض هذا الحديث فاجتمع حديثهم فيما سقته من حديث يدر، قالوا: لما سمع رسول الله على الله عليه وسلم بأبي سفيان مقبلا من الشام، ندب المسلمين إليهم، وقال: هذه عير قريش فيها أموالهم فاخرجوا إليها لعل الله يُنْفِلُكُموها.

فها كان من قريش إلا أن تجهز رجالها وخرجوا لحماية قافلتهم، ويقول ابن إسحاق:

فتجهز الناس سراعا، وقالوا: أيظن محمد وأصحابه أن تكون كعير ابن الحضرمي، كلا والله ليعلمن غير ذلك. فكانوا بين رجلين، إما خارج وإما باعث مكانه رجلا. وأوعبت قريش، فلم يتخلف من أشرافها أحد.



اللوحة هنا: تظهر مجموعة من الصعاليك على خيولهم شاهرين سيوفهم ويتقدمهم محمد وقد كمنوا قرب طريق القوافل بانتظار وصول القافلة لمباغتة رجالها والاستيلاء عليها.

ولوحة أخرى: تظهر رجال قريش الشجعان وهم يهرولون خارجين من مكة علهم يستطيعون الوصول لقافلتهم وحمايتها قبل أن ينال منها محمد وعصابته، تاركين خلفهم نساءهم وصبيانهم المساكين يتضورون جوعاً.

# سبب نزول سورة الكوثر

قال ابن إسحاق: حدثني جعفر بن عمرو - قال ابن هشام: هو جعفر ابن عمرو بن أمية الضمري - عن عبدالله بن مسلم أخي محمد بن مسلم بن شهاب الزهري، عن أنس بن مالك، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقيل له: يا رسول الله، ما الكوثر الذي أعطاك الله قال: نهر كها بين صنعاء إلى أيلة، آنيته كعدد نجوم السهاء، ترده طيور لها أعناق الإبل.

قال: يقول عمر بن الخطاب: إنها يا رسول الله لناعمة؛ قال: آكلها أنعم منها.

واضع القصة لا يؤمن بالرسول ويريد أن يصور لنا أن عمر أيضاً لا يؤمن بالرسول، وأن الرسول يعلم أن عمر يعلم أنه ليس رسولاً.

واللوحة التي يمكن رسمها تظهر الرسول يحدث على العامة قصصاً غير معقولة ومن حوله يهزون رؤوسهم مصدقين، فيلتفت عمر للرسول ويقول: إنها يا رسول الله لناعمة (مثل أن يقال للكذبة كبيرة أو قوية)، فيلتفت الرسول ويقول: آكلها أنعم منها (مثل أن يقال: من يصدقها يستأهل).

## الإسراء

هناك الكثير من الروايات التي أوردتها كتب السير والحديث والتفسير نذكر بعضها:

## رواية منسوبة لعائشة

تقول: قال ابن إسحاق: حدثني بعض آل أبي بكر: أن عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم كانت تقول: ما فُقد جسد رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكن الله أسرى بروحه.



## ورواية منسوبة لابن مسعود

تقول: أي رسول الله صلى الله عليه وسلم بالبراق - وهي الدابة التي كانت تحمل عليها الأنبياء قبله، تضع حافرها في منتهى طرفها - فحُمل عليها، ثم خرج به صاحبه، يرى الآيات فيها بين السهاء والأرض، حتى انتهى إلى بيت المقدس، فوجد فيه إبراهيم الخليل وموسى وعيسى في نفر من الأنبياء قد جمُعوا له، فصلى بهم. ثم أي بثلاثة آنية، إناء فيه لبن، وإناء فيه ماء. قال: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فسمعت قائلا يقول حين عُرضت على: إن أخذ الماء غرق وغرقت أمته، وإن أخذ الخمر غوى وغوت أمته، وإن أخذ اللبن هُدي وهديت أمته. قال: فأخذت إناء اللبن، فشربت منه، فقال لي جبريل عليه السلام: هُديت وهديت أمتك يا محمد.

واللوحات المستمدة من هذه القصص للسخرية من الرسول كثيرة منها:

## اللوحة رقم ١:

الرسول وحوله أصحابه وهو يقص عليهم حلماً رآه اعتقد أنه حدث بالفعل. فتقاطعه عائشة من خلف ساتر وتقول: ولكنك لم تغادر الفراش في تلك الليلة يا محمد كما أخبرتنا أم هانىء. وبعد أن ينتهي من سرد القصة يقول أحد الأتباع: يا رسول الله من الذي كان يقول لك خذ اللبن، فيقهقه رجل بجانبه بصوت خافت. يتغير وجه محمد ويغادر المجلس بحجة أنه مشغول.

وأم هانيء بنت أبي طالب واسمها فاختة تروي أن الرسول كان يبيت عندها في تلك الليلة التي أسري به فيها. كما يزعم ابن هشام في سيرته والبخاري في حديثه.

وهذا نص ما ورد في سيرة ابن هشام: قال محمد بن إسحاق: وكان فيها بلغني عن أمر هانيء بنت أبي طالب رضي الله عنها، واسمها هند، في مسرى رسول الله صلى الله عليه وسلم، أنها كانت تقول: ما أُسري برسول الله صلى الله عليه وسلم إلا وهو في بيتي، نام عندي تلك الليلة في بيتي، فصلى العشاء الآخرة، ثم نام ونمنا، فلما كان قبيل الفجر أهبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فلما صلى الصبح وصلينا معه، قال: يا أم هانيء، لقد صليت معكم العشاء الآخرة كما رأيت بهذا الوادي، ثم جئت بيت المقدس فصليت فيه، ثم قد صليت صلاة المعداة معكم الآن كما ترين، ثم قام ليخرج، فأخذت بطرف ردائه، فتكشف عن بطنه



كأنه قُبطية مطوية، فقلت له: يا نبي الله، لا تحدث بهذا الناس فيكذبوك ويؤذوك؛ قال: والله لأحدثنهموه.

اللوحة ١:

الرسول يبيت عند ابنة عمه في بيتها (وهو غير محرم لها) وتفاصيل اللوحة تمنعها الرقابة. خاصة أن أم هاني، تقول: «دخل عليّ رسول الله صلى الله عليه وسلّم بغلس: أي في الظلام بعيد الفجر وأنا على فراشي... كما ورد في السيرة الحلبية.

اللوحة : ٢

الرسول يحلم بحلم ويقصه على أم هانى، على أنه حدث له بالفعل، فتقول أم هانى، وهي تشعر بالأسى: يا حبيبي يا محمد أنت بالفعل ذهبت البارحة لفلسطين ومنها للسماء ورأيت ربك و دخلت الجنة والنار ورأيت الرسل الذين ماتوا قبل آلاف السنين وصليت بالملائكة، لكن من الأفضل ألا تخبر أحدا بذلك خوفا عليك من أن يتهموك بالجنون أو يصيبوك بالعين. فيرد محمد باندفاع: بل سأخبرهم! سأخبرهم!

ونستمر مع روايات الإسراء كها وردت في السيرة الحلبية

فابن سعد يقول إن الرسول فُقد في تلك الليلة بجسده وأن العباس وجده آخر الليل في وادي ذي طوى الذي يبعد عن الحرم خارج مكة.

وفي رواية عن الحسن أن جبريل جاءه وهو نائم في المسجد فهمزه وأخرجه وأركبه البراق. وكثرة الروايات المتعارضة المختلفة توحي باللوحة التالية:

لوحة :٣

محمد حوله عدد من أتباعه وهو يقص عليهم كيف أسري به، فيعترض أحدهم قائلا: يا محمد ولكنك أخبرتنا في السابق أنك كنت في المسجد الحرام، فصرخ آخر وقال: بل قلت لنا أنك كنت تبيت عند أم هانيء. فقال ثالث: لا لقد قال إن هذا حدث له في المدينة! فتلعثم محمد وقال: نعم نعم كل هذا صحيح فقد أسري بي عدة مرات.

المشهد الذي يمكن إخراجه من القصة:

محمد تفتقده خديجة في احدى الليالي فتهرع لعمه العباس فيخرج ويخرج معه الناس للبحث



عنه في الأودية المحيطة بمكة. ثم ينتقل المشهد والعباس يعثر على محمد في وادي ذي طوى هائماً على وجهه فيمسك به ويعيده لخديجة قائلاً: كوني أكثر حرصاً على مراقبته يا ابنة العم! فقد لا نتمكن من العثور عليه في المرة القادمة أو قد يصاب بمكروه.

## المعراج

يروي ابن هشام في سيرته ما يتفق فيه مع ما ورد في البخاري وبعض كتب الحديث الأخرى من أن جبريل والرسول عندما وصلا للسهاء الدنيا قرع جبريل الباب فقال له حرس الباب من الطارق؟ فقال جبريل! فقالوا له: ومن معك؟ قال: محمد. قال الحرس: أو بعث؟ وأدخلوهما ثم يتنقلان من سهاء لسهاء حتى يصلا عرش الرحمن وتفرض الصلاة خمسين وفي طريق العودة يستوقفها موسى ويتساءل عن عدد الصلوات المفروضة فخبره الرسول فيقنع محمد بالعودة إلى رب العرش ويسأله التخفيض فيخفض خساً ... ويتكرر الذهاب والإياب حتى تصل إلى خس صلوات ثم يعود جبريل ومحمد للأرض.

وبحكم أنها تسلسل متحرك فسنفترض أن أحداً بمن يريد مهاجمة الإسلام أراد السخرية من هذه القصة وقام بإنتاج فيلم مسيء.

وهذه بعض المشاهد المخزية:

### المشهد ١:

صورة تظهر الساء كبناء عظيم له سور لا يمكن رؤية أعلاه وله باب هائل الكبر والمساحة (كل هذا في أفق الصورة كون الساء فوق الأرض) وجبريل (عبارة عن ملاك أبيض بعدة أجنحة بيضاء تشع نوراً) وبين يديه محمد بحجمه البشري الصغير وهو يتطلع لما حوله بفضول ووجل. وجبريل يخبط الباب بجناحه فيهتز فيصرخ الحرس من خلف الباب: من الطارق؟ فيجيب جبريل: أنا ! أنا جبريل! ويستكمل الحوار.

# فصل عرض الأرواح على آدم

قال أبو سعيد الخدري في حديثه: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: لما دخلت السهاء الدنيا، رأيت بها رجلا جالسا تُعرض عليه أرواح بني آدم، فيقول لبعضها إذا عُرضت عليه خيرا ويُسر به، ويقول: روح طيبة خرجت من جسد طيب؛ ويقول لبعضها إذا عُرضت



عليه: أف، ويعبس بوجهه ويقول: روح خبيثة خرجت من جسد خبيث. قال: قلت: من هذا يا جبريل؟ قال: هذا أبوك آدم.

## تعليق:

آدم ميت ومن يمت لا تعاد له الحياة إلا يوم القيامة. ويمكن ملاحظة أن عرض الأنفس على آدم في السياء يعارض قول كتب التراث أن هناك عذاب قبر، لأنه إن كان هناك عذاب قبر فالأنفس تعذب أو في نعيم في قبرها وليس في السهاء.

### المشهد ٢:

رجل ضخم الجثة شعره أبيض كث اللحية يجلس على كرسي عريض وهناك صف طويل جداً لا ينتهي من الناس نساء ورجال وأطفال ورضع يعرضون عليه وهو يعبس لهذا ويفرح لهذا ويسب هذا ويمدح ذاك.

ويستمر ابن هشام يستعرض قصصاً عما في النار نذكرها أثناء استعراض الرسم: المشهد ٣:

نار مستعرة ولهب يتطاير ووسطها الرسول وهو يطير في جنبات النار مع جبريل، فيرى في جهة من النار يافطة مكتوب عليها: أكلة مال البتامى. وتحتها: رجال لهم مشافر كمشافر الإبل، في أيديهم قطع من نار كالأفهار، يقذفونها في أفواههم، فتخرج من أدبارهم. وفي جهة أخرى، يافطة مكتوب عليها: آكلو الربا، وتحتها: رجال لهم بطون لم أر مثلها قط بسبيل آل فرعون، يمرون عليهم كالإبل المهيومة حين يُعرضون على النار، يطئونهم لا يقدرون على أن يتحولوا من مكانهم ذلك. وفي جهة أخرى يافطة مكتوب عليها: الزناة: رجالا بين أيديهم لحم ثمين طيب، إلى جنبه لحم غث منتن، يأكلون من الغث المنتن، ويتركون السمين العليب. وقبل أن يتساءل محمد: أين النساء، وهن أكثر حطب جهنم، يقول له جبريل، التفت إلى يسارك، وهناك يرى محمد يافطة كتب عليها: من نسبت ابنها لزوجها من غيره، التفت إلى يسارك، وهناك يرى محمد يافطة كتب عليها: من نسبت ابنها لزوجها من غيره، وحتها: نساء معلقات بثديهن.

فيصيب الرسول قشعريرة ويطلب الخروج من النار.

ثم يطلب من جبريل مواصلة الرحلة للسهاء الثانية، وبمجرد ما دلف مع الباب حتى التقى "ابنى الخالة" عيسى ابن مريم ويحيى ابن زكريا.



وأتساءل: هل عيسي ويحي ابنا خالة؟

القرآن لم يقل بهذا ولم يشر إليه، مثلها أن القرآن يؤكد أن الجنة والنار لم تخلق بعد، وستخلق مع خلق كون القيامة وليس في هذا الكون.

### الشهد ٤:

تظهر الرسول وقد دلف من باب السهاء الثانية الضخم ومعه جبريل ويجد أمامه شابين حسني المظهر، وجبريل يقدمهها: هذا عيسى ابن مريم وهذا يحيى ابن زكريا، وهذا ضيفنا الكبير محمد ابن عبد الله الذي أرسل للأميين بعد موتكم بوقت طويل... فتختلط أصوات الثلاثة: تشرفنا! أهلا وسهلا! كيف هي الأخبار تحت على الأرض؟ كل شيء على ما يرام الحمد لله. فيقاطعهم جبريل: عذراً فنحن على عجلة من أمرنا.. هيا بنا يا محمد الوقت يداهمنا... في أمان الله!

### المشهده:

تظهر جبريل وهو يحضن محمداً ويطير بين السهاوات والشهب تتطاير يمنة ويسرة ويمران بالكواكب والشموس والثقوب السوداء.

المشهد ٦: من السماء الثالثة

الباب الضخم يفتح بصرير يصم الآذان على بهو رائع فيه سجادة مذهبة بطول ميل في ميل وستائر من حرير وكرسي عريض غائص فيه يوسف ابن يعقوب.

والمشهد الثاني: يوسف ينهض باشاً مبتسماً بعد أن عرفه جبريل بالضيف ويبادله محمد الابتسام والمصافحة ثم يعلن جبريل أن الوقت ضيق ويودعان يوسف.

المشهد الثالث: جبريل يحتضن محمداً ثم يطير عبر باب السهاء الثالثة الضخم إلى أعلى باتجاه السهاء الرابعة.

ويتكرر المشهد في السهاء الرابعة مع إدريس والخامسة مع هارون والسادسة مع موسى. ويجتازونهم إلى السهاء السابعة حيث إبراهيم جالس على كرسي عند باب البيت المعمور وجموع هائلة من الملائكة يدخلون من عنده، في صورة كأن إبراهيم واحد من الذين يجلسون عند باب الحرم المكي هذه الأيام والملائكة مثل جموع الناس الداخلين للحرم.



وينقل لنا ابن هشام أن الرسول دخل الجنة وكل ما لفت انتباهه هو: فرأيت فيها جارية لعساء، فسألتها: لمن أنت وقد أعجبتني حين رأيتها؛ فقالت: لزيد بن حارثة، فبشًر بها رسول الله صلى الله عليه وسلم زيد بن حارثة.

## اللوحة:

جارية وليست من الحور لونها حمراء داكن مثل لون بعض أصباغ الشفاه، استرعت انتباه محمد فسأل وهو يقلب النظر فيها بإعجاب: لمن هذه الجارية؟ كما في سوق النخاسة. فأخبره جبريل أنها محجوزة.

أما أهم ما في قصة المعراج فهو الحديث عن فرض الصلاة وأعتذر عن تخيله كلوحة أو كمشهد. لكن من رغب أن يتخيل المشاهد الجريئة جدا على الله والرسول فليقرأ حديثاً أورده البخاري في باب قوله وكلم الله موسى تكليها ويبدأ بقوله: حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللهِ آَنَهُ قَالَ سَمِعْتُ ابْنَ مَالِكِ يَقُولُ لَيْلَةَ أُسْرِى بَرُسُولِ اللهِ ال

ومما ورد فيه: ثُمَّ عَلاَ بِهِ فَوْقَ ذَلِكَ بِهَا لاَ يَعْلَمُهُ إِلاَّ اللهُ، حَتَّى جَاءَ سِدْرَةَ المُنتَهَى وَدَنَا الجُبَّارُ رَبُّ الْعِزَّةِ فَتَدَلَّى حَتَّى كَانَ مِنهُ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى فَأَوْحَى اللهُ فِيهَا أَوْحَى إِلَيْهِ خُسِينَ صَلاَةً عَلَى أُمَّتِكَ كُلَّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ. فَلَمْ هَبَطَ حَتَّى بَلَغَ مُوسَى فَاحْتَبَسَهُ مُوسَى فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ مَاذَا عَهِدَ إِلَيْكَ رَبُكَ قَالَ عَهِدَ إِلَى خُسِينَ صَلاَةً كُلَّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ. قَالَ إِنَّ أُمَّتَكَ لاَ تَسْتَطِيعُ ذَلِكَ عَهِدَ إِلَيْ جَبْرِيلَ فَالْبَعْفَ النَّيِيُّ - صلى الله عليه وسلم - إلى جِبْرِيلَ فَالْ جِبْرِيلَ كَانُهُ يَسْتَشِيرُهُ فِى ذَلِكَ، فَأَشَارَ إِلَيْهِ جِبْرِيلُ أَنْ نَعَمْ إِنْ شِئْتَ. إنتهى الاقتباس. وقد تكرر التخفيض حتى انتهى الخمس.

ومن اللوحات الكثيرة التي يمكن رسمها هنا والمسيئة لله جل وعلا وللرسول عليه الصلاة والسلام:

## لوحة ١ :

مستمدة من قوله: حَتَّى جَاءَ سِدْرَةَ المُنْتَهَى وَدَنَا الْجَبَّارُ رَبُّ الْعِزَّةِ فَتَدَلَّى حَتَّى كَانَ مِنْهُ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى.

في خلفية الصورة سدرة عظيمة وفوقها "الجبار" وقد تدلى - كما يتدلى الخفاش أو القرد من



غصن شجرة - رأسه الضخم إلى أسفل ورجلاه للأعلى (أستغفر الله) حتى كاد أن يلامس محمد الذي يبدو في الصورة بحجمه البشري الضئيل جدا والذي لا يكاد يرى.

## لوحة ٢:

مستمدة من قوله: " ثُمَّ هَبَطَ حَتَّى بَلَغَ مُوسَى فَاحْتَبَسَهُ مُوسَى فَقَالَ يَا مُحُمَّدُ مَاذَا عَهِدَ إِلَيْ مُوسَى فَقَالَ يَا عُحَمَّدُ مَاذَا عَهِدَ إِلَىٰ خَسْمِنَ صَلاَةً كُلَّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ. فَالَ إِنَّ أُمَّتَكَ لاَ تَسْتَطِيعُ ذَلِكَ فَارْجِعْ فَلْيُحَفِّفْ عَنْكَ رَبُّكَ وَعَنْهُمْ. فَالْتَفَتَ النَّبِيُّ - صلى الله عليه وسلم - إِلَى جِبْرِيلَ كَأَنَّهُ يَسْتَشِيرُهُ فِي ذَلِكَ، فَأَشَارَ إِلَيْهِ جِبْرِيلُ أَنْ نَعَمْ. «

تظهر الرسول مسلوب الإرادة لا يستطيع أن يقرر ما يفعل وأقرب للسذاجة، يلتفت إلى جبريل مستائلا. بينها يظهر موسى شخصاً قوي الشخصية والتركيز ذكي ملهم قيادي.

### مشهد ۱:

يظهر الله (تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً) وأمامه محمد يطلب منه التخفيض في الصلوات، فيقول: حسناً سأخفض عنكم خس صلوات... هذا قرار نهائي.

ويتكرر المشهد عدة مرات وفي كل مرة يخفض، ويقول: هو قرار نهائي.

### مشهد ۲:

الله (تبارك عن ذلك علواً كبيراً) وأمامه محمد وهو يقول بصوت منخفض: يا ربي خمسون صلاة تحتاج لوقت أكثر من ٢٤ ساعة. فإما أن تطيل اليوم وتجعله ٦٠ ساعة أو تخفض لنا عدد الصلوات. فيجيب الخالق (تعالى عن ذلك وتبارك) دعني أرى... ويظهر وهو يقسم عدد ساعات النهار والليل على عدد الصلوات ثم يقول: نعم نعم كلامك فيه شيء من الصحة يا محمد، من أخبرك بذلك؟ محمد يجيب: إنه موسى يا إلهي... فيردد رب السموات والأرض: أوه موسى! هذا الرجل لا مثيل له. حسناً سأخفض.

والحديث ينتهي هكذا: " قَالَ رَسُولُ اللهَّ – صلى الله عليه وسلم – يَا مُوسَى قَدْ وَاللهَّ اسْتَحْيَيْتُ مِنْ رَبِّى مِمَّا اخْتَلَفْتُ إِلَيْهِ. قَالَ فَاهْبِطْ بِاسْمِ اللهِّ. قَالَ وَاسْتَيْقَظَ وَهْوَ فِي مَسْجِدِ الحُرَامِ".



### مشهد ۲:

الرسول وسط أصحابه يروي لهم أنه كان في السهاء وقابل الله وموسى وبعض الرسل الأموات ورأى الجنة والنار.. وقد بلغ بهم الحماس والتفاعل مبلغه لينهي كلامه بالقول: فاستيقظت فإذا أنا في المسجد الحرام... وأحد الحاضرين يقول: يا له من حلم مثير. وآخر يقول: لقد ظننت أن هذا حدث لك بالفعل فهو مشابه للقصة التي أخبرتنا أنها حدثت لك عندما جاءك جبريل وغطك وقال لك اقرأ. في نفس الوقت ينهض رجل من الجلوس وينصرف وهو يقول: لقد سئمت قصص أحلامك التي لا تنتهى يا محمد.

ومما ورد في سير أعلام النبلاء للذهبي عن المعراج ما يلي:

الجزء السادس والعشرون قَالَ ابْنُ سَعْدِ: وَأَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عُمَرَ، قَالَ: حَدَّنِي أُسَامَةُ بْنُ رَيْدِ اللَّيْثِيُّ، عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعْيْب، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّه، قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عُمَرَ: وَحَدَّنَنَا مُوسَى بْنُ يَعْقُوبَ، عَنْ عُرُوهَ، عَنْ أَمُّ سَلَمَةَ. وَحَدَّنَنَا مُوسَى بْنُ يَعْقُوبَ، عَنْ أَمِّ اللَّمْوَدِ، عَنْ عُرُوهَ، عَنْ أَيْمِه، عَنْ عَرْوَه، عَنْ عَرْوَه، عَنْ عَرْوَه، عَنْ عَرْوَه، عَنْ عَرْوَه، عَنْ عَرْدُهُ الله بْنُ جَعْفِر، عَنْ زَكْرِيَّا بْنِ عَمْرِو، عَنِ ابْنِ أَي الْأَسْوَدِ، عَنْ أَمِّ هانى، وَحَدَّثَنِي عَبْدُ الله بْنُ جَعْفِر، عَنْ زَكْرِيًّا بْنِ عَمْرِو، عَنِ ابْنِ أَي الله صلى الله مَلْ عَنْ ابْنِ عَبْسٍ، وَسَاقَ الْحَدِيثَ بَعْضِهِمْ فِي بَعْضِ، قَالُوا: "أُسْرِي بِرَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم لَيْلَة سَبْعَ عَشْرَة مِنْ شَهْرِ رَبِيعِ الْأَوَّلِ قَبْلَ الْحِجْرَةِ مِنْ شَعْبٍ أَي طَالِبٍ إِلَى بَيْتِ الْمُقَدِسِ، وَسَاقَ الْحَدِيثَ بَعْضِهُ مَ بَلْكَ الْعَبَّاسُ ذَا طُوَى، فَجَعَلَ يَصْرُخُ: يَا مُحَمَّدُ يَا كُمَدُ اللَّيْكَة وَسَلم لَيْكَة مَنْ مَعْ مَلْ الله عليه وسلم لَيْكَةً اللَّيْكَة وَمَكَ مَدُ مَنْ فَقِدَ يَتَلَمَّسُونَة ، حَتَّى بَلَغَ الْعَبَّاسُ ذَا طُوى، فَجَعَلَ يَصْرُخُ: يَا مُحَمَّدُ يَا مُحَمَّدُ يَا مُعَمَّدُ اللَّيْكَة وَمَكَ مَنْ أَنْ اللَّيْلَةِ وَسَلَم لَبُيْكَ. فَقَالَ: يَا ابْنَ أَخِي عَنَيْتَ قَوْمَكَ مُنْذُ اللَّيْلَةِ فَالَ : مَا أَصَابَى إِلا خَيْرٌ ابْتهى

### مشهد ۱:

بنو عبد المطلب في ليلة ظلماء منتشرون في الجبال والشعاب المحيطة بمكة يبحثون عن محمد الذي يحدثهم أنه يخاطب الحجر والشجر ويسمع أصواتاً من السهاء. وعندما يجدونه يقول لمم: لقد كنت في فلسطين. فيقول له العباس متهكماً وهو يعلم أنه يتخيل أحداثا ويتحدث عنها على أنها وقعت: أذهبت وجئت في ليلتك هذه؟ فيقول: نعم ... فيهز العباس رأسه



بأسى على حال محمد التي وصلت لليأس ويقول: المهم أنك بخير ولم تصب بأذى في هذا الليل الدامس، هيا بنا يا ابن أخي إلى مكة.

وقد جمع صاحب السيرة الحلبية صفات البراق بهذا الشكل: وفي كلام بعضهم في صفة البراق «وجهه كوجه الإنسان، وجسده كجسد الفرس وقوائمه كقوائم الثور، وذنبه كذنب الغزال، لا ذكر ولا أنثى» وذكر بعضهم أن أذنيها كأذني الفيل، وعنقها كعنق البعير. وصدرها كصدر الفيل كأنه من ياقوت أحمر. لها جناحان كجناح النسر، فيهها من كل لون قوائمها كقوائم الفرس، وذنبها كذنب البعير... انتهى.

اللوحة:

واضحة ولو كنت رساماً لرسمتها.

ولعلنا نتوقف هنا فالمهم هو إعطاء أمثلة وليس الإحاطة بكل ما تحويه كتب السير في أي موضوع.

وقبل أن نتحدث عما نسب للرسول من غزوات نؤكد أن كل الغزوات التي لم يذكرها القرآن فهي لم تقع ولكنها مختلقة حتى لو بلغت شهرتها الآفاق وترسخت وانتشرت وعرفها القاصي والداني. فلم يكن هناك على سبيل المثال قتال في خيبر زمن رسول الله برغم أن غزوة خيبر لا يختلف عليها اثنان، وسنورد في بداية حديثنا اليوم قصة عن سرية قالت كتب التراث إنها وقعت وأوردت فيها أساء أشخاص لا وجود لهم.

## قتل عصهاء بنت مروان

القصة وردت في الطبقات الكبرى لابن سعد، والبداية والنهاية، وسيرة ابن هشام، والسيرة الحلبية، والمغازي للواقدي، والروض الأنف وعدد كبير من الكتب التراثية الأخرى.

الشهد:

عَصْمَاءَ بِنْتَ مَرْوَانَ تهجو النّبِيّ وتقول شعراً بذيئاً:

فَبِاسْتِ بَنِى مَالِكِ والنّبِيتِ

وَعَوْفٍ وَبِاسْتِ بَنِى الْخَزْرَجِ

ثم ينتقل المشهد إلى أحد اصحاب محمد وهو يقطع عهداً على نفسه أمام الله أن يقتلها.



ثم ينتقل المشهد والرجل يتسلل بين بيوت قبيلة المرأة فِي جَوْفِ اللَّيْلِ إلى أن يصل لبيتها، فيدلف إلى البيت.

ينتقل المشهد معه إلى داخل البيت والرجل واقف شاهرا سيفه، وأمامه المرأة وحولها ينام صغارها. بعضهم يحيط بها ورضيع قد ضمته على صدرها.

يتحرك الرجل بحذر لئلا يصدر صوتاً، حتى يقترب من المرأة. يضع سيفه بجانبه ثم بكل هدوء وبرودة أعصاب يفتك الرضيع من ثدي أمه ويضعه بجانبها والرضيع يغالب النوم، ثم بسرعة خاطفة يضع سَيْفَة عَلَى صَدْرِ المرأة واعتمد عليه بكل قوته حَتّى أَنْفَذَهُ مِنْ ظَهْرِهَا، فتتحول صرختها إلى حشرجة باهتة. يستل سيفه ويقفز خارج الغرفة ويتسلل بخفة بين البيوت عائداً من حيث أتى دون أن يشعر به أحد.

ينتقل المشهد والرجل يصلي خلف رسول الله مع الناس في المدينة صلاة الفجر، وبعد أن تنتهي الصلاة يقفز الرجل ويدنو من الرسول هامساً في أذنه: لقد قتلت بنت مروان.

فيتساءل الرسول: أي مروان؟

فيقول الرجل: عصماء بنت مروان التي هجتك يا رسول الله.

يرد الرسول: أوه لقد نسيت.

فَقَالَ الرجل: هَلْ عَلَىّ فِى ذَلِكَ شَيْءٌ يَا رَسُولَ اللهِّ؟ قَالَ الرسول: لا يَنتَطِحُ فِيهَا عَنْزَانِ، ستكون في ميزان أعمالك.

سَرِيَّةُ قَتْلِ أَبِي عَفَكٍ

قصة مشابهة تماما للسابقة.

رجل عمره ١٢٠ سنة أسماه محتلق القصة أبا عفك يهجو الرسول بقصيدة، فقال رجل من أتباع الرسول: عَلَىّ نَذْرٌ أَنْ أَقْتُلَ أَبَا عَفَكٍ أَوْ أَمُوتَ دُونَهُ.

المشهد:

ليلة صيف حيث ينام الناس في أفنية بيوتهم، المسلم يتسلل لفناء منزل الشيخ فيجده وقد علا شخيره. يقترب منه بحذر ثم: وضع السّينف عَلَى كَبِدِهِ حَتّى خَشّ فِي الْفِرَاشِ، وهو يصيح خذها يا عدو الله.

ويغادر البيت بسرعة دون أن يراه جيران الرجل الذين تقاطروا ليروا ماذا حدث؟



## غزوة قينقاع

لو أراد أحد من غير المسلمين أن يصور ما تقوله كتب التراث عما حدث لبني قينقاع لجاءت المشاهد وكأن الرسول كان يعيش في شظف عيش مع أصحابه في منطقة قاحلة من يثرب بينما يعيش بني قينقاع حياة مرفهة مريحة وسط حدائق النخيل والخضروات التي يزرعون والتي تتخللها جداول المياه. فعزم الرسول على طردهم والاستيلاء على مزارعهم وأموالهم، فأعلن لأصحابه أن الله قد أنزل عليه آية تخبره أنهم خانوه، وهي: وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِن قَوْمٍ خِيانَةً فَانبذ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَاءٍ إِنَّ اللهُ لَا يُحِبُّ الْحَائِينَ (٥٨) الأنفال.

وأن على المسلمين أن يطردوهم من ديارهم أو يقتلوهم.

ولنتذكر أن القرآن يخبرنا أن يهود وبني إسرائيل يثرب لم يتعرض لهم المسلمون بعد بدر – كما تزعم كتب التراث – ولا بعد أحد ولكن بعد الأحزاب عندما ثبت تورط فرقة منهم مع أعداء الإسلام في الأحزاب، ومرة أخرى في آخر حياة محمد وبعد فتح مكة بعد أن ثبت تورط فرقة أخرى منهم مع أعداء الإسلام قريش مرة أخرى. وقد بقي بقية بني إسرايل واليهود في يثرب بعد وفاة رسول الله ولم يتعرض لهم لأنه لم يصدر منهم أي عداء للمسلمين.

وسورة الأنفال التي وردت فيها الآية نزلت بعد معركة بدر. ورواة القصة هم الزهري وابن كعب القرظي (اليهودي السابق).

## غزوة قرارة الكدر

الرسول يسمع أن بني سليم وغطفان يرعون ماشيتهم الكثيرة العدد في مكان قريب من المدينة اسمه قارة الكدر، فيغير عليهم مع بعض أصحابه ويستاق الماشية ويأخذ لنفسه خسها إضافة لعبد كان يرعاها، ويفرق الباقي على أصحابه فيأتي الواحد منهم سبعة أبعرة وكان القوم مئتين.

# قتل كعب ابن الأشرف

كان يهجو الرسول فقال الرسول: من لي بابن الأشرف فقد آذاني؟

يتم اختيار نفر من المسلمين لتنفيذ المهمة. وقد استخدموا الخديعة والكذب حتى أقنعوا



ابن كعب أن يخرج معهم بعيداً عن حصنه ويترك عروسه التي للتو تزوجها. ثم هجموا عليه وأمسك أحدهم بقرون رأسه (ذؤابتي شعره) بينها هجم عليه الآخرون بسيوفهم وسكاكينهم إلى أن ضربه أحدهم في بطنه بسكين ثم سحبها حتى وصلت سرته. ثم احتزوا رأسه وحملوه معهم وعادوا يشتدون تحت جنح الظلام.

وكان الرسول بانتظارهم قرب المسجد فلما رآهم مقبلين، صاح بهم: أفلحت الوجوه. فقالوا: أفلح وجهك يا رسول الله، ورموا رأس ابن الأشرف بين يديه فكبر وهلل وحمد الله. القصة تكمل بأن مروان ابن الحكم عندما كان والياً على المدينة في عهد معاوية ابن أبي سفيان، وفي مجلسه أحد من اشترك في قتل ابن الأشرف ورجل من بني النضير اسمه بنيامين، سأله مروان: كيف كان قتل ابن الأشرف؟ فقال: غدراً.

وقريش هي من أقر تلك القصص وهي من شجع على اختلاقها للثأر من الإسلام الذي قوض قداستها وأهان كبراءها.

# غزوة بنى قريظة

الرواية: عن الزهري قال إن جبريل جاء للنبي معتجرا بعهامة من إستبرق، على بغلة عليها رحالة، عليها قطيفة من ديباج.

وتقول الرواية: ومر رسول الله صلى الله عليه وسلم بنفر من أصحابه بالصَّوْرَيْن قبل أن يصل إلى بني قريظة، فقال: هل مر بكم أحد قالوا: يا رسول الله، قد مر بنا دحية بن خليفة الكلبي، على بغلة بيضاء عليها رحالة، عليها قطيفة ديباج. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ذلك جبريل، بعث إلى بني قريظة يزلزل بهم حصونهم، ويقذف الرعب في قلوبهم. المشهد:

الرسول يحاول إقناع أصحابه بغزو اليهود قائلا: لقد جاء جبريل معتجرا بعمامة من إستبرق، على بغلة عليها رحالة، عليها قطيفة من ديباج، وأمرني أن أهجم على بني قريظة وسبقني إلى هناك. فيتسارع المسلمون إلى أسلحتهم وركابهم.

ينتقل المشهد والرسول ومعه دحية الكلبي وقد تعجر بعيامة من استبرق وركب بغلة بيضاء عليها قطيفة من ديباج، والرسول يقول له: أخرج وسر أمام الناس ولا تتحدث إليهم.



الرواية: فلما دنا رسول الله صلى الله عليه وسلم من حصونهم. قال: يا إخوان القردة، هل أخزاكم الله وأنزل بكم نقمته؟ قالوا: يا أبا القاسم، ما كنت جهولا.

#### المسهد:

الرسول وحشد من المسلمين معه يقفون أسفل حصون اليهود، ويصرخ محمد بأعلى صوته: يا إخوان القردة، هل أخزاكم الله وأنزل بكم نقمته؟

فيطل عليه رجل وقور منهم، ويقول: لا يحسن بك كزعيم أن تكون جهولاً يا محمد.

فيطأطئ الرسول رأسه للحظة ثم يعلوا صوته: إلى الهجوم يا رجال على إخوان القردة.

الرواية: وحاصرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم خمسا وعشرين ليلة، حتى جهدهم الحصار، وقذف الله في قلوبهم الرعب.

الرواية: كعب ابن أسد ينصح قومه. (الرواية طويلة وسنكتفي بالمشهد).

### المشهد:

اليهود داخل حصونهم وقد نفدت مؤنتهم من الطعام، وضجت النساء والأطفال، فيدعو أحد عقلائهم واسمه كعب رجال اليهود للاجتماع لبحث ما يجب فعله. ويعرض عليهم إما القتال حتى الموت أو الاستسلام فيأبون الاستسلام لأنهم لا يأمنون محمداً، ولن يقاتلوا لأن غداً هو السبت ولى دينهم. (منتهى التمجيد لليهود ودينهم والتسفيه والتجريح بالرسول والمسلمين).

الرواية: قال: ثم إنهم بعثوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم: أن ابعث إلينا أبا لبابة بن عبدالمنذر، أخا بني عمرو بن عوف، وكانوا حلفاء الأوس، لنستشيره في أمرنا، فأرسله رسول الله صلى الله عليه وسلم إليهم؛ فلها رأوه قام إليه الرجال، وجهش إليه النساء والصبيان يبكون في وجهه، فرق لهم، وقالوا له: يا أبا لبابة! أترى أن ننزل على حكم محمد قال: نعم، وأشار بيده إلى حلقه، إنه الذبح.

### المشهد:

اليهود يطلبون من محمد أن يرسل لهم ممثلاً له ليتفاوض معهم، فيصلهم أبو لبابة ويعقد رجالهم معه لقاء والمكان يضج ببكاء الأطفال وعويل النساء تتقطع له القلوب، فيرق قلب



أبي لبابة ويخبرهم - بالإشارة- أنهم إن استسلموا فسيقتلون عن بكرة أبيهم وستسبى نساؤهم.

الرواية: تحكيم سعد في بني قريظة (القصة طويلة وسنكتفي بالمشهد)

المشهد:

نفدت مؤنة اليهود ولم يعودوا قادرين على الصمود في حصونهم فأعلنوا استسلامهم، وفتحوا حصونهم للمسلمين. فسارعت الأوس إلى الرسول تطلب منه أن يهبهم لهم فقد كانوا مواليهم وأصحاب النعمة عليهم. فقال لهم الرسول: هل ترضون بحكم أحكم فيهم؟

قالوا: نعم. قال ائتوني بسعد ابن معاذ.

ينتقل المشهد وقد أحضر سعد على حمار وهو محموم لإصابته بسهم في الخندق تسبب في تسمم دمه وكان يهذي.

فقيل له: يا سعد لقد ولاك الرسول الحكم على بني قريظة. فقال: تُقتل الرجال، وتقسم الأموال، وتُسبى الذراري والنساء.

فقال الرسول: لقد حكمت فيهم بحكم الله من فوق سبع سهاوات... هيا يا رجال اثتوني بهم.

الرواية: حبس بني قريظة ومقتلهم

قال ابن إسحاق: ثم استنزلوا، فحبسهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بالمدينة في دار بنت الحارث، امرأة من بني النجار، ثم خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى سوق المدينة، التي هي سوقها اليوم، فخندق بها خنادق، ثم بعث إليهم، فضرب أعناقهم في تلك الخنادق، يخرج بهم إليه أرسالا، وفيهم عدو الله حيي بن أخطب، وكعب بن أسد، رأس القوم، وهم ستمائة أو سبعمائة، والمكثّر لهم يقول: كانوا بين الثمانمائة والتسعمائة. وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أمر بقتل كل من أنبت منهم.

المشهد:

المسلمون وهم يأمرون شباب بني قريظة بالكشف عن عوراتهم، فمن أشعر ربطوا يديه مع



أيدي الرجال مع بعضهم البعض ثم يأمرونهم بالسير إلى المدينة قرابة خمسة كيلومترات، بينها أبقيت النساء والأطفال في الحصون تحت حراسة رجال من المسلمين.

ينتقل الرجال وقد وصلوا إلى دار لامرأة من بني النجار حيث أدخلوا فيها وكان الوقت قبيل غروب الشمس، وأحيط البيت بالحرس.

ينتقل المشهد - صباح اليوم التالي - والرسول وسط سوق المدينة ورجال يقومون بحفر أخاديد عميقة وسط الشارع، وبعد أن يكتمل الحفر ينادي الرسول: يا علي انطلق وأحضر رجال بني قريظة من دار بنت الحارث.. أمرك يا رسول الرحمة بأبي أنت وأمي.

ثم ينادي الرسول بعض أصحابه ويأمره بالاستعداد بسيوفهم ويأمر كل واحد بالوقوف بقرب الأخدود على مسافات متقاربة.

يصرخ أحد الرجال: يا رسول الله ها قد أحضر إخوان القردة والخنازير ... فيرفع الرسول صوته: الله أكبر فيكبر الناس وراءه محدثاً دوياً هائلاً.

يتم صف اليهود على تسعة صفوف، كل صف مئة رجل، ثم ينادى على أول كل صف ليتقدم إلى الحفرة، يستلم كل واحد أحد السيافين الواقفين على الحفرة بأمر الرسول، ثم يقعده على ركبتيه ويأتيه من الخلف وبضربة سريعة من سيفه يتدحرج الرأس في الحفرة العميقة فيركل السياف الجسد ليلحقه بالرأس.

المشهد يتباطأ ليرينا السيد المبجل "حيي ابن أخطب" وهو يتقدم لحتفه واثق الخطى – يذكرني بصدام – وقبل أن يقعد على ركبتيه يلتفت للرسول ويقول: أما والله ما لمت نفسي في عداوتك.

ثم يلتفت إلى رجال قومه في صفوفهم ويقول بأعلى صوته: إنه لا بأس بأمر الله، كتاب وقدر وملحمة كتبها الله على بني إسرائيل.

ثم يتقدم بتؤدة ويقول للسياف: لقد سامحتك لأني أعلم أنك تؤدي عملك.

ئم يقعد على ركبتيه وقد أماط الغطاء عن وجهه وتمتم بالشهادة فتدحرج رأسه في الحفرة ولحق بها جسده.



الرواية: مقتل الزبير ابن باطا (سنكتفي بالمشهد).

المسهد:

ثابت ابن قيس يطلب من الرسول أن يعتق سيداً شهاً من بني قريظة هو الزبير ابن باطا لمعروف له عليه، فيوافق الرسول فيسرع راكضاً ثابت إلى اليهودي الزبير الواقف في الصفوف ويبلغه أنه استطاع أن يقنع الرسول بالعفو عنه، فيقول: الزبير: شيخ كبير لا أهل له ولا ولد، فها يصنع بالحياة؟

يعود ثابت للرسول ويقول: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، هب لي امرأته وولده وماله؛ قال: هم لك.

فيعود مسرعا للزبير ويبلغه، فيقول: أي ثابت، ما فعل الذي كأن وجهه مرآة صينية يتراءى فيها عذارى الحي، كعب بن أسد قال: قتل؛ قال: فها فعل سيد الحاضر والبادي حيى بن أخطب قال: قتل؛ قال: فها فعل مقدمتنا إذا شددنا، وحاميتنا إذا فررنا، عزال بن سمو أل قال: قتل؛ قال: فها فعل المجلسان يعني بني كعب بن قريظة وبني عمرو بن قريظة؛ قال: ذهبوا قتلوا؛ قال: فإني أسألك يا ثابت بيدي عندك إلا ألحقتني بالقوم، فوالله ما في العيش بعد هؤلاء من خير، فها أنا بصابر لله فتلة دلو ناضح حتى ألقى الأحبة. فقدمه ثابت، فضرب عنقه.

الرواية: قتل امرأة واحدة من نسائهم وسببه

قال ابن إسحاق: وقد حدثني محمد بن جعفر بن الزبير، عن عروة بن الزبير، عن عائشة أم المؤمنين أنها قالت: لم يقتل من نسائهم إلا امراة واحدة. قالت: والله إنها لعندي تحدّث معي، وتضحك ظهرا وبطنا، ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقتل رجالها في السوق، إذ هتف هاتف باسمها: أين فلانة قالت: أنا والله، قالت: قلت لها: ويلك؛ ما لك قالت: أقتل؛ قلت: ولم قالت: لحدث أحدثته؛ قالت: فانطلق بها، فضربت عنقها؛ فكانت عائشة تقول: فوالله ما أنسى عجبا منها، طيب نفسها، وكثرة ضحكها، وقد عرفت أنها تُقتل.

المشهد:

القصة مشهد مؤثر بها يكفي، ويمكن أن يكون على النحو التالي:

آخر تسعة من رجال اليهود وهم تجز رؤوسهم ويلقون في الحفرة وسط سوق المدينة،



فيلتفت الرسول ويقول: ألم يبق أحد؟

فيرد المسلمون: لا يا رسول الله لقد تم قتل التسع مئة كلهم أمام ناظريك. فيقول: يا على اذهب مع أنس وأحضر اليهودية التي عند عائشة.

ينتقل المشهد لبيت عائشة وقد دخلت عليها صديقتها الوفية سارة القرظية فتقول لها عائشة: إني والله أشاركك شعور الأسى بها يحدث لر جالكم، وقتل أبيك وإخوتك اليوم. فترد عليها ضاحكة كعادتها على الدوام: يا عائشة إن لم نمت فلن نذهب إلى ربنا ونعيمه.

فتسمعان طرقاً على الباب وأنس يدلف للداخل وهو يقول: سيدتي عائشة رسول الله يطلب منك تسليم على صديقتك اليهودية سارة، فتعترض عائشة قائلة، ولكنها لم تفعل شيئاً وهي مسالمة وطيبة ولم أر منها إلا كل خير، فيدخل على للبيت ويقبض على معصم سارة ويجرها خارجاً، وهي تضحك وتقول: عائشة لا تحزني على فالقتل أهون عندي من السبي. أشكرك على تعاملك الطيب لي طوال السنوات التي عرفتك بها وحماك رب موسى وهارون.

### المشهد:

يهال التراب على جثث بني قريظة وتسوى أرض سوق المدينة. وينتقل المشهد وقد أحضرت النسوة والأطفال فيقوم الرسول ويقسم لكل واحد من أصحابه امرأة أو فتاة من السبي ويأمر سعد بن زيد بأخذ من بقي من الصبية وبيعهم في أسواق نجد للنخاسة لكي يشترى بالمال سلاحاً للمسلمين يستعينون به للجهاد في سبيل الله.

إلى هنا تنتهي قصة بني قريظة، ويجب على القراء ملاحظة أنه لم يأت ذكر لصفية بنت حيي مع أن كل نساء بني قريظة قد تم تقسيمهن أو بيعهن ولم يبق أحد من كل القبيلة..

هذا لم يمنع القصاص من اختلاق قصة صفية وأن الرسول قد سباها من خيبر فيها بعد.

فكيف يسبي الرسول صفية بنت حيي من خيبر وهي من بني قريظة الذين لم يبق منهم أحد. ولمن سيظن أن صفية قد تزوجت وانتقلت لخيبر قبل سحق قومها فهو مخطئ، لأن قصة صفية تنص على أن الرسول سباها وهي عروس. يعني صبيحة عرسها.

ليس المهم عند القُصاص التنسيق بين بعض ولا مراجعة ما كتبه الآخرون. المهم هو أن يختلق القاص القصة في مجلسه بها يتناسب مع المقام. ثم يأتي من يسجلها في كتاب دون



تمحيص ثم تصبح حقيقة وتنقل لنا.

لذا لم يكلف القاص نفسه عناء اختلاق قصة عن كيفية انتقال صفية من يثرب (بني قريظة) ولم تتعرض للسبي إلى خيبر وزواجها هناك.

وقصة تسري الرسول بصفية من مثات وآلاف القصص المختلق على الرسول، تحوي أسهاء أشخاص وهميين لا وجود لهم، منهم من ذكرنا في قصص سابقة. وقد ورد ذكر قصة صفية في كتب التراث المختلفة، واعتبرها الطبري في تفسيره أنها سبب نزول آية في سورة الأحزاب، هي: إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَّ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهَّ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُهْيناً (٧٧).

وقال: حدثنا بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا سعيد، عن قتادة، في قوله: إنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَّ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنْيا والآخِرَةِ وأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابا مُهِينا قال: يا سبحان الله مازال أناس من جهلة بني آدم حتى تعاطوا أذى ربهم وأما أذاهم رسول الله صلى الله عليه وسلّم فهو طعنهم عليه في نكاحه صفية بنت حييّ، وفي رواية أخرى منسوبة لابن عباس: حين اتخذ صفية بنت حييّ، وتي رواقع جنسياً)

ومنهن: صفية بنت حُيَيّ بن أخْطَب الهارونية، سباها النبيّ صلى الله عليه وسلّم يوم خَيْبر واصطفاها لنفسه، وأسلمت وأعتقها، وجعل عتقها صداقها.

قال: فأصبناها عَنوةً، فجُمعَ السَّبيُ، فجاءَ دِحيةُ فقال: يانبيَّ الله أعطِني جارِيةً منَ السبي. قال: اذهبُ فخُذ جاريةً. فأخذَ صَفيةَ بنتَ حُييًّ فجاءَ رجُلٌ إِلى النبيَّ صلى الله عليه وسلَّم فقال: يا نبيَّ الله أعطيتَ دِحيةَ صفيةَ بنتَ حُييًّ سَيدَةَ قُريظةَ والنَّضير، لا تصلحُ إِلاّ لكَ. قال: ادعوهُ بها. فجاءَ بها. فلما نظرَ إِليها النبيُّ صلى الله عليه وسلّم قال: خُذْ جارِيةً منَ السبي غيرَها.

وفي رُواية أخرى: ثم قدِمْنا خَيبرَ، فما فتح الله عليهِ الحصنَ ذُكِرَ لهُ جمالُ صَفيَّةَ بنتِ حُييًّ بنِ أُخْطَبَ ـ وقد قُتِل زوجُها، وكانت عَروساً فاصْطَفاها رسولُ الله صلى الله عليه وسلّم لنفسهِ، فخرج بها حتَّى بلغُنا سَدَّ الصَّهْباءِ حلَّت، فبنى بها.

حتى إذا كان بسد الصهباء راجعا إلى المدينة طهرت من حيضتها، فجهزتها له أم سليم، فأهدتها له من الليل، فأصبح عروساً بها، وأولم عليها، ودعا المسلمين.



#### مهجيهالبحث

وفي وراية رواها ابن سعد في الطبقات:

فلما صار إلى منزل يقال: له تبار على ستة أميال من خيبر مال يريد أن يعرس بها فأبت عليه فوجد النبي صلى الله عليه وسلم في نفسه من ذلك فلما كان بالصهباء وهي على بريد من خيبر قال: رسول الله صلى الله عليه وسلم لأم سليم عليكن صاحبتكن فامشطنها وأراد رسول الله أن يعرس بها هناك قالت أم سليم: وليس معنا فسطاط ولا سرادقات فأخذت كسائين أو عباءتين فسترت بينهما إلى شجرة فمشطتها وعطرتها قالت أم سنان الأسلمية: وكنت فيمن حضر عرس رسول الله صلى الله عليه وسلم بصفية مشطناها وعطرناها وكانت جارية.

ونذكر أن واقعة بني قريظة المزعومة قال عنها كتاب التراث أنها وقعت في أواخر السنة الخامسة للهجرة، وخيبر في محرم من السنة السابعة، يعني بعد سنة وشهرين من موقعة بني قريظة.

وقد قتل حيي ابن اخطب في موقعة بني قريظة ثم قتل زوجها في يوم خيبر وفي نفس اليوم تسرى بها رسول الله.

### المشهد:

الرسول وهو جالس وتعرض عليه نساء خيبر ممن سباهن المسلمون، ويقوم بتوزيعن على أصحابه. فتمر صفية فيختارها أحد أصحابه فيقول له الرسول هي لك. فيلكزه رجلٌ بجانبه، ويهمس في أذنه: يا محمد إنها أجمل فتيات خيبر ولن تجد أجمل منها. يصرخ الرسول: يا دحية يا دحية، فيلتفت الرجل المتأبط لذراع صفية ويقول: لبيك يا رسول الله.

تعال إلى هنا!

يتمتم دحية: يا لخسارة صفية!

ثم رفع صوته: نعم يا رسول الله ماذا تريد؟

أود أن أصطفي صفية لأنها صفية للمصطفى، ويمكن أن تجد برة تناسبك يا دحية وهو يقهقه.

صدقت بأبي أنت وأمي، ما أحلمك وأكرمك وأوصلك.



وكتب التراث أوصلت غزوات الرسول إلى (٢٨) غزوة، مع أن الله جل شأنه يشهد في كتابه الكريم أنه مر على المسلمين تسع وقائع، خس منها فقط حدث فيها قتال، وهي: بدر وأحد ضد قريش، وموقعة ضد فئة من بني إسرائيل يثرب، وحنين ضد هوازن ومن عاونها، ومؤته ضد الروم. وأربع لم يحدث فيها قتال وهي: الأحزاب، فتح مكة، غزوة تبوك، وإجلاء طائفة من بين إسرائيل يثرب. وكل هذه الوقائع فرضت على المسلمين ولم يختاروها، بل كان أكثرهم يتباطأ عن الخروج ويحاول ثني غيره. وفي آخر عام من حياة الرسول أمر المسلمون بقتال كل من بدأ قتال المسلمين وبادرهم بالاعتداء، ومنهم بعض قبائل جزيرة العرب التي عاونت قريش والروم والفرس على حرب المسلمين في الأحزاب وحنين. فكان هناك معارك وغزوات في تلك السنة، ولم يحدث أن غزا رسول الله غيرهم سواة في بداية هجرته أو طوال بقائه في المدينة.

وقبل أن يخوض المسلمون أي معركة ضد قريش نزل القرآن بضوابط يجب مراعاتها في القتال، ومن ذلك:

وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهَ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبِّ المُعْتَدِينَ (١٩٠) وَاقْتُلُوهُمْ حَبْثُ تَقِفْتُمُوهُمْ وَأُخْرِجُوهُم مَنْ حَيْثُ أُخْرَجُوكُمْ وَالْفِثْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ وَلاَ ثُقَاتِلُوهُمْ عَنْدَ الْمُسْجِدِ الْحَرَام حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِن قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاء الْكَافِرِينَ (١٩١) فَإِن انتَهَوْ أَفَالُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاء الْكَافِرِينَ (١٩١) فَإِن انتَهَوْ أَفَالُوهُمْ كَنِّى لاَ تَكُونَ فِينَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لللهَ فَإِن انتَهَوْ أَفَلاَ عُذُوانَ إِلاَّ عَلَى الظَّالِينَ (١٩٣) الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمُ وَاللَّينَ (١٩٣) الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمُ وَاتَّوُواْ اللهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُعْرَامُ وَاغْتُمُواْ اللهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُعْرَامُ وَاغْتُواْ اللهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ مَعَ الْتُعْرَامُ وَاتَقُواْ اللهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُتَابُولُولُولُوا اللهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ مَعَ الْمُعْرَامُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ مَنْ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ مَعَ الطَّلِينَ (١٩٤).

والآيات تفرض بعض ضوابط الجهاد التي تظهر أن الإسلام لا علاقة له بما يتهم به من أنه دين دموي يلاحق الناس في كل مكان ليقاتلهم أو يرغمهم على الإسلام أو يسبي نسائهم ويستعبد رجالهم ويسلب أراضيهم وممتلكاتهم.

ومن الضوابط، ما يلي:

#القتال موجه لمن يقاتل المسلمين فقط. ولا يجوز ابتداء الناس بالقتال، فهو تعد لا يحبه
 الله.



#### منهجية البحث

\*\*عندما يضطر المسلمون لقتال المعتدي عليهم أن يقاتلوه بكل قوة وصرامة للقضاء عليه
 حتى لا يدخلوا معه في قتال مرة أخرى أو يعتدي عليهم.

\*\*لا للقتال في المسجد الحرام، لكن لو قاتلتهم قريش فيه فعليهم قتالهم دفاعاً عن أنفسهم. \*\*قريش تريد أن تقضى على الدين (فتنة) فقتالهم لحماية الدين.

\*\*إن توقفت قريش عن قتال المسلمين ورغبت في التعايش السلمي معهم، فلا يقاتلون
 لأنهم كفار.

\*\*ولا يجوز التعدي والعدوان على أي كافر مسالم، بل يعتدى على المعتدي بمثل ما اعتدى على المسلمين.

وضوابط كثيرة ذكرتها سور أخرى.

والقرآن يقف ضد غارات النهب وسبي النساء أو سلب الأمتعة والمال والأنعام أو قتال المسالمين من الكفار.

لكن كتب التراث لها رأي مختلف.

ونكرر التذكير أن المشاهد واللوحات تمثل النصوص التي استخلصناها منها، وبالتالي فلم نرسمها نحن بل رسمها من كتبها، ونبرأ لله منها وممن كتبها وجعلها متاحة لمن يريد التهجم على الرسول والإسلام.

## سرية حمزة بن عبد المطلب

يقول الواقدي في المغازي إن الرسول أرسل حمزة في ثلاثين رجلاً بعد سبعة أشهر من المجرة للإغارة على قافلة لقريش قادمة من الشام والاستيلاء عليها. وقد لحقوا بالقافلة التي يقودها أبو جهل في ٣٠٠ رجل، واصطفوا للقتال، لكن رجلاً حكياً من المشركين سعى بين الفريقين حتى أقنعهم بالانصراف دون قتال. ويمكن ملاحظة أنه لا إصابات ولا قتلى، ولم يتحقق الهدف من الغزوة، لأن الغزوة لم تحدث أصلا. والقصة تنسب الحكمة والجنوح للسلم السعي بالإصلاح إلى مشرك، ونسبة المسلمين إلى التهور والسعي للشر ما أمكن.

### المشهد:

حمزة ومعه (٣٠) رجلا يسيرون في الفيافي بطريقة قطاع الطرق. وفي مكان ليس ببعيد قافلة



طويلة من الجمال محملة بالبضائع تتهادى باطمئنان على جادتها التي حفرتها قوائم جمال القوافل عبر مئات السنين، ويحوطها ثلاثمئة عبد من عبيد قريش ومعهم عدد من وجهاء مكة.

ينتقل المشهد ليظهر عيونٌ ترقب الطريق من بعد من خلال صخور مرتفعة ستمر القافلة من تحتها. وما أن قاربت القافلة من المرتفع حتى قفز الفرسان وأحاطوا بالقافلة وهم يصر خون بصوت حاد: ألقوا أسلحتكم وابتعدوا عن القافلة.

## سرية عبيدة ابن الحارث إلى رابغ

بعد شهر من الغزوة السابقة يرسل محمد سرية أخرى بقيادة عبيدة ابن الحارث في ستين رجلاً لملاقاة قافلة أخرى لقريش في (٢٠٠) رجل. بقيادة أبي سفيان - كها يزعم الواقدي - أو بقيادة عكرمة ابن أبي جهل - كها يقول ابن هشام - وقد التقوا في رابغ، وكل ما حدث هو التراشق بالسهام دون قتال ومن ثم انصرف كل فريق لوجهته.

#### المشهد:

أرض منبسطة قرب شاطئ البحر والقافلة القرشية تسير بطمأنينة والجمال تتمايل بأحمالها على صدى أنغام صوت الحادي الجميل. وفجأة يقبل من بعيد فرسان ملثمون وهم يصرخون بأعلى أصواتهم صيحات مفزعة، لكن الرجال الذين مع القافلة يتصدون لهم فيهرب اللصوص.

## سرية عبدالله ابن جحش

بعثه الرسول في ثمانية رجال وسلمه كتاباً قال لا تفتحه إلا بعد مسير يومين. وفيه أن يذهب لموقع بين مكة والطائف يسمى نخلة لترصد حركات قريش . فانفصل عن السرية سعد ابن أبي وقاص وعتبة ابن غزوان بحجة فقدهما لبعير لهما. وتقول القصة إن عيراً لقريش مرت بالمجموعة تحمل زبيباً وأدماً وتجارة. وقد استأمنهم رجال القافلة وصنعوا لهم طعاماً إلا أن ابن جحش ومن معه قاموا بقتل من قدروا عليه منهم وأسر رجلين وهروب واحد. وتم السير بالقافلة (الغنيمة) والأسيرين إلى المدينة.

ومختلق القصة بالغ في الخيال لدرجة مفضوحة. إذ لا يمكن تخيل قافلة محملة تسير بتؤدة



#### منهجيه البحث

لا تزيد سرعتها عن خمسة كيلو مترات في الساعة لمسافة تقارب ٤٠٠ كيلو لتصل للمدينة ولا يلحق بها أحد من قريش، خاصة أن نوفل ابن عبدالله قد هرب ووصل لمكة القريبة... بالفعل كبيرة يا أيها الواقدي.

#### المشهد:

قافلة توقفت وقت راحتها ورجالها يصنعون طعامهم، عندما فوجئوا بهبوط رجال عليهم يعرفونهم فدعوهم للطعام وبعد أن شبعوا أشهر الضيوف أسلحتهم في وجه مضيفيهم وقتلوا من استطاعوا منهم وقيدوا وثاق اثنين فيها هرب واحد.

وينتقل المشهد إلى المدينة وقت وصول القافلة وخروج المسلمين لاستقبالها وفي مقدمتهم الرسول وهم يهللون بأصوات عالية، نشوى.

### غزوة بدر

سنكتفي بذكر بعض المشاهد لكثرتها، ومن رغب في مراجعة المصدر فسيجده في المغازي تحت فصل: بدر القتال.

## المشهد الأول:

الرسول يطلب من رجلين من أصحابه أن يسبقا جيشه ليتحسسا خبر عير لقريش قادمة من الشام، فيصلان إلى الساحل وهناك وجدا خباء فيه رجل يقع بمحاذاة طريق القوافل فيتفقان معه على أن يقيها عنده حتى مرور العير وسيكافئه الرسول.

ثم ينتقل المشهد والرجلان قد وصلا إلى بدر ومعها صاحب الخباء، حيث كان الرسول وجيشه هناك، ويخبرانه عن العير وعن صاحب الخباء، فيلتفت الرسول إليه قائلا: لقد أعطيتك ينبع! فيقول الرجل: إنّى كَبِيرٌ وَقَدْ نَفِدَ عُمْرِى، وَلَكِنْ أَقْطِعُهَا لاَبْنِ أَخِى. فيقول له الرسول: هي له إذا!

## المشهد الثاني:

بجموعة من أتباع الرسول وهم متحلقون حوله وقد تعالت أصواتهم: لا يا محمد نحن لم نتفق معك على القتال. لقد قلت لنا إننا سنغير على القافلة ولم تقل لنا إننا سنقاتل. أنا منسحب! وأنا! وأنا! كلنا ولن يبقى معك أحد يا محمد.



وينتقل المشهد وقد ركبوا جمالهم وخيولهم وبعضهم يسير على قدميه وهم قافلون للمدينة، والرسول يناديهم: هلموا سأعطيكم ما يرضيكم. سأقطعكم رابغ وخيبر ومزارع اليهود بعد طردهم من يترب.

#### المشهد الثالث:

الرسول ومن بقي معه من أصحابه معسكرون بالقرب من جبل يسمى الذباب ظاهر المدينة، وينتقل المشهد ليظهر رجل من بني سلمة ينضم للمعسكر ويتجه للرسول ويقول: يا رسول الله لَقَدْ سَرَنِي مَنْزِلُك هَذَا، حيث كَانَ يقطنه يَهُودَ، وَكَانَ هُمْ بِهَا مَنَازِلُ كَثِيرَةٌ وَعَرَضْنَا هَاهُنَا أَصْحَابَنَا، فَأَجَزْنَا مَنْ كَانَ يُطِيقُ السّلاحَ وَرَدَدْنَا مَنْ صَغُرَ عَنْ حُلْ السّلاح، فَعَرَضْنَا هَاهُنَا أَصْحَابَنَا، فَأَجَزْنَا مَنْ كَانَ يُطِيقُ السّلاحَ وَرَدَدْنَا مَنْ صَغُرَ عَنْ حُلْ السّلاح، ثُمّ سِرْنَا إليهم، وَهُمْ أَعَز يَهُودَ كَانُوا يَوْمَئِذِ فَقَتَلْنَاهُمْ كَيْفَ شِئْنَا، فَذَلْتْ لَنَا سَائِرُ يَهُودَ إِلَى الْيُومِ وَأَنَا أَرْجُو يَا رَسُولَ اللهَ أَنْ نَلْتَقِى نَحْنُ وَقُرَيْشٌ، فَيُقِر اللهُ عَيْنَك مِنْهُمْ. ((القصة تجعلك تتعاطف مع اليهود المساكين، ويستحيل أن يكون من اختلقها مسلماً، ولكنه يهودي ولو أعلن إسلامه. وكل قصص كتب التراث يمكن للمتمعن أن يعرف الخلفية الدينية والاجتهاعية لمن اختلقها)).

## المشهد الرابع:

الرسول وأتباعه مسرعون في مسيرهم لقطع الطريق على عير قريش والظفر بها تحمل، فإذا برجل يستوقف الرسول ويشكو له أن بعيره التي يركبها مع أخيه ومعهم رجل آخر قد بركت ولم يتمكنوا من إرغامها على المسير. فترجل الرسول من رحله ودعا بهاء في وعاء وتفل فيه ثم أسقاه للبعير المجهد ورش جسده، فانطلق كأنه نشط من عقال. فهلل أصحاب البعير ومن شهد الحادثة وكبروا على هذه المعجزة الإلهية.

## المشهد الخامس:

سعد ابن أبي وقاص رأى ظبياً وأراد أن يصطاده لكن سهامه أخطأت عدة مرات، فدنا منه الرسول ووضع ذقته بين منكب سعد وأذنه وقال: ارم سعد! اللهم سدد رميته. فانطلق السهم إلى وجهة بعيدة عن الظبي، وظن سعد أنه سيخطئ مرة أخرى، لكن السهم يرتد وينحرف عن مساره على شكل نصف دائرة ليخترق نحر الظبي وسط ذهول سعد، وهو يردد: أشهد أنك رسول الله.



#### منهجية البحث

المشهد السادس

الرسول وجيشه يجدون المسير خلف قافلة قريش، لكن أبا سفيان يفوت الفرصة عليهم ويدخل مكة.

المشهد السابع "أخلاق الجند«

جيش المسلمين متوقف قرب مكة أثناء البحث عن عير قريش، ويمر بهم رجل من تهامة. فيتقدم إليه رجل من المسلمين: يا أخا العرب هل لك علم بأبي سفيان؟ قَالَ: مَا لِي بِأبِي سُفْيَانَ عِلْمٌ، قَالُوا: تَعَالَ سَلَمْ عَلَى رَسُولِ اللهَ. قَالَ: وَفِيكُمْ رَسُولُ اللهَ؟ قَالُوا: نَعَمْ، قَالَ! فَعْمْ، قَالَ! فَعْمْ، قَالُ: فَعْمْ، قَالُ: فَعْمْ، قَالُ: فَعْمْ، قَالُ: فَعْمْ، قَالُ: (نَعَمْ)، قَالَ الأَعْرَابِيّ: فَهَا فِي بَطْنِ فَاتِي مَذِهِ إِنْ كُنْتَ صَادِقًا؟ قَالَ سَلَمَةُ بْنُ سَلامَة بْنِ وَقْشٍ: نَكَحْتَهَا فَهِي حُبْلَى مِنْك. وسط قهقة الحاضرين. (منقول بالنص)

المشهد الثامن:

رجلان من غير المسلمين التحقا بجيش المسلمين المتجه لبدر، فيسألها الرسول: ما أخرجكما معنا؟

فيجيبا: خرجنا للغنيمة.

فقال الرسول: لا يَخْرُجَن مَعَنَا رَجُلٌ لَيْسَ عَلَى دِينِنَا. فقَالَ الرجل: ولكني عَظِيمُ الْغِنَاءِ فِي الْخُرْبِ شَدِيدُ النَكَايَةِ فَأُقَاتِلُ مَعَكَ لِلْغَنِيمَةِ، وَلَنْ أُسْلِمَ. (الرجل يقول الواقدي إن اسمه خبيب ابن يساف)

المشهد التاسع: المسلمون يقبضون على اثنين من موالي قريش الذين يسقون لهم الماء

مجموعة من المسلمين يجرون الغلامين على الأرض ويتصايحون عليهم: من أنتم؟

فقال الغلامان: سقاء قريش بعثونا نسقيهم من الماء.

فيوسعونها ضرباً "حتى أذلقوهما"، فيقولان: نحن لأبي سفيان ونحن على العير والعير بهذا القوز.

في هذه الأثناء، الرسول ينهي صلاته ويلتفت للغلامين المكبلين: ويتأكد أنهما من قريش وليس من عير أبي سفيان.



فيسأل: أين قريش؟

قالا: خلف هذا الكثيب الذي ترى؟

الرسول يسأل: كم هم؟

كثير ولكن لا ندري كم هم؟

كم ينحرون من الإبل في اليوم؟

يوماً عشرة ويوماً تسعة..

فيلتفت الرسول لأصحابه ويشير لهم على الأسيرين. فيتراكض عدد منهم ويسحبونها بعيداً ومن خلفهم البعض شاهراً سيفه ويتوارى الجمع خلف الأكمة.

المشهد العاشر:

الرسول يرسل عمار ابن ياسر وابن مسعود عيوناً له في الليل طافوا حول معسكر قريش ثم عادوا، وأخبروا الرسول بها رأوا. وينتقل المشهد إلى صباح اليوم التالي عندما نهض من قريش واحد ممن يقتفون الأثر فرأى آثار جواسيس محمد فقال: هَذَا أَثَرُ ابْنِ سُمَيّةً، وَابْنِ أُمّ عَبْدٍ، أَعْرِفُهُ قَدْ جَاءَ مُحَمّدٌ بِسُفَهَا اِنَا وَسُفَهَاءِ أَهْل يَثْرِبَ.

المشهد الحادي عشر: (بعد ٣٤ عاماً من بدر)

يظهر على ابن أبي طالب في الكوفة وهو مخطب في أتباعه، ويقول: بَيْنَهَا أَنَا أَمِيحُ فِي قَلِيبِ بلر - أَمِيحُ يَعْنِي أَسْتَقِي، وَهُوَ مَنْ يَنْزِعُ الدّلاءَ وَهُوَ النّحُ أَيْضًا - جَاءَتْ رِيحٌ لَمْ أَرَ مِثْلَهَا فَطَ شِدَةً، ثُمْ ذَهَبَتْ فَبْلَهَا أَدُ مِثْلَهَا إلاّ الّتِي كَانَتْ فَبْلَهَا إلاّ الّتِي كَانَتْ فَبْلَهَا إلاّ الّتِي كَانَتْ فَبْلَهَا إلاّ الّتِي كَانَتْ وَيعٌ أَخْرَى، لَمْ أَرَ مِثْلَهَا إلاّ الّتِي كَانَتْ وَيعٌ أَخْرَى، لَمْ أَرْ مِثْلَهَا إلاّ الّتِي كَانَتْ أَخْرَى، لَمْ أَرْ مِثْلَهَا إلاّ الّتِي كَانَتْ وَيعٌ أَخْرَى، لَمْ أَرْ مِثْلَهَا إلاّ الّتِي كَانَتْ أَخْرَى، لَمْ أَرْ مِثْلَهَا إلاّ الّتِي كَانَتْ وَيعٌ أَخْرَى، لَمْ أَرْ مِثْلَهَا إلاّ الّتِي كَانَتْ قَبْلَهَا أَوْلَ مِثْلِيلَ فِي كَانَتْ وَيعٌ أَخْرَى، لَمْ أَرْ مِثْلَهَا إلاّ التِي كَانَتْ وَيعُولُ إِنْ اللّهُ عِلْمُ وَلَا اللّهُ عَلَى وَسَلّمَ وَالنّائِلَةُ إِسْرَافِيلَ فِي أَلْفِ مَنْ مَيْمَنَةً وَسُولِ اللهُ عليه وسلم وَأَبِي بَكْرٍ، وَكَانَتْ النّالِثَةُ إِسْرَافِيلَ فِي أَلْفِ عَنْ مَيْمَنَةٍ وَسُولِ اللهُ عليه وسلم وَأَبِي بَكْرٍ، وَكَانَتْ النّالِثَةُ إِسْرَافِيلَ فِي أَلْفِ مَنْ مَيْمَرَةً وَسُولِ اللهُ عليه وسلم، وَأَنَافِي اللّهُ عَلْ فَاللّهُ عَلَى فَالْفُولُ مَنْ مَيْسَرَةً وَسُولِ اللهُ عليه وسلم، وَأَنَافِي اللّهُ عَلْمُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلْمَ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْ وَلَا لَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَنْ مَنْ مَيْسَرَةً وَسُولِ اللللّهُ عَلَيْهُ وسلم، وَأَنَافِى اللّهُ عَلْمُ وَلَا عَلْ مَا اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمَا اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ الللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللللللللللّهُ اللللللّ

فقال أحد الحضور: ولكنَ القرآن يقول إن الملائكة لم تشارك في الحرب وما هي إِلاَّ بُشْرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَئِنَّ قُلُوبُكُم بِهِ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ اللهَ الْعَزِيزِ الْحَكِيم.

فصاح علي: أخارجي في مسجدي؟ اقطعوا عنقه.



#### منهجيه البحث

المشهد الثاني عشر: (قبل الهجرة وفي مكة)

الرسول يخرج من بيته في مكة وإذا بجمع من قريش جلوس يتربصون به. ويرينا المشهد كيف يحاولون الوقوف ولا يستطيعون وكأنهم أصيبوا بالشلل، والرسول يقرأ عليهم سورة يس ويذر على رؤوسهم التراب. ثم ينتقل المشهد إلى ميدان المعركة في بدر -بعد سنوات - ونشاهد أولئك النفر من قريش وهم يتساقطون صرعى ولم ينج منهم إلا واحد.

### المشهد الثالث عشر:

الرسول مضطجع في عريشة وقد غلبه النوم وهناك عدد من المسلمين يحرسون العريشة، وبقية المسلمين قد اصطفوا قبالة المشركين استعداداً لبدء القتال. فيدخل عليه أبو بكر: يا رسول الله ينا رسول الله قد دَنَا الْقَوْمُ وَقَدْ نَالُوا مِنّا، فَاسْتَيْقَظَ رَسُولُ الله فزعاً، وَهُوَ رَافِعٌ يَدَيْهِ يُنَاشِدُ رَبّهُ: اللّهُمَ إِنْ تَظْهَرْ عَلَى هَذِهِ الْعِصَابَةُ يَظْهَرْ الشّرْكُ وَلا يَقُمْ لَكَ دِين.

## المشهد الرابع عشر:

يُظْهِر المسلمين وقد اصطفوا قبالة المشركين استعداداً لبدء المعركة وقد رفعوا أصواتهم بالتكبير ويتنادون بتشجيع بعضهم بعضاً، في المقابل كان هناك سيد من سادات قريش وعقلائها اسمه عتبة ابن ربيعة وهو يطوف برجال قريش ويقول: أتريدون قتال محمد وفي جيشه أهلنا؟ أيريد أحدكم أن يقتل رجل من عشيرته؟ يَا قَوْمٍ لا تُردوا نَصِيحَتِي، وَلا تُسَفّهُوا رَأْيي. وفي هذه الأثناء انقض المسلمون على قريش فبدأت الحرب.

## المشهد الخامس عشر:

المعركة تدور واثنان من صعاليك العرب يتفرجان فوق مرتفع من الأرض لعلهما يحصلان على بعض النهب. أثناء ذلك تمر فوقهما سحابة منخفضة كادت تلامس رؤوسهما، ويخرج منها حَمْحَمَةَ الْحَيْلِ وَقَعْفَعَةَ اللَّجُمِ وَالْحَدِيدِ وقَائِلاً يَقُولُ: أَقْدِمْ حَيْزُومُ.

يفزع الصعلوكان ويسقط أحدهما صريعاً من الخوف. بينها يواصل الآخر – وهو يرتعد خوفا – مراقبة السحابة وهي تتجه للعريش الذي يضطجع فيه الرسول ثم تستدير وتعود من نفس مسارها، ولكن بلا أصوات.

### المشهد السادس عشر:

القتال توقف وانتهت الحرب بهزيمة قريش وهروب من بقي حياً منهم. والرسول يصيح



بأصحابه: التمسوا أبا جهل.

ينتقل المشهد وقد عثر ابن مسعود (أحد موالي قريش السابقين ويلقب بابن أم عبد للتحقير) على أبي جهل وهو مصاب إصابات خطيرة. يعتلي ابن مسعود (ذو الجسد الضئيل القصير) جسد أبي جهل الضخم ويضع رجله على عنق أبي جهل، ويقول: الحَمْدُ لله ّالذِي أَخْزَاك عَلَى الله عَبْدِ لَقَدْ ارْتَقَيْت مُرْ نَقَى صَعْبًا يَا رُوَيْعِي الْغَنَمِ. ثم أردف ابن مسعود قائلا: إنّى أَنْع عَبْدِ لَقَدْ ارْتَقَيْت مُرْ نَقَى صَعْبًا يَا رُوَيْعِي الْغَنَمِ. ثم أردف ابن مسعود قائلا: إنّى قَاتِلُك يَا أَبًا جَهْل، قَالَ: لَسْت بِأَوّلِ عَبْدِ فَتَلَ سَيدَهُ، أَمَا إِنّ أَشَدَ مَا لَقِيته الْيُومَ فِي نَفْسِي لِقَتْلِك إِنّايَ أَلا يَكُونُ وَلِي قَتْلِي رَجُلٌ مِنْ الأَحْلافِ، أَوْ مِنْ المُطَيِّينَ... فَضَرَبَهُ عَبْدُ الله ضَرْبَةً وَوَقَعَ رَأْسُهُ بَيْنَ يَدَيْهِ الْ

وهذه بعض اللوحات:

لوحة: ١

إبليس وهو بصورة سراقة ابن جعشم - بعد انتهاء المعركة - وقد اقتحم البحر وهو رافع يديه ويقول: يا رب ما وعدتني.

لوحة : ٢

الملائكة فوق أرض المعركة في بدر على خيولهم تطير بهم ولهم عمائم قد أرخوها بين أكتافهم خضر وصفر وحمر تشع نوراً والصوف في نواصي خيلهم.

لوحة :٣

ملائكة آخرون على خيل بلق وهم يقتلون ويأسرون من قريش، وقريش لا تراهم.

لوحة ٤: بعد بدر بفترة

الرسول وجبريل في بيت الرسول يتحدثان.

الرسول: يا جِبْرِيلَ مَنْ الْقَائِلُ يَوْمَ بَدْرٍ مِنْ الْملائِكَةِ: (أَقْدِمْ حَيْزُومُ)؟ فيرد جبريل: يَا مُحَمّدُ مَا كُلّ أَهْل السّيَاءِ أَعْرِفُ.

ونكتفي بهذا القدر وقلبي يعتصر ألماً لما في هذه الكتب من قصص تمت صياغتها بحيث يتعاطف القارئ مع قريش ومع اليهود، ويكره الرسول والمسلمين. وبالتالي يستحيل أن



١ انظر ص (٦٩) الحاشية.

#### منهجية البحث

يكون من كتبه أو أقره ونقله في كتاب يؤمن بالله ورسوله.

بعض زوجات الرسول وسباياه كما تصور كتب التراث

وفي كتاب أحسن القصص أوردنا - كها فهم من القرآن- أن الرسول لم يتزوج سوى ثلاث نساء في المدينة وواحدة في مكة، لكن كتب التراث صورته على أنه شبق لا يشبع من النساء بشكل متطرف. وفيها يلي نتف مما أورد القرطبي في تفسيره لسورة الأحزاب.

#### يقول:

(۱) ومنهن: سَوْدة بنت زَمْعة بن قيس بن عبد شمس العامرية، أسلمت قديماً وبايعت، وكانت عند ابن عمّ لها يقال له السكران بن عمرو؛ وأسلم أيضاً، وهاجرا جميعاً إلى أرض الحبشة في الهجرة الثانية، فلما قدما مكة مات زوجها. وقيل: مات بالحبشة؛ فلما حلّت خطبها رسول الله صلى الله عليه وسلّم، فتزوّجها ودخل بها بمكة، وهاجر بها إلى المدينة؛ فلما كبرت أراد طلاقها فسألته ألا يفعل وأن يدعها في نسائه، وجعلت ليلتها لعائشة حسبها هو مذكور في الصحيح فأمسكها، وتوفيت بالمدينة في شوّال سنة أربع وخسين.

للتدليل على كذب القصة واختلاقها، نشير إلى بعض ما ورد:

\*\* تقول القصة إن الرسول تزوج بها في مكة، وهاجر بها إلى المدينة.

والرسول لم يتزوج في مكة سوى خديجة، وهاجر برفقته صديقه الصَّديق وليس امرأة.

ولم يرد ذكر لهذه المرأة على الإطلاق في المدينة. والرسول عندما وصل المدينة كان المسجد قد بني وبني له غرفة واحدة ملحقة بالمسجد لأنه كان أعزب.

\*\* تقول القصة إنها أصبحت مسنة زمن الرسول، وتقول إنها توفيت عام أربعة وخمسين.
 يعني بعد وفاة الرسول بخمس وأربعين سنة.

فكم كان عمر هذه المسنة عندما ماتت؟

وكتب التراث تظهر الرسول زير نساء لا يشق له غبار، فكيف يتزوج عجوزاً من القواعد التي لم تعد تثير أولي الأربة من الرجال كالرسول؟

(٢) ومنهنّ: أم حبيبة، واسمها رَمْلة بنت أبي سفيان. بعث رسول الله صلى الله عليه وسلّم



عمرو بن أمية الضَّمْري إلى النجاشي، ليخطب عليه أم حبيبة فزوجه إياها، وذلك سنة سبع من الهجرة، وأصدق النجاشي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أربعائة دينار، وبعث بها مع شُرحبيل بن حَسَنة، وتوفيت سنة أربع وأربعين. وقال الدَّارَقُطْنِيّ: كانت أم حبيبة تحت عبيد الله بن جحش فهات بأرض الحبشة على النصرانية، فزوّجها النجاشيّ النبيّ صلى الله عليه وسلم، وأمهرها عنه أربعة آلاف، وبعث بها إليه مع شُرحبيل بن حسنة.

مهرها كان (٤٠٠٠) دينار!! ودفعها النجاشي.

فهل استردها من الرسول؟ وكيف استطاع الرسول الحصول على مثل هذا المبلغ وهو قد فرض له سهم في الإنفاق يوازي سهم المسكين والمحتاج، لأنه لا دخل له ويعيش على الكفاف.

وإن كان لم يردها للنجاشي ألا يدخل هذا في أنه استفاد من كونه رسول لله في مصلحة دنيوية وأصاب أجراً على دعوته والله قد نهاه عن ذلك في عديد من السور: قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ(٨٦) ص.

ولو لم يردها للنجاشي فلابد أنه استفاد من أموال ومنافع أخرى مماثلة. فهل هذا ما تريد كتب التراث أن ترسخه عن الرسول؟

وبطبيعة الحال فآلاف الدنانير عرفت زمن كتابة كتب التراث، ولم تكن معروفة زمن الرسول.

(٣) ومنهنّ: زينب بنت جَحْش؛ وكان اسمها بَرّة فسهاها رسول الله صلى الله عليه وسلّم زينب، وكان اسم أبيها بُرّة؛ فقالت: يا رسول الله، بدّل اسم أبي فإن البُرّة حقيرة؛ فقال لها النبيّ صلى الله عليه وسلّم: "لو كان أبوك مؤمناً سميناه باسم رجل منا أهل البيت ولكني قد سميته جحشاً والجحش من البُرّة» ذكر هذا الحديث الدَّارَ قُطْنِيّ. تزوّجها رسول الله صلى الله عليه وسلّم بالمدينة في سنة خمس من الهجرة، وتوفيت سنة عشرين، وهي بنت ثلاث وخسين.

اسمها بَرة واسم أبيها بُرة، لماذا؟ هل عدمت الأسماء غير برة؟

ثم إن كان الرسول يريد أن يغير اسم أبيها (الميت) فلماذا يختار اسماً أحقر من الاسم الأصلي؟



فبرة أفضل من جحش.

والقصة اختلقت بكاملها سخرية لا حدود لها برسول الله.

ثم لماذا لا تغير هي اسم أبيها؟

ثم ماهي مناسبة ذكر آل البيت الذين سيسمي عليهم الرسول، خاصة أنه ليس هناك أسهاء خاصة بمن أطلق عليهم "آل البيت" ولا يتسمى بها غيرهم. (يبدو أن القاص فضح عقيدته هنا).

(٤) ومنهن : جُويرية بنت الحارث بن أبي ضِرار الخُزاعية المُصْطَلِقيّة، أصابها في غزوة بني المُصْطَلِق فوقعت في سهم ثابت بن قيس بن شَهَاس فكاتبها؛ فقضى رسول الله صلى الله عليه وسلّم كتابتها وتزوّجها، وذلك في شعبان سنة ست، وكان اسمها بُرّة فسهّاها رسول الله صلى الله عليه وسلّم جُويرية، وتوفيت في ربيع الأول سنة ست وخمسين. وقيل: سنة خمسين، وهي ابنة خمس وستين.

\*\*برة مرة أخرى، فإن كان الاسم منتشراً بكثرة فهذا يدل على استحسان الناس له فلمإذا
 يغيره الرسول؟

أو أن مختلق هذه القصة سمع بقصة برة السابقة فاختلق قصة موازية.

القصة هنا تقول: إن الرسول أصابها في غزوة بني المُصْطَلِق. يعني سباها.

وكانت متزوجة لحظتها، فقضى الرسول كتابتها (يعني أبطل زواجها من زوجها) ودخل بها من لحظتها.

ويمكن رسم لوحة مقززه جداً من الصورة كما يلي:

الرسول (رجل كث اللحية في أواخر الخمسين) يغير على بني المصطلق الآمنين ينتزع هو ورجاله أجمل نسائهم ويقتلون رجالهم ثم يتوزعون السبي، ويحظى الرسول بأجملهن.

تقول له المرأة: ولكني متزوجة يا محمد؟

فيقول لها: أدني مني، لا عليك أنا رسول الله وأقضي بخلعك من زوجك اللحظة، وأنك حلال لي دون عدة .. اقتربي يا جميلتي فأنا لم أذق طعماً للنساء منذ خرجت من المدينة قبل ثلاث ليال.



- (٥) ومنهن: رَيحانة بنت زيد بن عمرو بن خُنافة من بني النَّضير، سباها رسول الله صلى الله عليه وسلّم وأعتقها، وتزوِّجها في سنة ست، وماتت مرْجِعَه من حَجة الوَداع، فدفنها بالبقيع، وقال الواقدي: ماتت سنة ست عشرة وصلّى عليها عمر. قال أبو الفرج الجوْزيّ: وقد سمعت من يقول: إنه كان يطأها بمِلْك اليمين ولم يعتقها.
- (٦) ومنهن: ميمونة بنت الحارث الهلالية، تزوّجها رسول الله صلى الله عليه وسلّم بسَرِف على عشرة أميال من مكة، وذلك في سنة سبع من الهجرة في عُمْرة القَضِيّة، وهي آخر امرأة تزوّجها رسول الله صلى الله عليه وسلّم، وقدّر الله تعالى أنها ماتت في المكان الذي بنى فيه رسول الله صلى الله عليه وسلّم بها، ودفنت هنالك، وذلك في سنة إحدى وستين. وقيل: ثلاث وستين. وقيل ثمان وستين.
- (٧) البخاري (عن سهل بن سعد وأبي أُسيد قالا): تزوج رسول الله صلى الله عليه وسلّم أميمة بنت شَراحيل، فلما أدخلت عليه بسط يده إليها فكأنها كرهت ذلك، فأمر أبا أسيد أن يجهزها ويكسوها ثويين. وفي لفظ آخر، قال أبو أُسيد: أبي رسول الله صلى الله عليه وسلّم بالجَوْنية، فلما دخل عليها قال: «هبِي لي نفسك» فقالت: وهل تهب الملكة نفسها للسُّوقة فأهوى بيده ليضعها عليها لتسكن؛ فقالت: أعوذ بالله منك فقال: «قد عُذب بمعَاد» ثم خرج علينا فقال: يا أبا أسّيد، أكسها رازقيين وألحقها بأهلها.

تحقير بالغ لشخص الرسول، يسوّقه لنا البخاري.

- (٨) ومنهن قُتيَّلة بنت قيس، أخت الأشعث بن قيس، زوّجها إياه الأشعث، ثم انصرف إلى حَضْر مَوْت، فحملها إليه فبلغه وفاة النبيّ صلى الله عليه وسلّم. فردّها إلى بلاده، فارتدّ وارتدت معه. ثم تزوّجها عِكرمة بن أبي جَهْل، فوجد من ذلك أبو بكر وَجْداً شديداً. فقال له عمر: إنها والله ما هي من أزواجه، ما خيرها ولا حجبها. ولقد برّاها الله منه بالارتداد. وكان عروة ينكر أن يكون تزوّجها.
- (٩) ومنهنّ: أم شريك الأزدية، واسمها غُزيَّة بنت جابر بن حكيم، وكانت قبله عند أبي بكر بن أبي سلمى، فطلقها النبيّ صلى الله عليه وسلّم ولم يدخل بها. وهي التي وهبت نفسها. وقبل: إن التي وهبت نفسها للنبيّ صلى الله عليه وسلّم خَوْلة بنت حكيم.

للعلم - لمن له قلب أو ألقى السمع - فكتاب التراث لم يفهموا الآية التي وردت فيها عبارة



"وهبت نفسها للرسول" واعتقدوا أن هذا حدث بالفعل فاختلقوا القصص واختلقوا أسهاء نساء قالوا عن كل واحدة هي التي وهبت نفسها.

تقول الآية: يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَخْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ اللَّاتِي آتَيْتَ أُجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ عِمَّا أَفَاء اللهُّ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ خَالِاتِكَ اللَّاتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَامْرَأَةً مُّؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِحَهَا خَالِصَةً لَكَ مِن دُونِ المُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْوَاجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ لِكَيْلَا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ المَّوْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْوَاجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ لِكَيْلَا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ وَكَانَ اللهُ تَغَفُوراً رَّحِيهَا (٥٠) الأحزاب.

تقول الآية: إن وهبت نفسها، ولم تقل: التي وهبت نفسها.

والآية تبين ما يحل للرسول أو لغيره الزواج بواحدة منهن عندما يريد الزواج. ولا تعني تزوج يا محمد كل من ذكر في الآية. وبالتالي فلم يحدث أن وهبت امرأة نفسها للرسول، ولكن الآية تقول: يجوز لك المرأة التي تهب نفسها (متى حدث ذلك)، لكنه لم يحدث.

- (١٠) ومنهن : خَوْلة بنت الهُذَيل بن هُبَيرة، تزوّجها رسول الله صلى الله عليه وسلم،
   فهلكت قبل أن تصل إليه.
- (۱۱) ومنهنّ: شَرَافُ بنت خليفة، أخت دِحْية، نزوّجها ولم يدخل بها. وإذا كان تزوجها فلماذا لم يدخل بها؟ وهل طلقها أم عضلها؟
- (١٢) ومنهنّ: ليلى بنت الخطيم، أخت قيس، تزوّجها وكانت غيوراً فاستقالته فأقالها. فهل تريد منا الرواية أن نعتقد أن تصرفات الرسول طائشة تجاه النساء الأجنبيات، ولا تصبر على العيش معه أي زوجة تحترم نفسها وتغار على عرضها.
- (١٣) ومنهن عمرة بنت معاوية الكندية، تزوّجها النبي صلى الله عليه وسلم. قال
   الشعبي تزوّج امرأة من كِنْدة فجيء بها بعد ما مات. "منتهى السخرية"
- (١٤) ومنهن : ابنة جندب بن ضمرة الجُنْدُعِية. قال بعضهم: تزوّجها رسول الله صلى
   الله عليه وسلم. وأنكر بعضهم وجود ذلك. (من نصدق؟)
- (١٥) ومنهن: الغِفارية. قال بعضهم؛ تزوّج امرأة من غِفار، فأمرها فنزعت ثيابها فرأى بياضاً فقال: "الحُقِي بأهلك". ويقال: إنها رأى البياض بالكلابية. فهؤلاء اللاتي عقد عليهن ولم يدخل بهن؟ صلى الله عليه وسلّم. (زمن الرسول لم يعرف أن الرجل



والمرأة يتعريان للمضاجعة، لكن المؤكد أنه بعد انتشار الرق في عصر الحكم القرشي بعد الرسول كانت الأمة تعرى تماماً ويقلبها من يرغب شراءها ويجسها ويتحسس جسدها).

(١٦) ومنهن : جَمْرة بنت الحارث بن عَوف المرّي؛ خطبها النبيّ صلى الله عليه وسلّم فقال أبوها: إن بها سوءاً ولم يكن بها، فرجع إليها أبوها وقد برِصَت.

ويمكن للقراء رسم ما يجول برؤوسهم عند قراءة كل قصة.



#### متهجية البحث

# كتب التراث الديني عند المسلمين تشابـه كتب التراث الديني عند البهود

اليهود ضيعوا الوحي المنزل (التوراة) ولديهم كتب يعتبرونها وحياً من نوع آخر، لم يكتب ولكنه وحي شفهي، وهي كتب مماثلة للحديث عندنا الذي يقول بعض رجال الدين إنه وحي شفهي مختلف عن وحي القرآن. ولديهم كتب تفسير وكتب فتاوى رجال الدين (فقه). ولديهم كتب تاريخيه تشابه كتب السير والتاريخ عند المسلمين، وإن قال عنها اليهود انها مقدسة لأنها حلت محل التوراة المفقودة، وهذه الكتب يعرفها الناس وهي المساة كتب العهد القديم أو الكتاب المقدس.

والتوراة كتاب يحوي كل التشريعات الدينية والحدود والحلال والحرام، والتي أوحي بها لموسى وكتبها في أربعين ليلة بعد هلاك فرعون: وَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلاَثِينَ لَيْلَةٌ وَأَتْمُمْنَاهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَى لأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلاَ تَتَّبَعْ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ (١٤٢) الأعراف.

وهذا الكتاب لم يعد له وجود، وقد يكون أحد أسباب فقده هو أنه نزل بلغة موسى، التي أعتقد شخصياً أنها العربية. ذلك أن بني إسرائيل تعرضوا في مصر فرعون التي عادوا إليها بعد هلاكه، إلى غزو خارجي أرغمهم على تركها والنزوح إلى مناطق مختلفة، ثم كان هناك نزوح آخر بعد أن تعرضت مملكتهم التي أسسها داوود - في أقصى جنوب غرب جزيرة العرب إلى غزو خارجي آخر. فتفرقوا في مناطق مختلفة في اليمن وعلى طول طريق التجارة القديم شهال الحجاز، ووصلوا فلسطين وبلاد النيل والعراق، إضافة لسبي الكثير منهم وقلهم لبابل العراق.

وهذا الشتات أجبرهم على العيش في مناطق غريبة لها لغات مختلفة، فخسروا لغتهم الأصلية إلى لغات البلاد التي يعيشون فيها، مما جعل ما بقي من آيات التوراة الأصلية القليلة بين أيدي بعض رجال الدين تفقد أهميتها لصعوبة قراءتها وفهمها.

وقد حل محل التوراة كتب بدأ اليهود كتابتها أثناء الأسر في بابل، وتهتم بكتابة تاريخهم بدءً من زمن آدم كما تخيلوه. واستمروا يضيفون ويعدلون على تلك الكتب حتى أصبحت في القرن الرابع المسيحي بصورتها الحالية تقريباً، كما يؤكد علماء الأديان.



وهذه الكتب تشابه كتب السير عند المسلمين، وتعرف بالكتاب المقدس أو كتب العهد القديم، وعددها (٣٩) كتاباً، والخمسة الأولى منها تعتبر مقدسة أكثر من غيرها، لدرجة نسبتها إلى موسى، وكأنها هي التوراة التي كتبها. وهي كتب: التكوين، الخروج، اللاويين، العدد، والتثنية.

وفيها يلي نص ورد في أحد هذه الكتب يؤكد أنها كتب تاريخية كتبت بعد موسى و لا تمت لكتاب الله - التوراة - بصلة:

ورد في آخر كتاب التثنية ما يلي: "فهات هناك موسى عبد الرب في أرض موآب حسب قول الرب. ودفن في الجواء في أرض موآب مقابل بيت فغور ولم يعرف إنسان قبره إلى هذا اليوم. وكان موسى ابن مئة وعشرين سنة حين مات ولم تكلّ عينه ولا ذهبت نضارته".

وبجانب كتبهم المقدسة، لدى اليهود كتاب المشنا. وهو كتاب موازٍ للحديث عند المسلمين، وله نفس مهام الحديث، بالمفهوم السائد عندنا. فكما أن رجال الدين يقولون إن الحديث يفسر القرآن ويشرح ما كان غامضاً منه، فالمشنا عند اليهود يقوم بنفس المهمة لكتب العهد القديم الخمسة الأولى، وقد تم جمعه من عدة أقوال لرجال دين يهود عاشوا في عصور مختلفة، تم تناقلوها مشافهة لقرون قبل أن تجمع في القرن الثاني المسيحي على يد حاخام اسمه يوضاس (كما يقول روهلينج في كتابه: اليهودي على حسب التلمود).

وعند اليهود كتاب اسمه الغهارا (الجهارا): وهو شروحات للمشنا، أي أنه يقابل التفسير عند المسلمين.

والتلمود عبارة عن كتاب يحوي شروحات المشنا مضافاً لها أقوال الحاخامات وآراؤهم (فتاواهم). فهو كتاب يحوي الحديث والتفسير والفتاوى، أي أنه يحوي كل تعاليم وشريعة اليهود الحالية.

وهو تلمودان، حسب مكان البدء بكتابته، فهناك تلمود فلسطين وتلمود بابل. وهو أهم من الكتب الخمسة المنسوبة لموسى والتي تعتبر التوراة - تجاوزاً - عند اليهود. فقد جاء فيه: قد أعطى الله الشريعة على طور سينا، وهي التوراة، والمشنا، والجمارا، ولكنه أرسل على يد موسى الكليم التلمود شفهياً، حتى إذا حصل فيها بعد تسلط أمة أخرى على اليهود يوجد فرق بينهم وبين باقي الوثنيين، وجاءت شريعة التلمود شفاهية لأنها لو كتبت لضاقت عنها



#### منهجيه البحث

الأرض.

والتلمود كتاب يُسمع به كثيراً لكنه لا يتداول بالكامل عند غير اليهود، ولا يعرف منه إلا مقتطفات، منها ما أوردنا في سنة الأولين الباب الثالث/ موقف بني إسرائيل من الدين "لا خلاص لمن ترك تعاليم التلمود واشتغل بالتوراة فقط. وهو محائل لأقوال رجال الدين المسلمين الذين يقولون بأن الحديث مكمل للقرآن، وأن القرآن لا يمكن فهمه بدون تفسير «.

وجاء في التلمود: "التوراة أشبه بالماء، والمشنا أشبه بالنبيذ، والجهارا أشبه بنكهة النبيذ العطرية، ولذا فالإنسان لا يستغني عن هذه الكتب الثلاثة، مثلها أن النبيذ لا يصلح بدون العناصر الثلاثة المذكورة".

وكها يحرم رجال الدين المسلمون على غيرهم أن ينقدوا أقوالهم أو يبينوا أخطاءهم، ويصفون أنفسهم بأنهم ورثة الأنبياء، لكي يعطوا فتاواهم وتشريعاتهم صفة مشابهة لصفة النصوص الإلهية، وكأن ما يصدر منهم يمثل دين الله، فإن رجال الدين اليهود لديهم أقوال مماثلة، ومن ذلك ما جاء في التلمود، ونصه: "من احتقر أقوال الحاخامات استحق الموت".

ويشددون على تقديس تشريعات وفتاوى الحاخامات، فقد جاء في كتاب يهودي اسمه (كرافت) مطبوع في سنة ١٥٠٩ ما نصه: "يلزمك اعتبار أقوال الحاخامات مثل الشريعة لأن أقوالهم هي قول الله الحي فإذا قال لك الحاخام إن يدك اليمنى هي اليسرى وبالعكس فصدق قوله ولا تجادله فها بالك إذا قال لك إن اليمنى هي اليمنى واليسرى هي اليسرى". ويتسمى رجال الدين اليهود (الحاخامات) بالربانيين، ومفردها رباني (ربّيٌ)، ومترجمة للإنجليزية بهذا الشكل «Rabbi» مثلها يحلو الآن لبعض رجال الدين المسلمين أن يسموا أنفسهم بالربانيين.

وقال أحد علماء اليهود المسمى (ميهانود) المتوفي في أوائل القرن الثالث عشر: "مخافة الحاخامات هي مخافة لله".

ومثله ما ورد في التلمود: "من يجادل حاخامه أو معلمه فقد أخطأ، وكأنه جادل العزة

١ في السنوات الأخيرة ظهرت عدة طبعات للتلمود باللغة العربية ولغات أخرى، لا أستطيع الجزم إن كانت مماثلة للتلمود الذي عند رجال الدين اليهود أو لا.



الإلهية. ورجال الدين المسلمون يحرمون على غيرهم أن يجادلوهم«.

وقال أحد الحاخامات: "إنه حتى ولو بدا أن هناك أقوالاً متناقضة لرجال الدين فإنها كلها من كلام الله مهما وجد فيها من التناقض! ومن لم يعتبرها كذلك فقد أخطأ في حقه تعالى". وهو محاثل لقول رجال الدين المسلمين: إن اختلافهم رحمة.

وذكر في كثير من كتب اليهود: "أن أقوال الحاخامات المناقضة لبعضها منزلة من السهاء، ومن يحتقرها فمثواه جهنم وبئس المصير". ويمكن مقارنة ذلك مع ما يقوله رجال الدين المسلمون بأن من أخطأ منهم في فتوى أو تشريع فله أجر، ومن أصاب فله أجران، وفي كلا الحالتين ما على الإنسان العادي إلا الاتباع.

وكما وصل الغلو ببعض أتباع المذاهب المسلمين في أئمتهم ورجال دينهم واعتبروهم معصومين عن الخطأ أو أنهم أفضل من الأنبياء أو أنهم ربانيون وينوبون عن الله في الأرض، فإن اليهود يقولون إن الحاخامات ربانيون وأقوالهم أفضل من أقوال الأنبياء، كما أنهم معصومون\.



أي ايل بعض الفتاوى من التلمود الذي يحوي فتاوى لكل دابة وهابة، في وضع مماثل لكتب الفتاوى عند المسلمين، حيث يفتى الفريقان بحلال وحرام لكل شيء:

<sup>\*\*</sup> القول إن الوحي نوعين: مكتوّبٌ وهو التوراة، وشفوي وهو المشنا، والمسلمون يقولون الوحي المكتوب هو القرآن والشفوى الحديث.

<sup>\*\*</sup> الحيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر (معناه واضح وهو بزوغ خيوط الشعاع الأول من الفجر). المفسرون قالوا بل هي خيوط فعلية أسود وابيض، محاكاة لما ورد في التلمود ونصه: يقرأ السياع فجراً منذ أن يميز بين خيوط اللونين الأزرق والأبيض إلى بزوغ الشمس. وهي خيوط تتدلى من الشال الذي يلبسه اليهود.

<sup>\*\*</sup>الأدعية والرقيّة (الحجاب) ورق يكتب فيه أدعية للحفظ من الشر يسمى في التلمود المزوزا ويعلق على باب المنزل وأبواب الغرف وحول الرقيّة، ولا يوضع في الحيامات.

<sup>\*\*</sup>من عليه جنابة يمنع من قرآءة كتبهم المقدسة، ويقول التلمود: يفكر في النَّمَع (التلاوة) بقليه ولا يجوز له القراءة بصوت مسموع \*\* .التلمود يقول بصلاة (التحية) عند دخول المدارس الدينية مقابل تحية المسجد عند المسلمين.

<sup>\*#</sup>قصّر الصلاة موجود في التلمود: من يمر في طريق خطرة له أن يقصر صلاّته.

<sup>\*\*</sup> لا يجوز زراعة جميع البذور في حوض واحد، بينما يجوز زراعة الخضروات في حوض واحد. (يسر وليس عسراً) \*\*وقد اختلف العلماء حول وجود حقل مزروع بصلاً ورغب صاحبه أن يغرس صفوفا من القوع . فقال الإمام الرباني إسهاعيل: يقتلع صفين من البصل ويغرس صفاً من القرع، ثم يترك صفين من البصل ثم يقتلع مرة ثانية صفين من البصل ويغرس صف قوع. بينما قال الإمام الرباني عقبها: يقتلع صفين من البصل ويغرس صفين من القرع، ويترك صفين من البصل ثم يقتلع صفين ويزرع صفين قوعاً. وقال جماعة الحائحامات: إن لم يكن بين صف القرع الأول والثاني اثنتا عشرة دراعاً فلا بقال : عسنه ال

<sup>\*\*</sup> من رغب في زراعة القرع مع الخضروات فلا شيء عليه. لكن لو رغب في زراعة القرع مع الحيوب، فيجب توك مسافة بين القرع والحيوب ربع الكاب.

<sup>\* ﴿</sup> وَإِذَا نَمِتَ الْفُرْعُ دُونِ زُرَاعَةً بِينَ الْحِبُوبِ فِيجِبِ أَنْ تَقْتَلُعُ وَلا يجوزُ تُركها.

<sup>\*\*</sup>من يرقد الكرم في الأرضُ فإنْ لَم مناكُ ثلاثةً طفاحيم من الترابُ عَليها فلا تباح الزراعة عليها حتى وإن أرقدها في القرع او في ماسورة فخارية. وإذا أرقدها في صخرة ورغم أنه لا يوجد عليها إلا ثلاثة أصابع تراب فإنه تباح الزراعة عليها.

 <sup>\*\*</sup>لا يجوز قياس ركبة الكرمة إلا من الجذر الثاني.

#### منهجيه البحث

## ويمكن القول إن عدم التمكن من العبث بحروف القرآن لم يمنع من العبث بمعانيه،

\*\*يحرم الحرت بنوعين من البهيمة معاً

- \*\*من يقد جيمتين من نوعين غتلفتين معاً يجلد أربعين جلدة ، ومن يجلس في عربة يجرها نوعان من البهائم يجلد أربعين جلدة. هذا قول الجمهور، واباحه بعض الأئمة الربائيين.
  - \*\*لا يجوز أن يربط حصان بجانب عربة أو خلفها إذا كان يجرها حيوانات من نوع آخر.

\*\*ولا يجوز أن يسرج حمار مع جمل.

- \* ويقول أحد الأثمة: كل المواليد من الفرس ولو كان بعض آباؤهم حمراً يباح أن يعملوا معاً (منتهي اليسر)
- \*\*يعد التنفذ وابن عرس من الحيوانات. وإذا مات ابن عرس ورفعه إنسان قلو لمسه مباشرة بحجم حبة الزيتون، وقبل بل. بحجم حبة العدس فالرجل ينجس.
  - \*\*ويعد الكلب نوعاً من الحيوانات، هكذا قالت الجاعة، لكن بعض الأئمة الربانيين يقولون: هو نوع من البهائم.
    - ≉≉ولا خلاف في أن الفيل والقرد من الحيوانات.
- (قا كانت الملابس محاكة من صوف غتلط من الجهال والنماج، فإن كان معظمها من صوف الجهال فمباح وإن كان معظمها من صوف النماج فحرام.
  - \* كفن الميت وبردعة الحار لا ينطبق عليهم أحكام المخلوطات.
  - \*\*لا يجوز للرجل أن يضع بردعة الحيار على كتفه حتى ولو ليخرج عليها السهاد.
- \*\*يجوز لبانعي الملابس وآلخياطين بيع وخياطة الملابس المصنوعة من صنفين بشرط ألا يتجهوا بها ناحية الشمس لاتقاء الحر ولا اتقاء المطر.
  - \*\* إذا غرزت خيوط الصوف في الكتاب فإنها تحرم، لأنها تتداخل في النسيج.
  - \*#يجوز للمزارع أن يجمع كل سهاده في كومة واحدة على رأي الجمهور، لكنَّ الإمام الرباني ماثير يقول يحرم.
  - \*\*إذا سقطت الأمطار وتبت البصل من ماء المطر فإن نبتت أوراقه سوداه فهو حرام، وإن كانت خضراء فمباح. وهذه بعض الفتاري حول إخراج المشر (زكاة)
- ُهُومَن يأخَّذ زيتوناً من وعاء حَفظ الزيَّتون يجل له أن يغمس حبة تلو أخرى في الملح ويأكل، لكن إذا ملّح عدة حبات معاً ووضعها أمامه فيلزمه إخراج العشر.
- وقد فصّل العلماء في ذلك، فقال: الحاخام إليعزر: إذا كان الوعاء ظاهراً فيجب إخراج العشر، وإن كان الوعاء نجساً قلا يخرج العشر \* هواختلف العلماء فيمن يشرب الخمر على المعصرة. فقال مائير: يعفى من العشر ولو اختلطت الخمر بالماء، سواة كان الماء بارداً أو دافئاً. بينها يقول إليعازر إنه يجب إخراج العشر، وتبعه في ذلك ابن صادوق. وقالت الجماعة: إذا اختلطت الخمر بعياه دافئة فيجب العشر. وإذا اختلطت بعياه باردة فلا يجب العشر.
- \*\* اتفق العلماء على أن من يقشر شعيراً حبة حبة ويأكل فلا يجب عليه إخراج العشر. لكن لو قشر الحبات ووضعها في يده فيجب عليه العشر.
- \*\* ومن يفرك حبات القمح الناضجة فيجوز له أن ينخلها من يد إلى أخرى ويأكل ولا عشر عليه. لكن لو وضع الحبوب في حجره فيجب عليه إخراج العشر بانفاق أهل العلم.
  - \*\* وقد اختلف العلماء في حكم بعض الخضر وات.
- فقال بعض أهل العلم إن الكسيرة إذا زرعت للحصول على البذور فلا يجب فيها العشر، لكن لو زرعت كخضروات فيجب فيها العشر.
- واليعازر يقول: إن الشبت يخرج عشره بذوراً وخضروات وعوداً، بخف الكسيرة. أما الجهاعة فقالوا: لا يخرج عشره بذوراً وخضراوات إلا تبات قرة العين والجرجير فقط. والتراد الله المنافذ العربي والجرجير فقط.
  - وخالفهم جمالئيل الذي يقول: إن أعواد الحلبة والخرد والفول الأبيض يجب إخراج عشرها على الدوام. • هكذا
- ويمكن الجزم أن فتاوى رجال الدين المسلمين اقتداء وامتداد لرجال الدين اليهود الذين لم يتركوا أي شيء مهها كان تافهاً ولا علاقة له بالدين إلا أفنوا بحلاله أو حرامه. (المرجع: ترجمة متن التلمود. تقديم: أ.د/ محمد خليفة حسن ترجمة،تحقيق: د/ مصطفى عبدالمعبود.الناشر: مكتبة النافذة).



وتأويلها لغير ما أنزل الله. فبقيت الحروف، وتم التلاعب بالمعاني، باستخدام وسائل ظاهرها يدل على الحق (تفسير، فقه، حديث ...الخ)، وباطنها يعمل على ترسيخ عقائد مخالفة ومعارضة لما أنزل الله في كتابه، أو بعبارة أخرى، معاول هدامة تعمل على تخريب دين الله من الداخل.

وما قاموا به فتح الباب على مصراعيه لمن يرغب في مهاجمة الإسلام، حيث يجد تربة خصبة هيأتها كتب التراث أو ما يسمى بعلوم الدين.

وقد يتساءل أي شخص التساؤل التالي: إن كانت كتب التراث بهذا السوء، وما هي سوى باطل ظاهر، فكيف تمسك بها المسلمون وتركوا كلام الله القويم؟ وهو تساؤل منطقي إجابته في الفقرة التالية.



## حقائق عن كتب التراث

الدعوة لترك كتب التراث واعتبارها كتباً باطلة مضللة، والتمسك بالقرآن وحده، لم يكن انعكاساً لنزوة عابرة، ولا اتباعاً لمعتقد وجدت له في النفس ارتياحاً. ولكنه نتيجة للتوصل إلى حقائق تنفي بشكل قاطع أن تكون كتب التراث الديني من دين الله، وأن تكون كتب السير تروي ما وقع من أحداث زمن الرسول، بعد بحث ودراسة متأنية امتدت لعقود من الزمن. بعض هذه الحقائق تعلمتها من كتاب الله، وبعضها من دراسة التاريخ، وسأوردها لكم فيا يلي:

## الحقائق القرآنية

حقائق غفل عنها الناس أو تغافلوا، ذكرنا بعضها بأدلته، ونورد بعضاً منها فيها يلي، وبنفس المنهجية المتبعة في كل هذا البحث:

# الحقيقة الأولى: التحول عن الدين بعد الرسول حتمي

القرآن العظيم يؤكد حقيقة تخلي الناس عن الدين بعد الرسول واتباع تشريعات دخيلة، كسنة سارت عليها كل الأمم في كل زمان ومكان: كَانَ النَّاسُ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيْنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابِ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيهَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ وَمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أَوْتُوهُ مِن بَعُدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغِياً بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ لِمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِن بَعُدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمِ (٢١٣) البقرة.

في البداية خلق الله الناس على الحق (الدين الصحيح) ثم اختلفوا فيه، وابتعدوا عنه. فالدين الصحيح يأتي أولاً ثم يتحول الناس عنه لتشريعاتهم البشرية ويفترقون لفرق متخالفة.

وهذه الحقيقة ليس لها استثناءات. فكل البشر في أي زمان ومكان يتحولون عن دين الله، والبديل معتقدات مبتدعة. بغض النظر عن مصدرها وكيف بدأت، لأنها ستبدأ بسبب أو بآخر. وهو ما يفسر وجود الأديان الوثنية في كل العالم التي كانت في الأصل أدياناً سهاوية. وما يؤكد هذه الحقيقة أن القرآن يحدثنا أن قوم عاد كانوا من ذرية قوم نوح، وبها أن قوم نوح كلهم هلكوا بالطوفان إلا من آمن مع نوح، فإن قوم عاد هم أحفاد تلك الفئة المؤمنة التي نجت مع نوح. ثم تحولت أجيالهم المتتابعة شيئاً فشيئاً عن الدين إلى أن أصبحوا وثنيين، فبعث



لهم هود: وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللهِ مَا لَكُم مِّنْ إِلَـهٍ غَيْرُهُ أَفَلاَ تَتَقُونَ (٦٥) قَالَ المُلاُ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَوَاكَ فِي سَفَاهَةٍ وِإِنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ الْكَاذِبِينَ (٦٦) قَالَ يَا قَوْمِ لِشَالِينَ (٢٧) أَبَلَغْكُمْ رِسَالاتِ رَبِّي وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبً الْعَالَمِينَ (٦٧) أَبَلَغْكُمْ رِسَالاتِ رَبِّي وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ أَمِينٌ (٦٨) أَوَعَجِبْتُمْ أَن جَاءكُمْ ذِكْرٌ مِّن رَّبِّكُمْ عَلَى رَجُلِ مِّنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَاذْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَقًاء مِن بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَسْطَةً فَاذْكُرُواْ آلاء اللهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٦٩) لأعرف.

ويتكرر الوضع، فبعد هلاك من كفر ونجاة هود ومن آمن تحول الأحفاد للوثنية (معتقدات خارج دين الله) فبعث لهم الرسول صالح: وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحاً قَالَ يَا قَوْم اعْبُدُواْ الله مَا لَكُم مِّنْ إِلَهِ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَنُكُم بَيِّنَةٌ مَن رَّبَّكُمْ هَـذِهِ نَاقَةُ الله لَكُمْ آيَةٌ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ الله وَلاَ تَسُوهَا بِسُوء فَيَأْخُدَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٧٣) وَاذْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاء مِن بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي الأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِن سُهُوهِا قُصُوراً وَتَنْحِتُونَ الْحِبَالَ بُيُوتاً فَاذْكُرُواْ آلاء اللهِ وَلاَ تَعْفَوْ إِنِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ (٧٤) الأعراف.

وتقول نفس سورة الأعراف: أَوَلَمْ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ الأَرْضَ مِن بَعْدِ أَهْلِهَا أَن لَوْ نَشَاء أَصَبْنَاهُم بِذُنُوبِهِمْ وَنَطُبَعُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ (١٠٠) تِلْكَ الْقُرَى نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآئِهَا وَلَقَدْ جَاءَهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَهَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِهَا كَذَبُواْ مِن قَبْلُ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَى قُلُوبِ الْكَافِرِينَ (١٠١) وَمَا وَجَدْنَا لأَكْثَرِهِم مِّنْ عَهْدِ وَإِن وَجَدْنَا أَكْثَرَهُمْ لَفَاسِقِينَ (١٠١). وهو ما حدث لبني إسرائيل بعد موسى برغم وجود التوراة المكتوبة بينهم: وَلَقَدْ آتَيْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ وَالْخُكْمَ وَالنَّبُوقَةَ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى الْعَلَيْنَ (١٦) إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ وَالْخُكُمَ وَالنَّبُوقَةَ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَى الْعَلَيْنَ (١٦) إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ وَالْمُوا إِلَّا مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمْ الْعِلْمُ بَعْياً بَيْنَهُمْ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي وَآتَيْنَا مُعْ وَيَعْ لَلْعَلْمُ بَعْنَا بَيْنَهُمْ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيهَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ (١٧) الجَاثية.

وقريش (أحفاد إبراهيم) تحولوا للوثنية من دين الله الخالص الذي كان عليه آباؤهم.

وحقيقة ابتعاد الناس عن الدين بعد الرسول حدثت لكل الأمم في كل زمان ومكان: يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِهَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ (٥١) وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَالرِّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِهَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ (٥١) وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَالرَّسُولُ كُلُو عَزْبٍ بِهَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ (٥٣) المؤمنون.



#### منهجيه البحث

فدعوة الرسل كانت لإعادة الناس لدين الله الواحد الذي تركه أسلافهم وتحولوا عنه للوثنية. ولو كان لهذه الحقيقة استثناء لبقي دين واحد على الأقل من أديان الأرض الكثيرة على حاله التي كان عليها زمن رسولهم، بدل أن تتحول الديانات الساوية إلى وثنيات منتشرة في مناطق واسعة من الكرة الأرضية.

وتتوجه سورة الشورى المكية إلى المسلمين القلة في مكة محذرة إياهم ان يصيبهم ما أصاب الأمم غيرهم: شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللهِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ

لقد ترك الناس قبل المسلمين دين الله إلى تشريعات بشرية مختلفة يفترقون عليها لفرق ومذاهب مختلفة. بحيث تصبح الرسالة وكلام الرحمن هو المشكوك فيه والتشريعات المذهبية هي التي يتمسك بها الناس. وهو ما حدث للمسلمين في عصور لاحقة.

المنهجية المستخلصة: توقع خروج الناس عن الدين بعد الرسول، والتعامل معه كواقع حتمي الحدوث وغير مستغرب ولامستبعد.

وعلينا أن نتعامل مع ما حدث بعد الرسول بأنه كان متوقعاً أن يحدث، وهو ما يفسر ظهور الفرق والمذاهب وكتب التراث المختلفة. وهذه الحقيقة أوجبت علينا التعامل مع هذه الكتب على أنها هي الدخيلة ولا أصل لها في الإسلام، ولا عبرة بها يقوله عنها أتباعها، فهو تبرير لأنفسهم لكي يشعروا أنهم على حق. لكنه ليس كذلك لأنه يخالف القرآن، وما يخالف القرآن فليس من الدين، ولكنه موروث دخيل.

## الحقيقة الثانية: القرآن اكتملت به التشريعات

.... الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْمَثُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيناً فَمَنِ اضْطُرً فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمِ فَإِنَّ اللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٣) المائدة.

سورة المائدة آخر سورة في القرآن تفرض فيها التشريعات وبنزولها اكتملت تشريعات الدين.



والتشريعات لا تفرض إلا بعد وجود مجتمع مسلم. وقد بدأ فرض التشريعات في بعض السور المكية بعد تحول خطاب الدعوة لكل الناس ودخول أعداد من بني إسرائيل وغيرهم مكونين مجتمعا مسلماً. وكان ذلك في بعض سور المرحلة الخامسة والسادسة من مراحل الدعوة في مكة.

وبعد الهجرة واستقرار المهاجرين وتأسيس دولة للمسلمين نزلت ثلاث سور متتالية تحمل كل التشريعات المتبقية. والسور هي: البقرة، النساء، والمائدة. والآية الثالثة من سورة المائدة والمذكورة أعلاه تعلن اكتبال التشريعات بكل وضوح: «اليوم أكملت لكم دينكم».

ولكن السورة تواصل فرض التشريعات بعد هذه الآية إلى نهاية السورة، وهذا ما جعل المفسرين يقولون إنها آخر آية نزلت في القرآن. وكأن هذه الآية تؤيد مزاعم المفسرين من أن القرآن ينزل آية آية وليس سورة كاملة في وقت واحد.

والإجابة سهلة لمن اعتاد على أسلوب القرآن.

فالقرآن في بعض الأحيان يبدأ الحديث عن أمر وكأنه سبق الحديث عنه. ومن ذلك الحديث عن تثبيت القبلة في سورة البقرة:

فالسورة بدأت بالقول إن السفهاء من الناس سيتساءلون عن تحول المسلمين في قبلتهم لمكة، وكأنه سبق الحديث عن هذا التحول: سَيقُولُ السُّفَهَاء مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَّهُمْ عَن قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا قُل للهِّ المُشْرِقُ وَالمُغْرِبُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيم(١٤٢).

مع أن الأمر بالتحول سيأتي لاحقاً، ثم يكون تساؤل الناس.

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ بِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيهَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيهَانَكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ (١٤٣) قَدْ نَرَى تَقَلُّب وَجُهِكَ فِي السَّمَاء فَلَنُولِيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَوَلَّ وَجُهِكَ فِي السَّمَاء فَلَنُولِينَا لَيْفِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ اللّهَ عَلَى مِنْ اللّهُ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مِنْ لَيْ مِنْ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ (١٤٤٣) البقرة.

وهو مماثل لقوله تعالى: .... الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَكْتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيناً فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَحْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لَإِثْمِ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٣) المائدة.



#### منهجية البحث

مع أن اكتهال التشريعات سيكون بنهاية السورة ولم تكتمل قبل هذه الآية. لكن بها أن سورة المائدة نزلت وبنزولها اكتملت التشريعات، فالآية الثالثة كأنها تقول: وبنزول هذه السورة اكتمل الدين.

ومع اكتهال الدين نهت السورة المسلمين عن سؤال الرسول عن حكم أي مسألة لم يسبق أن ورد فيها حكم بالحل أو التحريم أو النهي أو الأمر: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَسْأَلُواْ عَنْ أَشْيَاء إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ وَإِن تَسْأَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُتَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ عَفَا اللهُ عَنْهَا وَاللهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ (١٠١) المائدة.

وهذا الأسلوب متوفر في القرآن ومن ذلك ما ورد في سورة النساء، التي تبدأ بالحديث عن اليتامى: وَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تُقْسِطُواْ فِي الْيَنَامَى فَانكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مَّنَ النِّسَاء مَثْنَى وَثُلاَثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُواْ فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَلِكَ أَدْنَى أَلاَّ تَعُولُواْ(٣).

ومقدمة الحديث عن هذا الموضوع جاءت في الآية: (١٢٧) من السورة: وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي النَّسَاء قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ فِي يَتَامَى النَّسَاء الَّلاتِي لاَ تُؤْتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ وَالمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلْدَانِ وَأَن تَقُومُواْ لِلْيَتَامَى بِالْقِسْطِ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِهِ عَلِيهاً (١٢٧).

فالحديث يبدأ بسؤال الناس الرسول عن النساء الينامى، فيأتيهم الرد بعد السؤال وليس قبله. لكن القرآن يذكر الرد في الآية: (٣) وتتحدث السورة عن مواضيع مختلفة ثم بعد ١١٤ آية تعود لتذكر السؤال في الآية: (١٢٧). بدل أن يذكر الموضوع كما يلي: وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَاء قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتُلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاء الَّلاقِي لاَ تُؤْتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ هَنَّ وَتَرْ غَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ وَالمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلْدَانِ وَأَن تَقُومُواْ لِلْيَتَامَى بِالْقِسْطِ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ الله كَان يَعِعلِيهَ (١٢٧) وَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَ تَقْدِلُواْ فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النِّسَاء مَثْنَى وَثُلاَثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُواْ فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْهَانُكُمْ ذَلِكَ أَدْنَى أَلاَ تَعُولُواْ (٣).

وبالتالي يتضح أن الآية ٣ تتحدث - كما سبق وذكر - عن الزواج باليتيمة وتحريم هضم حقوقها أو أكل مالها والتعامل معها بفوقية. وبها أن السورة تنزل كلها دفعة واحدة فمن المقبول أن يذكر نهاية الموضوع أولاً ثم في مكان متأخر من السورة نفسهايذكر أوله.



ومثله ما ورد في سورة الأنعام في الآية (١١٩): وَمَا لَكُمْ أَلاَّ تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللهَّ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلاَّ مَا اضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيرًا لَيُضِلُّونَ بِأَهْوَائِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُعْتَدِينَ.

ولم يسبق لا في سورة الأنعام ولا في غيرها من السور التي نزلت قبلها أن تحدث القرآن عما يحرم من المآكل. وأول ذكر له جاء في نفس سورة الأنعام لكن في الآية: (١٤٥) المتأخرة عن هذه الآية: قُل لاَّ أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ خَمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرُّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّ رَجِيمٌ. رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ.

فالسورة تحدثت أولاً عن أنه ذكر للمسلمين ما حرم عليهم، وقد جاء ذكره لكن متأخراً. لكنه مقبول لأن السورة نزلت دفعة واحدة، ولن ينتظر المسلمون سورة أخرى لتخبرهم بها حرم عليهم.

فهذا النوع من أساليب القرآن مستخدم ومفهوم من قبل من يتلي عليهم القرآن.

ويكون الدين قد اكتمل (باكتهال تشريعاته) بنزول سورة المائدة، وكل تشريع بعد القرآن فليس من دين الله ولكنه دخيل عليه. لذا ورد في نفس سورة المائدة النهي عن سؤال الرسول عن حكم أي أمر لم يرد له ذكر في القرآن من قبل نزول السورة: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَسْأَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ عَفَا اللهُ عَنْهَا وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

الآية بكل وضوح تقول: كل ما لم يفرض له حكم أو تشريع في القرآن فلا تسألوا عنه لأنه ليس من دين الله.

المنهجية المستخلصة: دين الله اكتملت تشريعاته بسورة المائدة، وأي تشريع بعد اكتهال الدين ومن غير القرآن فليس من دين الله.

وكل ما لم يرد له حكم في القرآن فليس له حكم في دين الله، ولكنه يدخل في العرف والأمور الدنيوية، فمن شاء فليفعل ومن شاء فليترك، ومن اعتبره من دين الله فقد أشرك من قال به مع الله.



#### منهجيه البحث

# الحقيقة الثالثة: التمسك بالموروث لا يعنى أنه حق

كل الرسل كانوا يدعون لشيء واحد هو توحيد الله بالعبادة وعدم إشراك غيره معه. سواءً كان جماداً كحجر أو شجر أو الشمس والقمر، أو مخلوقاً كالملائكة أو الرسل أو رجال الدين أو العرف وما اختلقه البشر.

وكل الناس اتفقوا في كل زمان ومكان على رفض دعوة الرسل، برغم وضوح الحق وقوة الحجة. لأن الناس بعد تحولهم الحتمي عن الدين بعد الرسول يتبعون تشريعات بعضها قديم قبل الرسول وبعضها مستحدث بواسطة رجال الدين ويتمسكون بها على مر السنين كموروث بنيت عليه مصالح ومنافع وسلطات وجاه. ولذا فأتباع أي موروث يتمسكون بموروثهم ولا يقبلون نقده. ومتى خالف الحق، فالموروث عندهم هو الحق والحق هو الباطل.

وأتباع الموروث لا يقبلون النقاش ولا النقد ولا يستمعون للبراهين على بطلان معتقداتهم. كما أنهم يسارعون بالتهديد والوعيد لكل من ينتقد موروثهم، ولا يقبلون بالتعايش السلمي معه.

فنوح دعا قومه لإخلاص التوحيد لله، لكن قومه رفضوا دعوته: وَقَالُوا لَا تَذَرُنَّ آهِتَكُمْ وَلَا تَذَرُنَّ وَدَاً وَلَا سُوَاعاً وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْراً (٢٣) نوح.

فآلهتهم كانت الأوثان، وما يدعون له عبادة خالقهم. ومع ذلك بدل أن يستمعوا للبراهين التي قدمها لهم رسولهم نعتوه بالجنون: كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا مَجْنُونٌ وَازْدُجِر(٩) القمر.

وهددوه بالقتل إن لم يتوقف عن الدعوة: قَالُوا لَئِن لَمَّ تَنتَهِ يَا نُوحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ الْمُرْجُومِينَ (١١٦) الشعراء.

ومثله حدث لكل الرسل، ويحدث في كل مكان وزمان لكل دعاة العودة للحق، ولكل مصلح اجتماعي. فكل أتباع الموروث متمسكون بموروثهم على درجة واحدة من الغلو ولا يستمعون لنقده ولو تعرض أحد لموروثهم فسيتعرضون له بالأذى. ولا يهم إن كان الموروث عبارة عن مذاهب وفرق خلطت دين الله بغيره من تشريعات بشرية، كاليهودية، وفرق ومذاهب المسلمين، أو أنه تحول إلى الوثنية الكاملة مثل عبادة البقر والمجوسية



والبوذية.

التمسك بالموروث، إذاً، لا يعني صحته: وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ (٦٩) إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ (٧٠) قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَاماً فَنَظَلُّ لِمَا عَاكِفِينَ (٧١) قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَذَعُونَ (٧٢) أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ (٧٣) قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ (٤٤) الشعراء.

إبراهيم يقول بأن الخالق أحق بالعبادة من حجارة جماد، لكن القوم لم يقبلوا الدعوة برغم بيان الحجة وقوتها، لأنها دعوة لترك الموروث وتعريته والاعتراف بأنه خاطئ وهذا لا يمكن قبوله. فالتمسك بالموروث دائماً يعمي الأبصار عن الحقيقة ويعطل الفكر عن التفكير: وَإِذَا رَأُوْكَ إِن يَتَّخِذُونَكَ إِلاَّ هُزُوا أَهَذَا الَّذِي بَعَثَ الله ترسُولا (٧٤) إِن كَادَ لَيُضِلُنَا عَنْ آلِمِينَا لَوْلا أَن صَبَرُنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ الْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلا (٧٤) أَرَأَيْتَ مَنِ النِّذَلَ فَن الْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلا (٧٤) أَرَأَيْتَ مَنِ النِّذَلَ فَن الْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلا (٧٤) أَرَأَيْتَ مَنِ اللَّهُ مُعْن أَلْ الله عَلْمُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالاً نَعَام بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلا (٧٤) الفرقان.

الآيات تتحدث عن رجال قريش الذين يراهم الرسول مكتملي العقول نافذي البصيرة، ويحار من عدم تقبلهم للحق الواضح الذي يدعوهم لعبادة الحالق بدل عبادة الحجارة. فتجيبه الآيات بأن التمسك بالموروث يعمي البصيرة ويعطل العقل. فيبدو أتباع الموروث كالأنعام التي لا تعقل.

المنهجية المتبعة: أتباع الموروث المتعصبون له لا يصغون لما يخالف معتقدهم، لأنهم يعيشون في دائرة مغلقة حرموا على أنفسهم النظر لما هو خارجها.

هكذا يجب أن يكون التوقع في التعامل مع أصحاب الموروث.

## الحقيقة الرابعة: الدين يوافق العقل والموروث يعتمد النقل

كفار قريش مصرون على التمسك بموروثهم السلفي عن الأجداد، برغم أنه يعتمد على عبادة أحجار لا تضر ولا تنفع، ويرفضون دعوة الرسول لعبادة الله الخالق الرازق العليم. ومنطقهم أعوج لا يستقيم لمنطق ولا عقل: وَإِذَا قِيلَ فَمُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلُو كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ (١٧٠) البقرة.

والسبب أن أي عقيدة سلفية تعتمد الموروث لا يمكن أن تفكر في خطأ معتقداتها، ولا



#### منهجيه البحث

تعتمد العقل في نقده. لذا فالموروث يعتمد النقل على الدوام، ولو خالف العقل. والقرآن في العديد من السور يطلب من قريش التفكير في معتقداتها الموروثة وستكتشف خطأها: قُلْ أَرَأَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهَّ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمُ هُمُ شِرْكٌ فِي السَّهَاوَاتِ إِنْتُونِي بِكِتَابٍ مِّن قَبْلِ هَذَا أَوْ أَنَارَةٍ مِّنْ عِلْمِ إِن كُنتُمُ صَادِقِينَ(٤) الأحقاف.

كل المطلوب من قريش هو الإجابة على أسئلة بسيطة:

هل تستطيع آلهتكم خلق أي شيء؟

في المقابل انظروا لخلق السهاوات والأرض.

هل لآلهتكم مشاركة مع الله في الخلق؟

هل تعتمدون في عبادة الأصنام على كتاب منزل من الله سابق للقرآن؟

هل تعتمدون في عبادة الأصنام على بقية من علم قديم؟

لكن العقل لا مكان له بين أتباع الموروث.

ومثل قريش كل أتباع الموروث في كل زمان ومكان: وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مُنْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُّقْتَدُونَ (٢٣) قَالَ أَوَلَوْ جِنْتُكُم بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدتُمُ عَلَيْهِ آبَاءَكُمْ قَالُوا إِنَّا بِهَا أُرْسِلْتُم بِهِ كَافِرُونَ (٢٤) الزخرف.

وكان يجب على أتباع المذاهب والفرق بين المسلمين أن يستمعوا ويفكروا:

هل الدين لله وحده، أو لله والرسول؟

سيقولون الدين لله وحده. إذاً، كيف يكون كلام الرسول جزءاً من دين الله؟

سيقولون: لأن الرسول يتلقى وحياً غير القرآن.

فإذا كان القرآن يقول بأن الرسول لا يتلقى إلا القرآن فكيف يكون كلام الرسول من دين الله؟

فسينغضون اليك رؤوسهم ويقولون: أنت منكر للسنة.



## حقائق تاريخية

سنكتفي بإيراد حقيقتين هامتين من الحقائق التاريخية الكثيرة التي تؤكد وجوب نبذ كتب التراث، وعدم الاعتباد على ما تحويه.

## (١) البينة على من ادعى

يقال إن أبا بكر ورث الجدة، التي ليس لها إرث في كتاب الله. وفي هذا المقام لن نناقش إن كان فعل ذلك أم لا، فالذي يهمنا شيء آخر سنتبينه ونبني عليه حديثنا في هذه الفقرة. وهذا نص الحديث في كتاب الترمذي: حدَّثنا الأَنصَارِيُّ، حدثنا مَعْنٌ، حدثنا مَالِكٌ عن ابنِ شِهَابٍ عن عُثْمَانَ بنِ إِسْحَاقَ بن خَرْشَةَ عن قَبِيصَةَ بنِ ذُوَيْبٍ قالَ : «جَاءَتْ الجُدَّةُ إلى أَبِي بَكْرٍ فَسَالَتْهُ مِيْرَاثَهَا، قَالَ لَمَا: مَا لَكِ في كِتَابِ الله شَيْءٌ، وَمَا لَكِ في سُنَّةِ رَسُولِ الله شَيْءٌ فَورِجُعِي حتى أَسْأَلَ النَّاسَ، فَسَالَ النَّاسَ، فَقَالَ المُغِيرَةُ بنُ شُعْبَةً: حَضَرْتُ رَسُولَ الله أَعْطَاهَا السُّدُسَ، فَقَالَ هَلْ مَعْكِ غَيْرُكِ؟ فَقَامَ محمدُ بنُ مَسْلَمَةً فَقَالَ مِثْلَ مَا قَالَ المُغِيرَةُ بنُ شُعْبَةً :

وبداية سنفترض أن القصة صحيحة ووقعت بالفعل، وسنرى أن أبا بكر لم يورث الجدة إلا بشهادة شاهدين على قيد الحياة سمعا من الرسول.

ولو أن أبا بكر عاش في زمن متأخر وشهد عنده رجلان لم يقابلا الرسول وهما ثقات ويعرفهها أبو بكر حق المعرفة، فهل سيورث الجدة أم يمتنع؟

دعونا نبتعد عن أبي بكر، ونفترض أنه حضر للمحكمة رجلان كلاهما يدعي ملكية أرض متنازع عليها. وادعى الأول أن الأرض مملوكة لعائلته لأنها كانت مملوكة لجده السابع، وأن لديه شهوداً يشهدون بذلك. والرجل ثقة والشهود الذين أحضرهم ثقات. لكن كل ما يملكون هو أنهم سمعوا من آبائهم عن أجدادهم أن الأرض لجد الرجل المدعي. أما الرجل الآخر فلا يملك شهوداً ولكنه يملك حجة استحكام كتبت قبل ألف سنة تؤكد أن الأرض لعائلته.

وبعد التحقق من الوثيقة ثبت أنها أصلية وغير مزورة، فلمن سيكون حكم القاضي يا ترى؟ وكتب الحديث عبارة عن تجميع لكلام شهود في عصرهم على أقوال وأفعال سبقتهم



#### منهجية البحث

بمئتي عام، وليس بينها قول مكتوب. والشهود الذين سمع منهم البخاري ومسلم ومالك والنسائي وأحمد وغيرهم سنفترض أنهم كلهم ثقات ولا يرقى إليهم الشك، لكن شهادتهم عبارة عن نقل من شهود آخرين عن شهود أموات. فهل تقبل شهاداتهم في محكمة نزيهة تحكم بالعدل؟

ولو أن شخصاً رفع قضية على النسائي أو مالك أو أحمد أو أي مؤلف لكتب الحديث في زمنه، مطالباً إياه بإثبات الشهادات التي وثقها في كتابه على شكل أحاديث، فهل سيتمكن أي مؤلف لكتب الحديث من إثبات صحة ما كتبه في كتابه؟

هم لا يملكون حجج استحكام مكتوبة، وكل ما يملكون رجالاً ثقاتاً جداً أحياء، رووا عن أشخاص سبقوهم وماتوا، والذين بدورهم رووا عن أموات سبقوهم.

فهل سيحكم القاضي النزيه العادل بصحة ما جاء في كتب الحديث؟

لكن لو أن عُثْمَانَ بنِ إِسْحَاقَ بن خَرْشَةَ الذي روى عن قَبِيصَةَ بنِ ذُوَّيْبٍ، طلب من قبيصة شاهدين على كلامه، وأحضرهم قبيصة وكانوا ثقات فسيكون كلام فبيصة مقبولاً عند عثمان ابن إسحاق.

وعندما نقل عثمان الخبر إلى الراوي الذي بعده وهو ابن شهاب، قام ابن شهاب وطلب شاهدين على عثمان أنه سمعه من قبيصة فهل سيتمكن عثمان من الإتيان بشهود عيان سمعوا قبيصة يحدثه؟

الاحتمال الغالب أنه لن يتمكن لأنه لم يكن هناك شهود سمعوا قبيصة يحدث عثمان والدليل أن الحديث روي من قبيصة لعثمان لابن شهاب في الترمذي والنسائي والموطأ، ولم يرو عن شهود آخرين.

ومع ذلك سنفترض أن عثمان ابن خرشة استطاع إحضار شاهدين يؤكدان أنه سمعه من قبيصة.

ثم يكون على مالك الذي سمع من ابن شهاب أن يطلب من ابن شهاب شهوداً يؤكدون أنه سمع من عثمان، وهذا ممكن. وأن يحضر ابن شهاب شهوداً يؤكدون أن عثمان سمع من ابن قبيصة وهذا غير ممكن، لبعد الشقة وموت ذلك الجيل.

وهكذا كلما تقادم الزمن استحال وجود الشهود. وبطبيعة الحال فلم يكن الرواة يطلبون



شهوداً بهذه الطريقة، وأقصى ما كان يفعله مؤلف كتاب الحديث هو أن يطلب من الراوي الذي يسمعه الحديث أن يحضر شهوداً يؤكدون أنه سمعه من الراوي الذي سبقه فقط. فالترمذي سنفترض أنه طلب من الأنصاري أن يحضر له شهوداً يؤكدون أنه سمع الحديث من معن (الراوي الذي سبقه في سلسلة رواة الحديث) لكن يستحيل أن يكون بقية الرواة في السلسلة قبل ذلك طلبوا الشهود.

وتكون كل الأحاديث التي في كتب الأحاديث بلا استثناء لا يمكن أن تقبل في المحكمة لإثبات الأقوال التي وردت فيها عن الرسول، لاستحالة إثبات أن كل راو طلب من الراوي الذي قبله تأكيد أنه سمع الحديث بشهود.

وحتى مع افتراض أن كل راو في سلسلة الرواة قد تأكد أنه أخذ الحديث من ثقة صدوق - لئلا ندخل في متاهة مع ما يسمى علم الرجال - فإن الشهادة لا تكون بأثر رجعي من أشخاص ماتوا قبل سماع شهاداتهم. ولو ذهبت للمحكمة للمطالبة بحق لي لا أملك عليه بينة إلا شهوداً ماتوا قبل المثول للمحكمة فلن يقبل ادعائي وسأخسر القضية، حتى لو كان الشهود ثقات.

وحتى لو كان كل رواة الأحاديث الموجودة في كتب الحديث ثقات صادقين عند معاصريهم، إلا أنه يستحيل أن تقبل شهادتهم في الوقت الذي دونت فيه كتب الحديث، لأنهم ماتوا قبل ذلك ولا يستطيع البخاري أو مالك أو الترمذي أو مسلم أو غيرهم، سماع شهادات شهود يؤكدون صدقهم، وهذا هو المهم.

وما ينطبق على الحديث ينطبق على كل كتب التراث الأخرى.

وللمعلومية فحديث قبيصة عن توريث أبي بكر للجدة غير مقبول ولا يمكن أن يكون صحيحاً لأن قبيصة هذا ولد عام الفتح – حسب ترجمة حياته التي وردت في كتب التراث كسير أعلام النبلاء – أي أنه ولد قبل وفاة الرسول بثلاث سنوات وقبل وفاة أبي بكر بخمس سنوات. يعني كان طفلاً للتو فطم من الرضاعة عندما مات أبو بكر، فكيف تقبل شهادته كشاهد على حادثة وقعت قبل عصره؟



## (٢) عصر الظلمات والفتن

إسلام القرآن الذي جاء به الرسول توقف فجأة بعد وفاته عليه الصلاة والسلام بسبب الظروف التي سادت حينها. فقد نقضت قبائل جزيرة العرب عهدها مع المسلمين وثارت ضد دولتهم ولم يبق للمسلمين وجود سوى في المدينة. ولم تكن أعدادهم تزيد عن بضع مئات، يشاركهم منافقون من مسلمة يثرب ومسلمة قريش، وبعض بني إسرائيل يثرب وهناك قريش التي تتربص بالمسلمين الدوائر، برغم اضطرارهم لإعلان الإسلام أو الاستسلام لدولة المسلمين. وقد وجد أولئك المسلمون القلة أنفسهم يواجهون أعداءً من كل حدب وصوب، بل إن بعض جيوش المرتدين توجه فعلاً للمدينة. فما كان من أبي بكر إلا أن جمع جيشاً من استطاع جمعه من الرجال لدرء الخطر الذي يهدد الإسلام والمسلمين. لذا لم يكن مستغرباً أن يكون ضمن قواد جيوش الردة خالد ابن الوليد، الذي أعلن الإسلام قبيل فتح مكة، وعكرمة ابن أبي جهل، الذي لم يسلم إلا بعد الفتح. وينسب له أنه قد هرب باتجاه اليمن، فلحقت به امرأته أم حكيم بنت الحارث بن هاشم، وأقنعته بأن نطقه الشهادة كفيل بحقن دمه عند رسول الله. وهناك حذيفة بن محصن القَلْعَاني. والذي يقول صاحب أسد الغابة في معرفة الأصحاب: لا أعرفه بأكثر من أن أبا بكر عزل عكرمة بن أبي جهل عن عُمَان، وسيره إلى اليمن، واستعمل على عمان حذيفة القلعاني، فلم يزل والياً عليها إلى أن توفي أبو بكر. ومنهم طرفة بن حاجب وقيل اسمه طريفة بن حاجز. قال سيف بن عمر في كتابه « الفتوح «: هو الذي كتب إليه أبو بكر رضي الله عنه في قتال الفجاءة السلمي، ولا يعرف عنه غير ذلك. ومنهم سويد ابن مقرن أخو النعمان ابن مقرن، قدم وإخوته السبعة ضمن وفد مزينة على الرسول وأسلموا عام الوفود، وعاد لبلاده حتى استدعاه أبو بكر للاشتراك في حروب الردة. ومنهم المهاجر ابن أبي أمية بن المغيرة القرشي المخزومي، والذي أعلن إسلامه بعد الفتح. وذكر سيف في " الفتوح " أن المهاجر كان ممن تخلف عن غزوة تبوك.

فإن كان هؤلاء هم قادة الجيوش فها بالك بالجند.

ثم تواصلت التعبثة بعد الردة للفتوح، بعد أن قتل غالبية الصحابة الأخيار. وقد وجه الصدِّيق لفتح بلاد الشام أربعة جيوش. أحدها كان إلى حمص بقيادة أبي عبيدة عامر ابن الجراح الصحابي الجليل، أما الجيش الثاني فقد توجه لدمشق بقيادة يزيد ابن أبي سفيان



أحد الطلقاء، وكان هناك جيش ثالث متوجه للأردن بقيادة شرحبيل ابن حسنة أحد أتقياء الصحابة، والجيش الرابع كان بقيادة عمرو ابن العاص. وكل جند الجيوش الأربعة كانوا خليطاً من طلقاء مكة وثقيف ومن بعض من عاد للإسلام من المرتدين من جنوب الجزيرة، ومعهم نفر قليل من الصحابة السابقين في الإسلام، كما وصف البلاذري في كتابه فتوح البلدان، إن صدق.

كما كان من أهم قواد الفتوح في العراق المثنى ابن حارثة، وهو أعرابي من بني بكر ابن وائل والذي لم يعرف الإسلام عن قرب. ويذكر أن جيشه كان يتكون من خليط من العرب الوثنيين والمسيحيين، ونفر قليل من الصحابة الأخيار. كما كان جيش خالد ابن الوليد يتكون من بعض من عاد من الردة وبعض من أعلن إسلامه بعد الرسول ونفر قليل من الصحابة الأخيار، ومثله جيش سعد ابن أبي وقاص.

وإن كانت هذه الأخبار وردت في كتب التراث غير الموثوقة فإن الواقع يميل إلى إقرارها بالإجمال دون التفاصيل. ذلك أن عدد المسلمين الأخيار زمن الرسول لم يزيدوا عن بضع مئات، ويستحيل أن تكفي أعدادهم لكل تلك الجيوش الجرارة التي أعادة السيطرة على جزيرة العرب في عام وبضعة أشهر ثم استولت على بلاد الفرس والعراق والشام ووادي النيل خلال عشر سنوات. وكل البلاد المفتوحة يدين أهلها بمعتقدات وأديان وفلسفات متنوعة وعميقة. فيما لم يحمل جنود الفتوح ثقافة إسلامية أصيلة، لأنهم لم يعرفوا من الإسلام الله الصلاة والشهادتين وبعض الوصايا. في وقت تناقصت فيه أعداد المسلمين الأخيار القليلة أصلاً بسرعة، مما جعل وجود من بقي منهم ليس له أي تأثير يذكر في تأسيس ثقافة إسلامية نابعة من إسلام عصر الرسول في البلاد المفتوحة.

كها أن تأخر نسخ المصاحف ساهم في قطع الصلة تماماً بين عصر الرسول والمجتمع المسلم المحدود العدد في المدينة، وبين عصر ما بعد الفتوح والمجتمع الهائل الاتساع والملون بالثقافات والديانات. وحتى محاولات عمر ابن الخطاب تحفيظ عدد من المسلمين القرآن وإرسالهم مع جيوش الفتح لم يكن لها تأثير يذكر لقلة عدد القراء من جهة ولأنهم كانوا جنوداً عرضة للقتل وتناقص الأعداد من جهة ثانية، ولأن معظمهم وإن حفظوا القرآن فهم من الداخلين في الإسلام حديثاً وبعد الرسول، ولم يتخلصوا من موروثهم السابق،



#### منهجية البحث

ولم يتعمقوا في الدين بها يكفي لكي تكون ثقافتهم ثقافة إسلامية مؤثرة بمن يحتك بهم من مسلمي البلاد المفتوحة. لذا فقد كانوا قراءً لقرآنٍ لم يتعرفوا عليه.

وبعدما قتل عمر ابن الخطاب قويت شوكة رجال قريش الذين كانت مكائدهم مستمرة للمسلمين ودولتهم منذ عصر الرسول، وحاولوا نشر مصاحف مزورة ومشبوهة في الأمصار المفتوحة لكي يخلقوا ديناً باسم الإسلام يهدم الإسلام من الداخل. وقد فطن عثمان لذلك وقطع الطريق على قريش وأفسد مخططاتها، بحرق تلك المصاحف المشبوهة ونشر نسخاً من مصحف رسول الله. فقامت قريش بنشر أكاذيب حول عثمان في تلك الأمصار، أوغرت صدور الناس ضده فقدموا للمدينة وقتلوه.

وبعد قتله تحزب حفظة القرآن «القراء» في حزب واحد وبايعوا علي ابن أبي طالب بالخلافة، ثم تخلو عنه بعد معركة صفين ضد معاوية لأنه قَبِلَ أن يقتسم دولة المسلمين مع معاوية أنها كان من علي ابن أبي طالب إلا أن لاحقهم وسحقهم في النهروان، بعد تشويه سمعتهم بتسميتهم الخوارج. وبها أن من بقي منهم يمثلون الجهاعة الوحيدة التي لها صلة بالقرآن والتي تدعو للعودة لإسلام الرسول برغم عدم إحاطتها به إحاطة تامة، وفي هذا فضح لمهارسات الأمويين، فقد واصل بنو أمية مطاردتهم حتى تواروا عن الأنظار، وتحورت عقائدهم.

Y كتب التراث تروي قصة لا يمكن ان تكون حصلت، مفادها أن القتال توقف في صفين بين جيش معاوية وعلي لأن رجال معاوية رفعوا المصاحف، مع أنه لم يكن هناك مصاحف مكتوبة لنرفع. وانققا على أن يختار كل واحد منهم ممثلاً له يناقشان الوضع ويقرران ما يجب فعله. فاختار على أبا موسى الأشعري واختار معاوية عمرو ابن العاص، فاتفقا على خلع كل من على ومعاوية و ترك المسلمين يختار ون خليفة. فأعلن الأشعري ما اتفق عليه، وجاء بعده عمرو ابن العاص وأعلن خلع على وتثبيت معاوية. ولا كناه هذا ما حدث فسيعود الجيشان للاقتتال، لكنهم لم يفتتلوا. ورجع معاوية للشام وعين عمرو ابن العاص على مصر، بينها عاد على للعراق. وهو ما يئبت أن هناك اتفاقاً بين على ومعاوية على اقتسام الدولة، بحيث يكون لمارية الشام ومن على مصر، بينها عاد على للعراق. وهو ما يئبت أن هناك اتفاقاً بين على ومعاوية على اقتسام الدولة، بحيث يكون لمارية الشام ومعاوية على أراضي الطرف الثاني. وهذا الاتفاق هو ما أغضب "القراء» ومجملهم ينسحبون من جيش على ومن مناصرته، ويقررون اعتزال العمل السياسي. لكن على ابن ابي طالب لاحقهم وصحفهم وجعلهم ينسحبون من جيش على ومن مناصرته، ويقررون اعتزال العمل السياسي. لكن على ابن ابي طالب لاحقهم وصحفهم في النهروان (قرب بغداد الحالية). ومن بقي منهم استمر على يطاردهم حتى قتله أحدهم وهو عبد الرحن ابن ملجم، ولم يكن هناك محاولة لقتل عمرو ابن العاص وقتل معاوية ولكنها فشلت، كها ورد في كتب التراث. وبها أن من بقي من القراء بطالبون مناه على طرة بين على المدية النه يخاف طريقة حكمه، فها كان منه إلا أن استمر بملاحقتهم وتقتيلهم بعد قتل على لهم، لأنه يمثلون عليه خطراً يفضح سياسته التي خرجت عن إدارة الدولة الإسلامية إلى إدارة بيزنطية السهات.



١ تقول كتب التراث إن حذيفة ابن اليهان هو من نبه عثمان تخطورة انتشار تلك المصاحف المشبوهة، وأشار عليه بحرقها. وإن كنت أميل شخصياً أن عثمان هو صاحب المبادرة، وإن كان لحذيفة دور فهو أن عثمان سألهم وسأل غيره عن تلك المصاحف. لأنه لو كان الرأي لحذيفة في حرق المصاحف فلن يقوم عثمان بذلك حتى يستشير من يعتقد استشارته، وبها أنه مضى بنفسه لحرق المصاحف بلا استشارة فهذا يدعم أن حرق المصاحف ونسخ نسخ من المصحف الإمام هو رأي محض لعنمان.

وبقيت نسخ المصحف التي أرسلها عنهان للأمصار عبارة عن كتب، كل كتاب في مصر من أمصار الدولة بعيداً عن التأثير في حياة الناس العادية، مثله مثل النفر القليل ممن بقي من الصحابة الأخيار الذين ارتكب غالبيتهم خطأ فادحاً باعتزال الحياة السياسية، ونقد المخالفات، إما باختيار أو تحت التهديد . ولم يبق على السطح ممن ينسب للصحابة إلا من وافق إسلامه هوى الحكام أو رضي بمداهنتهم. لذلك خفتت أصوات سعد ابن ابي وقاص ومحمد ابن مسلمة وغيرهم ممن بقي من أتقياء الصحابة، وعلت أصوات مثل ابن عباس وأبي هريرة ومن نحا نحوهما.

فكانت الفترة التي بدأت من عصر عمر ابن الخطاب وحتى ما عرف بعصر التدوين في الربع الرابع للقرن الهجري الأول من أحلك الفترات التي مرت على الإسلام. فقد انقطعت الصلة بعصر الرسول بأحداثه وإسلامه، إلا اللمم، فيا كان لدى سكان البلاد المفتوحة موروث عميق من معتقداتهم السابقة. ولكي يحتفظوا بموروث يصعب التخلص منه أصلاً، أبقوا على معتقداتهم السابقة وألبسوها لبوساً يبدو وكأنه إسلامي. فبدأ موروث جديد يتكون بمعزل تام عن كتاب الله وعن إسلام عصر الرسول الذي انقطعت الصلة به. هذا الموروث الجديد تحول إلى موروث للمسلمين، نبتت منه مذاهبهم. وفي ذلك العصر بدأ الناس يتناقلون قصصاً وحكايات عن عصر للرسول لم يعيشوه ولا تربطهم به أي صلة سوى انتهائهم الجديد للإسلام. فبدأ القصاص من المسلمين الجدد في مجالسهم يقصون عن ذلك العصر المجهول لهم، قصصاً تلائم ما يريدون توصيله للمستمع من درس أو رسالة. بعض الرسائل للمدح فتأتي القصص خيالية، وبعضها للقدح فجاءت القصص مريعة وحشية، وبعضها ساخر، وبعضها منقول من معتقدات القاص السابقة.

وهكذا ولد وترعرع وقوي واشتد ساق ما عرف بموروث المسلمين في تلك الفترة، سواء ما عرف فيها بعد بالمذاهب وكتبهم التراثية الدينية، أو كتب السير، فكلها نشأت أساساً من خليط معتقدات دخيلة، وقليل مما تسرب من إسلام عصر الرسول من خلال قصص يتناقله الناس مشافهة. وكل هذا الموروث الجديد بكل مكوناته نضج في بيئات وأوقات وأماكن بعيدة ومنقطعة عن عصر الرسول وإسلام القرآن انقطاعاً تاماً. محاطاً بسياسة حكام كل ما يعرفون من الإسلام هو استخدامه لتليين رقاب معارضيهم واستباحة المال العام والتفرد انظر فقرة: اعتزال الفتة جلب على المسلمين تسلط الحكام/ قسم أحداث من عصر الرسول.



بالسلطة وتحريم الخروج على الحاكم أو نقده.

وبعد دخول صناعة الورق لبغداد ودمشق في النصف الثاني من القرن الثاني الهجري، اشتغل كثيرون بالقرآن، بعدما انتشرت المصاحف بشكل وافر. لكن هذه العودة للقرآن حدثت بعد أن ترسخ الموروث الجديد بمذاهبه المتنوعة. وأصبح ما استمد من القرآن هو الجديد والمستحدث. ولذلك استسهل السلف تأويل معاني الآيات، والقول بنسخها، والتلاعب بها كيفها يشاؤون. كها ورثنا في كتب التراث.

وهكذا تظافرت عدة عوامل بعد عصر الرسول عملت على ظهور فرق ومعتقدات مختلفة كثيرة، تصاهرت حيناً وتخالفت حيناً آخر، إلى أن تبلور ما عرف بالمذاهب والفرق. بعضها لم يتقبله السياسي وبعضها نفر منها المجتمع، فتوارت عن الأنظار وبقيت في الخفاء. وبعضها قضي عليه، وبعضها تحت رعايته. ومن مئات الفرق لم يبق منها الآن سوى أعداد قليلة، استمرت في التوسع والتشقق إلى فرق أصغر.

وكقانون ثابت سارت عليه كل البشرية، فحتى لو لم يكن هناك قريش ولم يكن هناك فتوح ولو نسخ المصحف وعمل بتشريعاته منذ عصر الرسول فسيتحول الناس (أو غالبيتهم) عن الدين لأن التحول سنة أزلية. إلا أنه لو اختلفت العوامل والظروف في عصر الرسول وبعده، فقد تختلف حدة التحول عن الدين أو كثرته أو يتباطأ أو نحو ذلك، وسنرث موروثاً مختلفاً عن موروثنا الحالي. وفي كل الأحوال فالابتعاد عن الدين بعد الرسول كان سيحدث، بسبب أو بآخر.

وما نريد الوصول إليه في هذه الفقرة هو أن هناك عوامل وأحداثاً وقعت بعد عصر الرسول أدت إلى عزل عصر الرسول عزلاً تاماً عن عصر ما بعد الفتوح. وأن الموروث الديني للمسلمين بكافة مذاهبهم وكل ما يعرفون من تاريخ عصر الرسول، ولد في بيئة لا علاقة لها بعصر الرسول. اعتمدت موروثات مختلفة من معتقدات سكان البلاد المفتوحة تصاهرت وتبلورت لتولد منها مذاهب المسلمين وفرقهم وقصص تاريخهم، بعيداً عن القرآن، وتحت حكم قرشي لا يمت لحكم دولة المسلمين في عصر الرسول والخلفاء الثلاثة بعده بصلة.

فالموروث الحالي لكل المسلمين أساسه غير إسلامي، ولم يعرف القرآن إلا لاحقاً، لهذا تم تأويل القرآن ليلائم الموروث.



وصعوبة التخلص من هذا الموروث أو نقده، أن المسلمين يعتبرونه امتداداً لإسلام الرسول، دخلته بعض البدع. لذا فكل أتباع الموروث في كافة المذاهب يعتبرون الرجوع للدين بمكناً، مع بقاء الموروث وكتب التراث. لأن العودة عندهم لا تتطلب أكثر من تنقية كتب الموروث على أنه بدعة، دون المساس بجوهر الموروث. لذا نجد أن الشيعي والسني والمعتزلي والإباضي وغيرهم يدعون للعودة للدين، وكل أتباع مذهب لديهم عودة تختلف عن عودة المذاهب الأخرى، لأن جذور كل مذهب تختلف عن المذاهب الأخرى. وبها أن أتباع كل المذاهب الخي يتفقون على أن مذاهبهم امتداد لإسلام عصر الرسول فقد يقبلون بالتخلص المذاهب العتبر بدعاً، لكن لن يقبل أحد منهم التخلص التام من كتب التراث لأنها تمثل في نظرهم إسلام عصر الرسول.

بينها الحقيقة المرة هي أن هذا الموروث الحالي للمسلمين بمختلف طوائفهم، لا علاقة له بدين الله، وأن القرآن تم تأويله ليتماشى معه. والعودة للقرآن لا يمكن أن تتم إلا بالتخلص الكامل من كل كتب التراث. وهذا ما يجعل تصديق الناس بخطأ موروثهم أصعب، ويجعل المناداة بالتخلص من كتب التراث، وكأنها مناداة بحذف أكثر الدين.

وفي عصر الظلمات والفتن ذاك أثيرت كل التساؤلات التي لا وجود لها في القرآن ونسبت لعصر الرسول وكأنها حدثت في عصر الرسول وكأنها حدثت في الكي تكتسب المصداقية. ولو كانت حدثت في عصر الرسول فسيجيب عنها القرآن، وخلو القرآن من الإجابة عليها دليل على أن الناس لم يتساءلوا عنها زمن الرسول وفهموها كها نزلت.

فكل الناس عرفوا أن: "تبين الخيط الأبيض من الخيط ألسود من الفجر" يعني انبلاج أول أشعة الضوء في السياء. ولم يكن هناك آيات في القرآن اختفت، أو ألغيت، أو ألغي حكمها وبقيت تقرأ. ولم يكن هناك حديث عن الرسول ينسخ قرآناً.

هذه الحقيقة تغيب عن كثير من المسلمين بكافة مراتبهم، من المسلم العادي إلى المفكرين، ولو وعاها الناس فستتغير طريقة البحوث. لأن الحرج من تناول كتب التراث على أنها تمثل دين الله سيزول، وسيتم تناولها على أنها كتب ولدت في بيئة لا تحت لعصر الرسول بصلة. وسنصل لنتائج مختلفة، لأن الباحث لن يتحرج من إعلان كل ما يتوصل إليه من نتائج. كها أن الإنسان العادي سيتقبل نقد تلك الكتب بشكل أكبر.



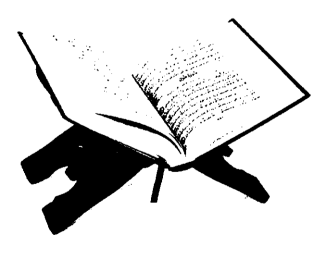
#### منهجيه البحث

وبما تقدم يتضح للقراء لماذا كان ترك كتب الموروث جملة وتفصيلاً مطلباً دينياً لمن يرغب في العودة للحق ولدين الله القويم الذي نزل على محمد عليه الصلاة والسلام.



# تدبرالقرآن

أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالْهَا (٢٤) «محمد»







# منهجية تدبرالقرآن

خلال القرون الماضية فهم الناس القرآن بطريقة كتب التراث، وخلت الساحة من بحوث تعتمد القرآن للتعريف بنفسه دون عون من كتب أخرى، وتعتمد القرآن وحده للتعريف بالإسلام، من تشريع وأحداث. وتعتمد القرآن للتعريف بالألفاظ التي وردت فيه، وتعتمد القرآن للحديث عن المواضيع التي تناولها الكتاب المبين. وتعتمد القرآن للتعرف على أساليب القرآن، وعلى تفاعل سوره مع الأحداث حين نزولها، وغير ذلك. فجاء هذا البحث كبداية تفسح المجال للقرآن لكي يتحدث معنا مباشرة دون وسيط، وليؤكد أن كتاب الله لديه القدرة على بناء دين كامل دون عون أو مساعدة من فقيه أو محدث أو مفسر أو أي رجل دين آخر.

وقبل أن نشرع في التدبر لابد من بيان المنهجية المتبعة في هذا البحث، لكي يمكن الحكم على صحة أو خطأ ما توصلنا إليه بعيداً عن تفتيت التفاصيل واعتبار نقدها نقداً للبحث. وفيها يلى أهم الضوابط التي تقوم عليها هذه المنهجية:

# نزول القرآن سورة سورة

السورة عبارة عن رسالة إلهية تنزل على الناس لتتفاعل مع ما يجري فترة نزولها. ولو نزلت آية أو آيتان لوحدهما لأصبحت سورة. لذا وجد في القرآن سور قصار، بثلاث آيات فقط، وسور أطول بعشر أو عشرين آية، وسور متوسطة الطول، بخمسين وستين آية، وسور طوال تصل أطولها – البقرة – إلى (٢٨٦) آية. والقرآن مقسم إلى سور لأن كل سورة – بغض النظر عن طولها – نزلت في وقت واحد.



وخير شاهد وأصدقه على أن القرآن ينزل سورة سورة، هو كتاب الله نفسه، وإليكم بعض ما جاء فيه:

عندما اتهم المشركون محمداً بأن القرآن من عنده، جاء القرآن ليقول لهم: أَمْ يَقُولُونَ
 افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ وَادْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٣٨)
 يونس.

وهو ما كررته سورة البقرة:وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مَّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ اللهَّ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ(٢٣) البقرة.

وهذا التحدي قائم حتى لو كانت السورة التي سيأتي بها الناس تتكون من آية واحدة فقط أو بطول سطر واحد مثل سورة الكوثر. لكنه لم يقل فأتوا بآية أو آيات، لأن الآية والآيات لا تنزل لوحدها، ولو نزلت آية لوحدها فهي سورة. ولا عبرة في طول الآية وقصرها، ففي القرآن الكريم آيات الواحدة منها أطول من بعض السور، ومن ذلك الآية رقم (٢٨٢) في سورة البقرة، والتي تبدأ بقوله تعالى:

"يَا أَيُّهَا الذين آمنوا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَى أَجَلِ مُسمى فأكتبوه".

هذه الآية ليست فقط أطول من قصار السور كالفاتحة والنصر والكوثر والناس والفلق والضحى والشرح والمسد وقريش والفيل والعصر والهمزة والتكاثر والقارعة والتين والليل والشمس، بل هي أطول من سور مثل العاديات والعلق والبلد والغاشية والأعلى والطارق. وبطول سور مثل البروج والانشقاق والفجر التي عدد آياتها (٢٣) آية.

فها ينزل به الوحي في وقت واحد يعتبر سورة، بغض النظر عن طول ما نزل وقصره.

المنافقون في المدينة كانوا يخشون أن يفضحهم الوحي: يَحْذَرُ المُنَافِقُونَ أَن تُنزَّلَ عَلَيْهِمْ
 سُورَةٌ تُنبَّنُهُمْ بِهَا فِي قُلُوبِهِم قُلِ اسْتَهْزِئُواْ إِنَّ الله تُخْرِجٌ مَّا تَحْذَرُونَ (٦٤) براءة.

ولم يقولوا تنزل آية أو آيات، برغم أن فضحهم قد لا يحتاج سوى لآية واحدة. لكن بها أن الآية والآيات لا تنزل لوحدها ولكن ضمن سورة، قال القرآن: "يحذر المنافقون أن تنزل عليهم سورة".

ويقول تعالى في السورة نفسها: وَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ أَنْ آمِنُواْ بِاللهِ وَجَاهِدُواْ مَعَ رَسُولِهِ اسْتَأْذَنَكَ أُولُواْ الطَّوْلِ مِنْهُمْ وَقَالُواْ ذَرْنَا نَكُن مَّعَ الْقَاعِدِينَ(٨٦) براَءة.



مع أن الأمر بالإيهان والجهاد مع الرسول يحتاج لآية واحدة وليس سورة كاملة، لكن بحكم أن الآية لا تنزل لوحدها قال تعالى: وإذا نزلت سورة (ومن ضمنها الآية التي تأمر بالإيهان والجهاد).

- وفي سورة محمد يقول تعالى: وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا لَوْلا نُزَّلَتْ شُورَةٌ فَإِذَا أُنزِلَتْ شُورَةٌ
   مُحُكَمَةٌ وَذُكِرَ فِيهَا الْقِتَالُ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمُعْشِيِّ عَلَيْهِ
   مِنَ المُوْتِ فَأَوْلَى لَهُمْ (٢٠).

وذكر القتال لا يحتاج سوى آية واحدة وليس سورة كاملة، لكن بحكم أن الآية لا تنزل لوحدها قال: "لولا نزلت سورة".

في المقابل، ليس في كتاب الله الكريم آية واحدة تقول أو تشير ولو ضمناً إلى أن القرآن كان ينزل على شكل آية أو آيات. ولو كان القرآن ينزل آية وآيات، لما احتجنا إلا لنزول سورة واحدة مكية وكلما نزلت آيات أضيفت للسورة. وبعد الهجرة تنزل سورة مدنية، وكلما نزلت آيات ألسورة. ويكون القرآن عبارة عن سورة مكية تحوي آيات السور المكية الـ (٨٥).

# وقفة حول تسمية عبارات القرآن آيات

نبدأ بالقول إن القرآن في عصر الرسول عبارة عن سور تتكون من عبارات بدون أرقام وتقرأ كعبارات أي رسالة، ولا تسمى آيات. وقد جاءت تسمية (آية) ليقصد بها عبارة في القرآن تنتهي برقم، بعد عصر الظلمات والفتن، ورسختها كتب التراث. فأصبحت السورة مجزأة على شكل عبارات تحمل أرقاماً، وتسمى الواحدة منها (آية). فنقول: سورة الجمعة وعدد آياتها (١٦٥) آية، وسورة الأنعام وعدد آياتها (١٦٥) آية، وسورة النصر وعدد آياتها (٣٠) آيات... وهكذا.

أما الآية والآيات فتأتي في القرآن بعدة معان، ليس من بينها المعنى السائد بيننا الآن، وهو العبارة في السورة التي تنتهي برقم. ومن معاني الآية والآيات في القرآن ما يلي:



## بمعنى شواهد وقرائن

ووقد ورد هذا المعنى كثيراً جداً في السور، ومن ذلك:

- إِنَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لَآيَاتِ لَلْمُؤْمِنِينَ (٣) وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَابَّةِ آيَاتُ لَقُوْمٍ يُوقِنُونَ (٤) وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنزَلَ اللهِ مِن السَّمَاء مِن رَّزْقِ فَأَخْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْجَا وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ آيَاتٌ لَقَوْمٍ يَعْقِلُونَ (٥) تِلْكَ آيَاتُ اللهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَبِأَيِّ كَاتُ اللهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ الله وَآيَاتِهِ يُؤْمِنُونَ (٦) الجاثية.
- ومثله: أَلَمْ يَرَوا أَنَا جَعَلْنَا اللَّيْلَ لِيَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَّقَوْمٍ
   يُؤْمِنُونَ(٨٦) النمل.
- ومثله: أَلَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ مُسَخَّرَاتِ فِي جَوِّ السَّبَاء مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلاَّ اللهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ
   لَقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ (٧٩) النحل.

# وتأتي بمعنى خوارق

أو ما أصبحنا نطلق عليه (المعجزات)، وفي الغالب تأتي بصيغة المفرد (آية) ومن ذلك:

- وَقَالَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ لَوْ لاَ يُكَلِّمُنَا اللهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّنْلَ
   قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيَّنَا الآيَاتِ لِقَوْم يُوقِنُونَ (١١٨) البقرة.
- وَقَالُواْ لَوْلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللهَّ قَادِرٌ عَلَى أَن يُنَزِّلَ آيَةٌ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ
   يَعْلَمُونَ(٣٧) الأنعام.

# وتأتي بمعنى التشريعات والأحكام

- وَآمِنُواْ بِمَا أَنزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلاَ تَكُونُواْ أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ وَلاَ تَشْتَرُواْ بِآيَاتِي ثَمَنَا قَلِيلاً
   وَإِيَّايَ فَاتَّقُونِ (٤١) وَلاَ تَلْبِسُواْ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُواْ الْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ (٤٢)
   البقرة.
  - ومثله: وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ آيَاتِ بَيّنَاتٍ وَمَا يَكْفُرُ بِهَا إِلاَّ الْفَاسِقُونَ (٩٩) البقرة.
- ومثله: رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مُنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ
   وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (١٢٩) البقرة.
- ومثله: كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مَّنكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ



وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ (١٥١) البقرة.

- ومثله: ثُمَّ أَيْتُواْ الصَّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ وَلاَ تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنتُمْ عَاكِفُونَ فِي المُسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ
   اللهَّ فَلاَ تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ (١٨٧) البقرة.
  - ومَثله: الركِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيم خَبِيرِ (١٨٧) هود.
    - ومثله: الرّ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ وَقُرْآنِ مُّبِينِ (١) الحجر.

وهناك بعض السور ذكرت الآيات، ورسخ بين الناس أنها تعني الآيات بالمعنى السائد، ومن ذلك:

هُوَ الَّذِي َ أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أَمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ الْبِتَغَاء الْفِتْنَةِ وَالْبِتِغَاء تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا أَوْلُواْ الأَلْبَابِ إِلاَّ اللهِ عَلَى مَتُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلِّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكُو إِلاَّ أُولُواْ الأَلْبَابِ إِلاَّ اللهِ عَران.
 (٧) آل عمران.

والآيات هنا تعني الأحكام والتشريعات ولا تعني الآيات بمعناها السائد. والآيات المحكمات هي الأحكام الواضحة التحريم مثل قوله: حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير.

والآيات المتشابهة التي يتأولها الناس لتبدو وكأنها غير واضحة التحريم مثل قوله تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّهَا الْخَمْرُ وَالْمُيْسِرُ وَالأَنصَابُ وَالأَزْلامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٩٠) المائدة.

فالبعض يسارع ويقول إن الخمر ليست حرام لأنه لا يوجد نص تحريم واضح (محكم). هؤلاء وصفهم القرآن بالذين في قلوبهم زيغ، ويتبعون ما تأولوا أنه ليس تحريم ابتغاء الفتنة والاستمرار على تعاطى كبيرة الخمر.

ومثله: وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللهَّ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلاَ تَقْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذَا مِّثْلُهُمْ إِنَّ اللهَّ جَاهِعُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا (١٤٠) النساء.

فالآيات هنا تعني أحكام القرآن وتشريعاته، وهي التي تكون مثار سحرية من الكفار،



وليست نصوص القرآن. وإن كان المشركون أيضاً يسخرون من القرآن ويصفونه بأساطير الأولين ولكن ليس في هذه الآية ولكن في آيات غيرها كثيرة.

ومثله: وَإِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا اثْتِ بِقُرُآنِ غَيْرِ هَذَا أَوْ بَدُّلُهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبُدِّلَهُ مِن تِلْقَاء نَفْسِي إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ(١٥) يونس.

الآيات البينات هنا هي الأحكام والتشريعات.

ومثله: مَّا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَلاَ الْمُشْرِكِينَ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْكُم مِّنْ خَيْرِ مِّن رَّبِّكُمْ وَاللهُ يُخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاء وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ (١٠٥) مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَّ عَلَىَ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١٠٦) أَلَمُ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَّ لَهُ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللهَّ مِن وَلِيَّ وَلاَ نَصِيرٍ (١٠٧) البقرة.

نسخ الآية هو نسخ تشريع سابق في رسالة سابقة لرسالة لاحقة، أي تكرار نفس التشريع. ننسها، يعني عدم ذكر تشريع سابق في رسالة لاحقة. ومن ذلك: وَعَلَى الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفُرٍ وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَايَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمِ ذَلِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ (١٤٦) الأنعام.

فقد حرمت هذه اللحوم على الذين هادوا وأحلت في الإسلام.

ومثله: فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللهَّ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ (٩٨) إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ (٩٩) إِنَّمَا سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَالَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ (١٠٠) وَإِذَا بَدَّلْنَا آبَةً مَّكَانَ آيَةٍ وَاللهَ أَعْلَمُ بِهَا يُنَزَّلُ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرِ بَلْ أَكْثُوهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (١٠١) قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَبِّكَ بِالْحَقِّ لِيُثَبِّتَ الَّذِينَ آمَنُواْ وَهُدَى وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ (١٠١) النحل.

تبديل آية مكان آية تعني تبديل تشريع مكان تشريع سابق في رسالة سابقة. ولا تعني تبديل عبارة في القرآن بديل لعبارة سبق ونزلت في القرآن. فهذا لا وجود له في كتاب الله أبداً حتى عند مختلقي ما سمي بالناسخ والمنسوخ.

الخلاصة أن القرآن لا يأتي فيه آية بمعنى العبارة التي أصبح لها رقم وتسمى آية.



ويكون استخدام اصطلاح «آية» لتجزئة عبارات القرآن هو استخدام خاطئ.

ولو أن المسلمون استخدموا فواصل ونقاط وعلامات غيرها لكانت أوضح للمعنى وأفضل من الترقيم الحالي الذي يأتي أحياناً في منتصف العبارة وقبل اكتهالها ومن ذلك: وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذَّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (٤٣) بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ (٤٤) النحل.

ولو راعينا كهال العبارة لكان الوقف بعد والزبر، وتكون الآيات بهذا الشكل: وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاَّ نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ (٤٣) وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ (٤٤).

ولو راعينا علامات الوقف لكان يمكن أن تبدو العبارتان بهذا الشكل: وما أرسلنا من قبلك إلا رجالاً نوحي إليهم، فاسألوا أهل الذكر، إن كنتم لا تعلمون بالبينات والزبر. وأنزلنا إليك الذكر، لتبين للناس ما نزل إليهم; ولعلهم يتفكرون.

ولو أن هذا ما فعله السلف لما سميت عبارات القرآن آيات، ولأمكن تتبع السياق بصورة أسهل وأوضح، ولتبين أنه لا يمكن أن ننزع من العبارة جزء منها ونزعم أنه نزل لوحده. لكن هذا لا يعني إلغاء الأرقام، بل تترك ليسهل تتبع عبارات السورة، وحتى لو استمر الناس يطلقون عليها آيات، فلا بأس، لكن المهم هو أن يعوا أن القرآن لم ينزل على شكل آيات، وأنه اصطلاح متأخر وضعه الناس.

والوحي ينزل على شكل حزمة من النصوص في وقت واحد بغض النظر إن كانت النصوص طويلة أو قصيرة. وهذه الحزمة سهاها القرآن (سورة). والسورة خطاب يحتوي على رسالة أو عدة رسائل اقتضت الظروف أن تنزل في وقت معاً وقت واحد لكي تتفاعل مع ما يحدث على الأرض. بعض السور كانت دعوية صرفة لأن الرسالة التي تحملها دعوية فقط. وبعضها تحتوي على رسائل دعوية وأخرى إخبارية وأخرى تفاعلية تتفاعل مع حدث وقع، وقصصية تتحدث عن أمم سابقين، ورسالة توجيه للمسلمين أو للرسول ... وهكذا. وبعض السور نزلت توجيهية فقط، مثل: الكوثر، الضحى، الانشراح وهي سور موجهة للرسول.



إذاً، السورة هي مجموعة من العبارات التي تنزل معاً في وقت واحد، أحياناً تكون طويلة وأحياناً تكون قصيرة، حسب ما تحويه من مواضيع ورسائل.

وعندما يشكل على البعض بعض العبارات (الآيات) والتي تبدو وكأنها نزلت لوحدها أو نزلت قبل عبارات ذكرت في السورة قبلها فهذا لا يعني أن القرآن ينزل مجزأ على شكل عبارات (آيات) ولكنه يعني أن القارئ محتاج لفهم أوضح، وعليه أن يتعود على أساليب القرآن.

# ضرورة قراءة السور بترتيبها حسب النزول

تكمن أهمية هذا العامل في القدرة على فهم ما تتحدث عنه الآيات . لأنه لا يمكن فهم الآية لو نزعت من سياقها في السورة، ومن سياق السورة ضمن السور التي قبلها. كما أن لهذا العامل أهمية في تَتَبُّع التشريعات وأسباب فرضها، وترجمة الأحداث التي أخبر بها القرآن إلى تاريخ، والمتعرف على معاني الألفاظ، وأسلوب القرآن، والمواضيع التي تتحدث عنها السور، وكل ما له علاقة بالتعرف على ما يحتويه كتاب الله، دون الحاجة لتفسير وتأويل وتاريخ وحديث وأسباب نزول وناسخ ومنسوخ وغيرها.

وقد تم بعون الله التوصل لترتيب السور حسب النزول عبر منهجية واضحة تقوم على عدة عوامل، شرحت في كتاب: أحسن القصص/ تاريخ الإسلام كها ورد من المصدر، مع ترتيب السور حسب النزول<sup>7</sup>. وبناءً على تلك المنهجية تم تقسيم الدعوة إلى سبع مراحل للدعوة في مكة وثهان مراحل في المدينة. لكل مرحلة سورها التي نزلت فيها والتي تتفق في ملاعجها ومواصفاتها. وسنتتبع هذه المراحل عند البدء بتدبر القرآن.



١ - سنستمر باستخدام «آية وآيات» للإشارة لعبارة السور، لأن الناس اعتادوا على هذه التسمية، وليس لأنها صحيحة.

٢ الكتاب من منشورات دار الجمل.

# وهذا جدول بالسور المكية:

| نوع الخطاب                                     | المخاطب    | السور                                         | المرحلة    |
|------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------|------------|
| تعریف محمد بالله، وانه                         | الرسول     | عدد السور سبع هي: الفاتحة،                    | المرحلة    |
| أصبح رسولا، وتذكير                             | وقريش      | الفيل، قريش، العصر، التين،                    | الأولى:    |
| قريش بنعم الله وأن هناك بعث وحساب.             |            | التكاثر، والعاديات                            | التعريف    |
| توجيهي إرشادي                                  | الرسول     | سورة المزمل                                   | المرحلة    |
| للرسول، تحذيري لقريش                           | وقريش      |                                               | الثانية:   |
| مع إعلان محمد رسولا لله.                       |            |                                               | المتأهيل   |
|                                                |            |                                               | النفسي     |
| توجيهي للرسول،                                 | الرسول     | سورة المدثر                                   | المرحلة    |
| ووعيدي لقريش.                                  | وقريش،     |                                               | الثالثة:   |
|                                                | ووعيد لأحد |                                               | بدء الدعوة |
|                                                | الكبراء    |                                               | الفعلي     |
| دعوى لقريش وتوجيهي                             | قريش و     | عدد السور «۳۷»، هي:                           | المرحلة    |
| للرسول (تطمين، شد<br>أزر) وما يميز هذه المرحلة | الرسول     | الأعلى، العلق، القارعة،                       | الرابعة:   |
| هو التصوير المجازي                             |            | الزلزلة، الانفطار، الانشقاق،                  | استمرار    |
| الحسي للجنة والنار                             | i          | التكوير، الشمس، الليل،                        | الدعوة     |
| وصحيفة الأعمال وانهيار<br>هذا الكون وقيام كون  |            | الطارق، الفجر، البلد، القيامة،                |            |
| القيامة.                                       |            | النبأ، ق، الواقعة، الغاشية،                   |            |
|                                                |            | الحاقة، المطففين، عبس، المرسلات، الجن، الفلق، |            |
|                                                |            | الناس، الإنسان، الملك، يس،                    |            |
|                                                |            | الرحن، النجم، ن والقلم،                       |            |
|                                                |            | الطور، نوح، القمر. إضافة                      |            |
|                                                |            | إلى الضحى، الشرح، الهمزة،                     |            |
|                                                |            | والقدر.                                       |            |



|                                                  |                                    |                               | 1          |
|--------------------------------------------------|------------------------------------|-------------------------------|------------|
| دعــوي وعيــدي لقريش                             | قريش، بني                          | عــدد الســور «۳۱»، هــي:     | المرحلة    |
| والمستظعفين، دعــوي قصــصي لأهــل الكتاب         | اسرائيل،<br>المستضعفين،            | ص، الصافات، النازعات،         | الخامسة:   |
| وبنو إسرائيـــل، وتوجيهي                         | المستطلعة على الناس.<br>وكل الناس. | الذاريات، الأحقاف، الجائية،   | تحول       |
| للرسول. وأهم مايميز هذه                          |                                    | فاطر، فصلت، الدخان،           | خطاب       |
| المرحلة هو تغـُــير خطاب                         | ii.                                | الزخــرف، غافــر، مريــم،     | الدعوة لكل |
| الدعوة من قريش فقط الى                           |                                    | الإخلاص، الكهف، سبأ،          | التاس      |
| كل الناس والمستضعفين في المكتاب.                 |                                    | الكافـرون، لقــان، النمــل،   |            |
| 1 - 121 0 13 11                                  |                                    | الحجر، طه، السجدة،            |            |
|                                                  |                                    | المؤمنون، المعــارج، الفرقان، |            |
|                                                  |                                    | الزمر، الأعراف، يونس،         |            |
|                                                  |                                    | إبراهيم، يوسف، الأنبياء،      |            |
|                                                  |                                    | والكوثر.                      |            |
| دعوى لقريــش وتوجيهي                             | قريش، بني                          | عـدد السـور «٤»، هـي:         | المرحلة    |
| للرسول ( تطمين، شــد                             | اسرائيل،                           | الشــورى، بنــي إسرائيــل،    | السادسة:   |
| أزر)، وما يميز هذه المرحلة<br>هو بدء قريش التعدى | المستضعفين،<br>وكل الناس.          | الشعراء، وهود.                | الأذي      |
| الجسدي على المستضعفين                            | ونن الناس.                         |                               | الجسدي     |
| وزمر للمسلمين بدفع                               |                                    |                               | •          |
| الظلم.                                           |                                    |                               |            |
| وعيدي لقريــش ودعوي                              | قريش، بني                          | عدد السور «٨»، هي: الأنعام،   | المرحلة    |
| لأهل الكتاب وتحذير من                            | اسرائيل،                           | العنكبوت، البروج، المسد،      | السابعة    |
| السردة وحث على الصبر<br>على الأذي، وأهم ما       | المستضعفين،<br>وكل الناس.          | النحل، القصص، الرعد،          | والأخيرة:  |
| يميز هذه المرحلة تعرض                            | وس.ت                               | والحج.                        | التعديب    |
| المستضعفين للتعذيب                               |                                    |                               | والهجرة    |
| القاسي والكي بالنار،                             |                                    |                               |            |
| إضافة للحديث عن الهجرة.                          |                                    |                               |            |
| اهجره.                                           |                                    |                               |            |



وهذا جدول آخر للسور المدنية:

| السور                                              | المرحلة                                      |                  |  |
|----------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------|--|
| الممتحنة، الحجرات، المجادلة، الجمعة                | المرحلة الأولى: التوطن والاستقرار            |                  |  |
| البقرة، النساء، المائدة، آخر آية في<br>سورة المزمل | فترة التشريع                                 | المرحلة الثانية: |  |
| الماعون، محمد، الصف                                | فترة الاستعداد للقتال                        | ما قبل بدر       |  |
| الأنفال                                            | فترة ما بعد بدر                              | المرحلة الثالثة: |  |
| الحديد، التغابن، الطلاق                            | فترة الاستعداد لأحد                          | ما بين بدر وأحد  |  |
| آل عمران، التحريم، البينة                          | المرحلة الرابعة: ما بعد معركة أحد            |                  |  |
| الأحزاب، النور، المنافقون                          | المرحلة الخامسة: ما بعد حملة الأحزاب         |                  |  |
| الفتح                                              | فترة فتح مكة                                 |                  |  |
| الروم                                              | يدء حرب الروم                                | المرحلة السادسة: |  |
| براءة، الحشر                                       | المرحلة السابعة: قلاقل ما بعد الفتح          |                  |  |
| النصر                                              | المرحلة الثامنة - مرحلة نهاية الدعوة: الوفود |                  |  |

وقد أقدم ثيودور نودلكه والكُتّاب الأربعة الذين عاونوه في تأليف كتابه "تاريخ القرآن" على تقديم ترتيب للسور، دون أن يخرجوا عن تبني أقوال المفسرين من أن الرسول كان ينطق به على شكل آيات متفرقة وليس على شكل سورة سورة. لأن هذا القول يعينهم على إلغاء سياق الآيات ويسهل الأخذ بكل آية على حدة والقول عنها كيفها يشاؤون. وكتاب نولدكه لم يأت بترتيب جديد يقوم على منهجية واضحة بل تبنى أقوال المفسرين بدء بقولهم إن أول ما نزل هو الآيات الأولى للعلق. وترتيبه لا يختلف عن ترتيب المفسرين، وكل ما قام به هو تأخير سورة وتقديم أخرى، وترك غالبية السور كها قال بها المفسرون دون تغيير. وأضاف أربع سور مكية للسور المدنية، مع استشهاده كثيرا بها يقول السيوطي وبدرجة أقل بها يقول الليوطي وبدرجة أقل بها يقول النيوطي وبدرجة أقل بها يقول الزخشري. ويجب أن يتذكر القراء أن المفسرين والمستشرقين قديمهم وحديثهم يعتبرون القرآن ينزل آية آية، فكان عليهم ترتيب الآيات حسب النزول ولا يجب



أن يخوضوا في ترتيب السور لأنه مخالف لمنهجهم في تناول القرآن، ولأنهم لا يقولون به. فكيف يرتبون السور وهم يقولون إن السورة تنزل على شكل آيات متفرقة بحيث تتداخل آيات عدة سور فيها بينها في النزول، ويقوم الرسول بوضع كل آية في مكانها في السورة. وحسب ما يقول المفسرون فهناك آيات نزلت في المدينة وضعت في سور مكية وآيات نزلت في مكة ووضعت في سور مدنية.

وفيها يلي جدول لترتيب السور في المصحف وعند المفسرين، وعند السيوطي وعند نولدكه وعند ابن قرناس. مع مراعاة أن المكتوب بخط مائل وتحته خط سور مدنية.

| ابن قرناس          | نولدكه   | السيوطي | المسرون          | الصنحف                   |
|--------------------|----------|---------|------------------|--------------------------|
| _                  |          |         | العلق، ن،        |                          |
| المرحلة ١/ الفاتحة | العلق    | العلق   | المزمل، الفاتحة، | الفاتحة                  |
|                    |          |         | وغيرها.          |                          |
| الفيل              | ن والقلم | المدثر  | ن والقلم         | البقرة                   |
| قريش               | المزمل   | المسد   | المزمل           | آل عمران                 |
| العصر              | المدثر   | قريش    | المدثر           | النساء                   |
| التين              | الفاتحة  | الكوثر  | الفاتحة          | المائدة                  |
| التكاثر            | المسد    | الهمزة  | المسد            | الأنعام                  |
| العاديات           | التكوير  | الماعون | التكوير          | الأعراف                  |
| مرحلة ٢/ المزمل    | الأعلى   | التكاثر | الأعلى           | الأنفال                  |
| مرحلة ٣/ المدثر    | الليل    | الفيل   | الليل            | براءة                    |
| مرحلة ٤/ الأعلى    | الفجر    | الليل   | الفجر            | بونس                     |
| العلق              | الضحى    | البلد   | الضحى            | عرد                      |
| القارعة            | الشرح    | الشرح   | الشرح            | يوسف                     |
| الزلزلة            | العصر    | الضحى   | العصر            | الرعد                    |
| الانفطار           | العاديات | القدر   | العاديات         | ابراميم                  |
| الانشقاق           | الكوثر   | الطارق  | الكوثر           | الحمجر                   |
| التكوير            | التكاثر  | الشمس   | ائتكائر          | النحل                    |
| الشمس              | الماعون  | عبس     | المأعون          | نې اسرائيل<br>نې اسرائيل |



| این قرناس | تولدكه   | السيوطي  | المسرون  | المحث    |
|-----------|----------|----------|----------|----------|
| الليل     | الكافرون | ن والقلم | الكافرون | الكهف    |
| الطارق    | الفيل    | الأعلى   | الفيل    | مريم     |
| الفجر     | الفلق    | التين    | الفلق    | طه       |
| البلد     | الناس    | العصر    | الناس    | الأنبياء |
| القيامة   | الإخلاص  | البروج   | الإخلاص  | الحج     |
| النبأ     | النجم    | المزمل   | النجم    | المؤمنون |
| ق         | عبس      | القارعة  | عبس      | النور    |
| الواقعة   | القدر    | الزلزلة  | القدر    | الفرقان  |
| الغاشية   | الشمس    | الانفطار | الشمس    | الشعراء  |
| الحاقة    | البروج   | التكوير  | البروج   | النمل    |
| المطففين  | التين    | النجم    | التين    | القصص    |
| عبس       | قريش     | الانشقاق | قريش     | العنكبوت |
| المرسلات  | القارعة  | العاديات | القارعة  | الروم    |
| الجن      | القيامة  | النازعات | القيامة  | لقهان    |
| الفلق     | الهمزة   | المرسلات | الهمزة   | السجدة   |
| الناس     | المرسلات | النبأ    | المرسلات | الأحزاب  |
| الإنسان   | ق        | الغاشية  | ق        | سبأ      |
| الملك     | البلد    | الفجر    | البلد    | فاطر     |
| یس        | الطارق   | القيامة  | الطارق   | یس       |
| القدر     | القمر    | المطففين | القمر    | الصافات  |
| الوحمن    | ص        | الحاقة   | ص        | ص        |
| النجم     | الأعراف  | الذاريات | الأعراف  | الزمو    |
| الهمزة    | الجن     | الطور    | الجن     | غافر     |
| ن والقلم  | يس       | الواقعة  | يس       | فصلت     |
| الطور     | الفرقان  | المعارج  | الفرقان  | الشورى   |
| الضحى     | فاطر     | الرحمن   | فاطر     | الزخرف   |
| الشرح     | مريم     | الإخلاص  | مريم     | الدخان   |



| این قرناس   | نولدكه      | السيوطي     | المضرون     | المصحف    |
|-------------|-------------|-------------|-------------|-----------|
| نوح         | طه          | الكافرون    | طــه        | الجاثية   |
| القمر       | الواقعة     | الفلق       | الواقعة     | الأحقاف   |
| مرحلة ٥ / ص | الشعراء     | الناس       | الشعراء     | محمد      |
| الصافات     | النمل       | الفاتحة     | النمل       | الفتح     |
| النازعات    | القصص       | القمر       | القصص       | الحجرات   |
| الذاريات    | بني إسرائيل | الصافات     | بني إسرائيل | ق         |
| الأحقاف     | يونس        | نوح         | يونس        | الذاريات  |
| الجائية     | هود         | الإنسان     | هود         | الطور     |
| فاطر        | يوسف        | الدخان      | يوسف        | النجم     |
| فصلت        | الحجر       | ق           | الحجر       | القمر     |
| الدخان      | الأنعام     | طه          | الأنعام     | الرحمن    |
| مريم        | الصافات     | الشعراء     | الصافات     | الواقعة   |
| الإخلاص     | لقهان       | الحجر       | لقهان       | الحديد    |
| الكهف       | سبأ         | مريم        | سبأ         | المجادلة  |
| الزخوف      | الزمر       | ص           | الزمر       | الحشر     |
| غافر        | غافر        |             | غافر        | المتحنة   |
| سبأ         | فصلت        | الزخرف      | فصلت        | الصف      |
| الكافرون    | الشورى      | الجن        | الشورى      | الجمعة    |
| لقهان       | الزخرف      | الملك       | الزخرف      | المنافقون |
| النمل       | الدخان      | المؤمنون    | الدخان      | التغابن   |
| الجدار      | الجاثية     | الأنبياء    | الجاثية     | الطلاق    |
| طه          | الأحقاف     | الفرقان     | الأحقاف     | التحريم   |
| السجدة      | الذاريات    | بنو إسرائيل | الذاريات    | الملك     |
| المؤمنون    | الغاشية     | النمل       | الغاشية     | القلم     |
| المعارج     | الكهف       | الكهف       | الكهف       | الحاقة    |
| الفرقان     | النحل       | السجدة      | النحل       | المعارج   |
| المزمو      | نوح         | فصلت        | نوح         | نوح       |



| ابن قرناس        | تولدكه      | السيوطي     | المسرون    | الصحف    |
|------------------|-------------|-------------|------------|----------|
| الأعراف          | إبراهيم     | الجاثية     | ابراهيم    | الجن     |
| يونس             | الأنبياء    | النحل       | الأنبياء   | المزمل   |
| إبراهيم          | المؤمنون    | الروم       | المؤمنون   | المدثر   |
| يوسف             | السجدة      | هود         | السجدة     | القيامة  |
| الأنبياء         | الطور       | إبراهيم     | الطور      | الإنسان  |
| الكوثر           | الملك       | يوسف        | الملك      | المرسلات |
| مرحلة ٦/ الشورى  | الحاقة      | غافر        | الحاقة     | النبأ    |
| بني إسرائيل      | المعارج     | القصص       | المعارج    | النازعات |
| الشعراء          | النبأ       | الزمر       | النبأ      | عبس      |
| هود              | النازعات    | العنكبوت    | النازعات   | التكوير  |
| مرحلة ٧/ الأنعام | الانفطار    | لقهان       | الأنفطار   | الانقطار |
| العنكبوت         | الانشقاق    | الشورى      | الانشقاق   | المطففين |
| البروج           | الروم       | بوئس        | الروم _    | الانشقاق |
| المسد            | العنكبوت    | سبا         | العنكبوت   | البروج   |
| النحل            | المطففين    | فاطر        | المطففين   | الطارق   |
| القصص            | البقرة      | الأعراف     | البقرة     | الأعلى   |
| الرعد            | الأنفال     | الأحقاف     | الأنفال    | الغاشية  |
| الحج             | آل عمران    | الأنعام     | آل عمران   | الفجر    |
| مدني ا الممتحنة  | الأحزاب     | الرعد       | الأحزاب    | البلد    |
| الحجرات          | المتحنة     | البقرة      | المتحنة    | الشمس    |
| المجادلة         | الزلزلة     | البينة      | النساء     | الليل    |
| الجمعة_          | النساء      | التغابن     | الزلزلة    | الضحى    |
| مدني ٢ / البقرة  | الحديد      | الجمعة      | الحديد     | الشرح    |
| النساء           | <u>محمد</u> | الأنفال     | <u>عمد</u> | التين    |
| المائدة          | الرعد       | <u>محمد</u> | الرعد      | العلق    |



| ابن قرناس       | تولدكه        | السيوطي   | الفسرون   | المحقا   |
|-----------------|---------------|-----------|-----------|----------|
| سورة آخر المزمل | الرحمن        | آل عمران  | الرحمن    | القدر    |
| الماعون         | الانسان       | الصف      | الإنسان   | البينة   |
| الصف            | الطلاق        | الحديد    | الطلاق    | الزلزلة  |
| <u>عمد</u>      | البينة        | النساء    | البينة    | العاديات |
| مدن ١٢ الأنفال  | الحشر         | الطلاق    | الحشر     | القارعة  |
| الحديد          | النصر         | الحشر     | النور     | التكاثر  |
| التغابن         | النور         | الأحزاب   | الحج      | العصر    |
| الطلاق          | الحج          | المنافقون | المنافقون | الهمزة   |
| مدني٤ آل عمران  | المنافقون     | النور     | المجادلة  | الفيل    |
| التحريم         | المجادلة      | المجادلة  | الحجوات   | قريش     |
| البينة          | الحجرات       | الحبح     | التحريم   | الماعون  |
| مدني٥ الأحزاب   | التحريم       | الفتح     | التغابن   | الكوثر   |
| النور           | التغابن       | التحريم   | الصف      | الكافرون |
| المنافقون       | الصف          | المتحنة   | الجمعة    | النصر    |
| مدني٦ الفتح     | الجمعة        | النصر     | الفتح     | المسد    |
| الروع           | الفتح         | الحجرات   | المائدة   | الإخلاص  |
| مدن ۱۷ براءة    | المائدة       | براءة     | بر اءة    | الفلق    |
| الحشر           | <u>بر اءة</u> | المائدة   | النصر     | الناس    |
| مدني١٨ النصر    |               |           |           |          |

ومن المهم أن نذكر أن الترتيب المنسوب للمفسرين أعلاه ليس دقيقاً، لأن المفسرين ليس لهم ترتيب واحد ثابت، بل هناك عدة آراء حول سبب نزول الآيات، مما يجعل ترتيب السور مختلفاً عليه من باب أولى، أو بالأحرى استحالة أن يكون لهم ترتيب للسور. والمستشرقون اختاروا من هذه الأقوال ورتبوا السور بشكل انتقائي مما قال به المفسرون. ولا أدري كيف يضعون ترتيباً للسور وهم يعتقدون أن الرسول قال القرآن آية آية وليس سورة كاملة في



وقت واحد. وكان عليهم أن يرتبوا القرآن حسب نزول الآيات، ليتفق مع ما ذهبوا إليه، وهذا يستحيل أن يقوم به أحد.

ويمكن ملاحظة أن سورة المائدة وضعت في كتاب نودلكه آخر السور نزولاً، لأنه أخذ بأقوال بعض المفسرين الذين يعتبرون أن آخر ما نزل من القرآن هو جزء من آية المائدة التي يقول: "النّيوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَلْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينًا». فاعتبر نولدكه - أو من عاونه في تأليف وتعديل كتابه - أن السورة كلها آخر ما نزل برغم أنه يعتقد أن هناك آيات كثيرة في المائدة نزلت في بداية الهجرة ومنتصفها حسب ما نقل عن المفسرين.

وتتمه آية المائدة هو: حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المُنْتَةُ وَالدَّمُ وَلِحُمُ الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهَّ يِهِ وَالمُنْخَيْقَةُ وَالمُوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدَّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى اَلنَّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِالأَزْلامِ ذَلِكُمْ فِسْقٌ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلاَ تَحْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينكُمْ وَأَنْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَحْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لَإِثْمَ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ.

ولنا أن نتخيل أن المسلمين كانوا يقرأون هذه الآية لسنوات بهذه الصورة: حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمُئِنَّةُ وَالدَّمُ وَخَرِّمَ أَهِلَ لِغَيْرِ اللهَّ بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَالْمُوْفُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكِنَّ اللهَّ بِهِ وَالمُنْخَنِقَةُ وَالْمُوفُوذَةُ وَالْمَتَرُدِيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكِلُ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِعَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْتَفْسِمُواْ بِالأَزْلامِ ذَلِكُمْ فِسْقُ الْمَوْمَ وَاخْشُونِ. يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُجِلَّ هَمْ قُلْ أُجِلَّ لَكُمُ لَيْشَ الْقَيْبَاتُ وَمَا عَلَمْتُمُ مَن الجُوّارِحِ مُكَلِّ بِنَ تُعَلَّمُونَهُنَّ عِمَّا عَلَمْكُمُ اللهُ فَكُلُواْ مِمَّا أَمْسَكُن عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُواْ اسْمَ اللهَ عَلَيْهِ وَاتَّقُواْ اللهَ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الْجِسَابِ.

وفي أواخر أيام رسول الله أضيف في المنتصف: « الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينكُمْ وَأَثَمْتُ عَلَيْكُمُ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي تَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِّإِثْمٍ فَإِنَّ اللهَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ».

فقط لأن بعض المفسرين تخيل أنها آخر ما نزل ١٠.

هناك أقوال كثيرة قال بها المفسرون حول آخر (آية؛ نولت من القرآن، ومن ذلك: يَسْتَغُفُونَكَ قُلِ اللهُ يُغْيَيكُمْ فِي الْكَلالَةِ إِنِ
امْرُوْ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُ وَلَهُ أَخْتُ فَلَهَا يَضِفُ مَا تَوَكَ وَهُوْ يَرِنُهُمْ إِنِ أَمِّ يَكُن هَا وَلَا وَلَكْ فَإِن كَانُواْ
إِخْوَةً رَجَالاً وَيْسَاء فَلِلذَكَرِ مِثْلُ حَظْ الأَنفَيْنِ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ أَن تَضِلُواْ وَاللهُ يِكُل تَخِيه كِلهَ (١٧٦) النساء.



ونودلكه وضع الزلزلة من السور المدنية وبعد الأحزاب أي بعد مرور سنوات على الهجرة وهذا لا يمكن. لأنها مكية تخاطب قريشاً وتجيب على تساؤلاتهم في بداية الدعوة في مكة عن موعد البعث، مثلها مثل السور التالية:

- إِذَا الشَّمْسُ كُوَّرَتْ (١) وَإِذَا النَّجُومُ انكَدَرَتْ (٢) وَإِذَا الْجِبَالُ سُيَرَتْ (٣) وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتْ (٤) التكوير.
- إِذَا السَّمَاء انفَطَرَتْ (١) وَإِذَا الْكَوَاكِبُ انتَثَرَتْ (٢) وَإِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتْ (٣) وَإِذَا الْقُبُورُ
   بُعْثِرَتْ (٤) عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَّرَتْ (٥) الانفطار.
- إِذَا السَّمَاء انشَقَتْ (١) وَأَذِنَتْ لِرَبَّهَا وَحُقَّتْ (٢) وَإِذَا الأَرْضُ مُدَّتْ (٣) وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا
   وَنَحَلَّتْ (٤) وَأَذِنَتْ لِرَبَّهَا وَحُقَّتْ (٥) الانشقاق.

ويكفي أن يقال إن ما فعله نولدكه والأربعة الذين شاركوه في تأليف كتابه هو الانتقاء من أقوال المفسرين، ولم يخرجوا عن ذلك، وهو ما يغنينا عن تتبع ترتيبهم العبثي'.

١ كتاب تاريخ القرآن قام بتأليفه المستشرق الألماني الشهير تيودور نولدكه (Theodor Noldeke) (١٩٣٠ - ١٩٣١)، وتحت طباعته في القرن الناسع عشر، شم كان لابد من مراجعته وتنقيحه، للطبعة الثانية. فقام تلميذ نولدكه السابق فريدريش شفالي طباعته في القرن الناسع عشر، شم كان لابد من مراجعته وتنقيحه، للطبعة الثانية. أعيته الشيخوخة. لكن شفالي توفي (Friedrich Schwally) بإعادة صياغة الجزء الأول من الكتاب المعام ١٩١٩ أبيمض التصليحات على الجزء الثاني من الكتاب فيل وفائه. أما الجزء الثاني من الكتاب، فيل وفائه. أما الجزء الثاني من الكتاب فقد انتشلت مهمة إنهائه إلى غوتهلف برغشترسر (Gotthelf Bergstraser) الذي توفي في العام ١٩٣٤، ليكمل العمل تلعيف أتو بريستل (Otto Pretzl) في مطلع العام ١٩٣٧، ويكون قد تعاقب على هذا الكتاب خسة أشخاص من أجيال مختلفة. وهو ما جعل عمل المؤلف الأصلي "فيودور نولدكه" يتوارى خلف التعديلات المتلاحقة من الأخرين. ويقول شفالي في هذا المقام، أنه سعى للتوفق بين النص الأصلي (لنولدكه) وبين عمله هو لكن هذا لم يكن محكنا، "فقررت القيام بتعديلات جذرية أو بإضافة مقاطع كبيرة". والنتيجة أن كتاب تاريخ القرآن لم يعد يحمل إلا الفليل من عمل نولدكه، برغم أنه لا يزال يحمل السعه، وينسب إليه.



وقال آخرون: لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنَ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْ مَا عَنِثُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ (١٢٨) براءة. وقال غيرهم: الَّذِينَ يَاكُمُونَ الرِّبَا لاَ يُقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي بَنَخَبَطُهُ الشَّيطَانُ مِنَ المَسْ ذَيْكَ بِأَنْهُم قَالُوا إِنَّبَا النَّبِعُ مِثْلُ الرُّبَا وَأَعَلَ اللهُ النِّبِعَ وَحَرَّمَ الرُّبَا فَمَن جَاءهُ مَوعِظَةٌ مِن رَبُو فَانتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمِرُهُ إِلَى اللهُ وَمَن عَادَ فَأُولِيكَ أَصحَابُ النَّارِ هُم فيها خَالِدُونَ (٢٧٩) يمحَقُ اللهُ الرُّبَا وَمُربِي الصَّدَقاتِ وَاللهُ لاَ يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَيْتِم وَلاَ خُوثٌ عَلَيهِم وَلاَ مُورَعِلَ (٢٧٧) يَا أَيُّبَا الْذِينَ آمَنُوا الْفَالِحُونَ وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَآتَوُا الزَّكَاةِ لَمُومُهُم عِندَ رَبِّهِم وَلاَ خُوثٌ عَلَيهِم وَلاَ مُورِي الصَّدَقاقِ وَاللهُ وَذَرُوا مَا بَهِيَ مِنَ الرِّبَا إِن كُنتُم مُومِنِينَ (٢٧٨) فَإِن لمَ تَعْلُوا فَاذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَإِن نَبْتُم فَلَكُم رُؤُوسُ أَمَوالِكُم لاَ تَظْلِمُونَ وَلاَ تُطْلَمُونَ (٢٩٩) البقرة.

وقال آخرون: الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغْمَتُ عَلَيْكُمْ يَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينَا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مُخْمَصَةِ غَيْرَ مُنَجَانِفِ لَإِنْمَ فَإِنَّ اللهِ عَفُورٌ رَّحِيهٌ(٣) المائدة.

وَقَالُ أَخرون: وَاتَّقُواْ يَوْمًا ثُرْجَمُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ ثُوَقَى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ (٢٨١) البقرة. وأقوال أخرى -غيرها.

# السورة عبارة عن رسالة تنزل لتتفاعل مع الأحداث التي تجري حين نزولها

كلما وقعت أحداث ومواضيع كلما طالت السورة، وكلما قلت المواضيع والأحداث قصرت السورة. وهذا أفاد في ترتيب السور لأن السورة عبارة عن سجل يوثق الأحداث التي حدثت وقت نزولها وبمقارنتها بالأحداث في سور أخرى يمكن معرفة موقعها في ترتيب النزول.

والسورة تنزل لتتحدث عما يجري في الفترة التي نزلت فيها، وتقدم حلولاً للمشاكل القائمة، وتنهى عن أفعال قام بها الناس قبل نزولها، وتعطي الأوامر والإرشادات لما يجب فعله حيال مواقف معينة. ويمكن ملاحظة أن هناك أكثر من سبعين سورة من أصل (٨٩) سورة مكية، تخلو من أي تشريع. ولم تبدأ السور بفرض التشريعات إلا في أواخر العصر المكي - فيما عدا الصلاة والإنفاق والغش التجاري - ثم اكتملت التشريعات في المدينة بعدما أصبح للمسلمين دولة تحتاج لدستور وقوانين. وحتى بعد بدء نزول التشريعات استمرت السور بالتفاعل مع ما يجري من أحداث عند نزولها، واستمرت السور تشكل سجلاً يعكس ما يجري في الفترة التي نزلت فيها. وإن كانت أكثر السور المكية لا تتحدث عن أي واقعة أو حدث، فإن هذا يعني أنه لم تقع أحداث خلال الفترة التي نزلت فيها هذه السور.

وكون سور القرآن تعتبر سجلاً للأحداث في الفترة التي نزلت فيها، ولا تتحدث عن المستقبل، أو تفترض مواقف لم تحدث، فهذا ينفي أن يكون هناك آية تتحدث عن أشخاص سيأتون بعد عصر الرسول أو تشير لأحداث ستحدث مستقبلاً، إلا ما يعرف بالضرورة. ومن ذلك وعد الله جل وعلا رسله بالنصر: إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ (٥) غافر.

فالنصر للمؤمنين سيأتي في النهاية لأنهم مؤمنون بمعتقدهم، فمن يقتل منهم فإلى الجنة ومن يبقى فإلى الجنة ومن يبقى فإلى العزة والتمكين في الدنيا، وهذا يولد لديهم دافعاً للإصرار على دفع الظلم والتعدي ومحاربة المعتدي حتى ينتصروا عليه، وليس لأن الله جل وعلا سيغير الأحداث على الأرض بتدخل فعلى مباشر منه سبحانه.



ومن ذلك قوله تعالى: غَلَبَتِ الرُّومُ (٢) فِي أَدْنَى الأَرْضِ وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيُغْلَبُونَ (٣) فِي بِضْع سِنِينَ للهَّ الأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمِن بَعْدُ وَيَوْمَثِذِ يَفْرَحُ المُؤْمِنُونَ (٤) الروم.

فالروم هزموا المسلمين في مؤتة، ولكن المسلمين سيواصلون حربهم لمعاقبتهم - تنفيذاً لأمر القرآن - لأنهم بدأوا حرب المسلمين. وبها أن دولة الروم قوية فإن القضاء عليها سيحتاج لبضع سنين. فالآيات لا تتنبأ بها يحدث بقدر ما تروي ما هو متوقع.

ويمكن ملاحظة أن أكثر السور المكية لا تتحدث عن أي واقعة أو حدث، لأن السنوات الأولى من الدعوة في مكة مرت بشكل رتيب متشابه. حيث استمر الرسول يدعو قريش التي صمت آذانها عن سماع الحق، دون أن يحدث صدام بينها وبين الرسول والنفر الذين أسلموا معه، وهو ما يعني أنه لم تقع أحداث خلال الفترة التي نزلت فيها تلك السور. ثم تغير الوضع مع تغير المخاطب في السور وبدأت الأحداث تتوالى. أما في المدينة فالسور يسهل ترتيبها حسب النزول لأن الأحداث هناك كثيرة والتعرف على ترتيبها سهل، لأنها تتحدث عن أحداث مشهورة معروفة الترتيب. فالمؤكد أن بدراً وقعت أولاً ثم أحد ثم الأحزاب ثم فتح مكة ومؤتة ثم حنين ثم حملة تبوك ... الغ.

#### المحاطب

وقد بدأت الدعوة بمخاطبة قريش وحدها دون الناس ولعدة سنوات، كهاسنرى. والمقصود بقريش، الكبراء منهم، أما العبيد والموالي في مكة فتطلق عليهم الآيات «المستضعفين والذين اتبعوا». وبعد أن أعلن الكبراء إصرارهم على الكفر، بدأت الآيات تخاطب كل الناس. بها في ذلك مستضعفو مكة من عبيد وموالي، وبنو إسرائيل يثرب، بجانب قريش. وفي المدينة كان المخاطب أهل يثرب، عموماً، المؤمن منهم والمنافق، وبنو إسرائيل واليهود والنصارى، والأعراب حول المدينة، مع استمرار مخاطبة قريش، التي لم تكف عن حرب الإسلام وأهله والكيد لهم وتحريض غيرها عليهم.

ولا يخاطب القرآن أحداً بعد عصر الرسول أبداً، ولا يفترض موقفا ويتحدث عنه. والسبب هو أن الدعوة تبدأ بمخاطبة المدعوين لقبول الدعوة، وبعد أن يؤمن العدد الكافي تفرض التشريعات ويختفي تماماً الخطاب الدعوي. وباختفائه لا يتبقى سوى الخطاب التفاعلي، والذي يوجه للناس زمن الرسول، لأنهم هم من تنزل السور لتتفاعل مع أحداثهم. ولن



يكون هناك مجال لحديث عن أحداث ستقع في المستقبل، ولا مخاطبة لأناس سيأتون بعد الرسول. لهذا فلا يحوي القرآن تنبؤات مستقبلية، سواء تنبؤات ستحدث في عصر الرسول أو بعده. وكل استشهاد بآية على أنها تتحدث عن أشخاص أو عقائد ستظهر بعد عصر الرسول، فهو تأويلٌ لآية إلى غير معناها الذي نزلت تتحدث عنه.

#### نوع الخطاب

يأتي الخطاب في القرآن على أنواع حسب المخاطب والهدف من الخطاب، ومن ذلك:

# الخطاب الدعوي

القرآن – كأي دعوة للرسل – بدأ بخطاب دعوي، وكان موجهاً لقريش وحدها لكي تؤمن بوحدانية الخالق والبعث. واستمر هذا النوع من الخطاب هو السائد في أول ٤٦ سورة نزلت من القرآن والتي كانت تخاطب قريشاً فقط ال

ثم تحول الخطاب الدعوي بعد ذلك بدء من المرحلة الخامسة للدعوة في مكة إلى كل الناس عموماً، وبني إسرائيل وأهل الكتاب في يثرب، ومستضعفي مكة، مع استمرار الدعوة لقريش. واستمر الخطاب الدعوي لهم ولقريش في بقية السور المكية بعد ذلك.

وفي المدينة لم يكن هناك أي خطاب دعوي في سور المرحلة الأولى الأربع، بينها عاد في سور المرحلة الثانية (فترة التشريع) وكان الخطاب الدعوي موجه لأهل يثرب بمختلف مشاربهم، ولقريش أحياناً قليلة. واختفى فيها بقي من السور المدنية بعد المرحلة الثالثة.

والخطاب الدعوي يدخل ضمنه عدة أنواع من الخطاب، منها:

# خطاب الترغيب والترهيب

وعندما يوجه لقريش يكون مليئاً بالصور المجازية الحسية لما في الجنة والنار ولصحيفة الأعمال وانهيار الكون ونشأة كون القيامة، وغيرها، وذلك لتقريب الصور من ذهن المدعو. ومن ذلك: وَمَن يَهْدِ اللهُ فَهُوَ المُهْنَدِ وَمَن يُضْلِلُ فَلَن تَجِدَ لَهُمْ أَوْلِيَاء مِن دُونِهِ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْياً وَبُكُماً وَصُمَّا مَّأُواهُمْ جَهَنَّمُ كُلَّمًا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيراً (٩٧) بني إسرائيل.



١ انظر جدول السور المكية في الفقرة السابقة: ضرورة قراءة السور بترتيبها حسب النزول.

فالكافر لن يحشر أعمى أبكم أصم ولكنه مجاز للدلالة على الضلال. كما في قوله تعالى: فَكَذَّبُوهُ فَأَنجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَأَغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْماً عَمِينَ(١٤) الأعراف.

وقوم نوح لم يكونوا عمياً لا يبصرون، ولكن وصفهم بالعمى مجازي يقصد به أنهم على ضلال.

#### و مثله:

وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانُواْ لاَ يَعْقِلُونَ(٤٢) وَمِنهُم مَّن يَنظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تَهْدِي الْعُمْيَ وَلَوْ كَانُواْ لاَ يُبْصِرُونَ(٤٣) يونس.

والحديث عن قريش التي لم يكن رجالها لا صهاً ولا عمياً، ولكنهم على ضلال.

ومثله وصف ما في الجنة من نعيم، وما في النار من جحيم:

مَثُلُ الْجُنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِّن مَّاءَ غَيْرِ آسِنِ وَأَنْهَارٌ مِن لَّبَنِ لَمَّ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مَّنْ خَمْرِ لَّذَّةٍ لِّلشَّارِيِينَ وَأَنْهَارٌ مِّنْ عَسَلٍ مُّصَفَّى وَلَهُمْ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَمَغْفِرَةٌ مِّن رَّبِّهِمْ كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ وَسُقُوا مَاء حَمِيهاً فَقَطَّعَ أَمْعَاءهُمْ (١٥) محمد.

فهذا الوصف المجازي ليس بالضرورة وصفاً حقيقياً لأن عالم الجنة والنار من عالم القيامة الغيبي الذين لن نعلم كنهه حتى نبعث. ولكن بها أن المدعو هم قريش بمداركهم الضيقة في ذلك العصر، فالتصوير المجازي يؤدي دور الترغيب والترهيب وتقريب صور النعيم والجحيم بها يتناسب مع مداركه ويجعله يتصورها. عاثلٌ للعثور على أناس في مكان معزول يعيشون حياتهم كها كانت قبل عشرة آلاف عام ولا يعرفون عن العالم الخارجي شيئاً، وأردنا أن نخبرهم عن السيارة مثلاً. فلابد أن نستخدم صوراً مجازية حسية من بيئة المخاطب يعرفها ويستطيع تصورها لكي نقرب في ذهنه ماهية السيارة، وإن كانت الصورة المقدمة لا تنطبق على السيارة لمن يعرفها. فيقال لهم – مثلاً – إن هناك حيواناً كبيراً له أربعة أرجل ويصدر منه صوت عويل عندما يمشي. وله جراب فوق ظهره يمكن للناس الركوب داخله يحميهم من المطر والعواصف. وهذا الحيوان يأمره الإنسان بالسير فيسير ويأمره بالتوقف فيتوقف.

وكل ما قلنا ليس وصفاً للسيارة، لكنه صورة مجازية حسية تقرب السيارة من ذهن المخاطب



بها يستطيع تصوره، لأننا لو وصفنا له السيارة كها هي بالفعل فلن يستطيع تصورها ولن يصدق بوجودها. ولو نزل القرآن في هذا العصر فسيتحدث عن انهيار الكون وقيام كون آخر بعبارات أقرب لمدارك الناس وللواقع والأسلوب العلمي، وسيقدم صوراً مختلفة عها قدمه لقريش.

والخطاب الدعوي موجه للمدعو ولا يمكن اعتبار الآيات الدعوية تخاطب من سيأتون فيها بعد أو تخاطبنا في الوقت الحالي. لأن الخطاب الدعوي يتوقف وينتهي بعد نزول التشريعات، وبعد ذلك فكل من يرغب الدخول في دين الله عليه أن يطلع على تشريعاته فإن اقتنع آمن وإلا بقى على كفره وموعده يوم القيامة.

فالخطاب الدعوي لقريش مليء بالصور المجازية والتصوير الحسي لعالم القيامة الغيبي وصحيفة الأعمال والموت ونهاية هذا الكون ونشأة كون القيامة لتقريبها من الذهن وللترغيب والترهيب. ولا يمكن الاستدلال بآيات الخطاب الدعوي تلك على أوضاع للمسلمين بعد الرسول، ولا أخذ الوصف المجازي على أنه حقيقة.

والخطاب الدعوي موجه لرجال قريش دون نسائهم، لأن الرجال هم من يقود ذلك المجتمع، ولو آمنوا لآمنت كل مكة بنسائها وأطفالها. ولذلك جاء الخطاب الدعوي الترغيبي لرجال قريش يتحدث عن حور عين وخمر وفاكهة ومآكل شهية ومياه بارده وأشجار وأنهار، وكل ما يتخيله رجال مكة عن المتع. وكأن الآيات تقول لهم إن كنتم تتنعون عن الإيهان متصورين أنه سيحرمكم من متعكم المحدودة، فإن في الجنة متعاً لا يمكن مقارنتها بها تحصلون عليه في الدين، وفيها كل المتع التي لا يمكن أن تحصلوا عليها في مكة ذات الجو الحار والبيئة القفر.

ولهذا فعدم مخاطبة النساء لا يعني أن الجنة من نصيب الرجال وحدهم، ولكن الخطاب الدعوي يوجه لمن يعترض طريق الدعوة، وإلا فالرجال والنساء لهم نفس النعيم ونفس الجحيم، وهذه بعض الآيات التي تؤكد على هذه الحقيقة:

- مَنْ عَمِلَ سَبَّنَةً فَلا يُجْزَى إِلاَّ مِثْلَهَا وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنفَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ
   يَدْخُلُونَ الْجِنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابِ (٤٠) غافر.
- مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَهُ حَيَاةً طَيَّبَةً وَلَنَجْزِينَهُمْ أَجْرَهُم



- بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (٩٧) النحل.
- وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِجَاتَ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الجُنَّةَ وَلاَ
   يُظْلَمُونَ نَقِيرًا (١٢٤) النساء.
- فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لاَ أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِّنكُم مِّن ذَكَرِ أَوْ أُنثَى بَعْضُكُم مِّن بَعْضِ
   فَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَأُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأُوذُواْ فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُواْ وَقُتِلُواْ لاَّكَفَرَنَّ عَنْهُمْ
   سَيْنَاتِهِمْ وَلاَّذْخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَثْبَارُ ثَوَابًا مِّن عِندِ اللهِ وَالله عندَهُ حُسْنُ
   النَّوَاب (١٩٥٥) آل عمران.

ولو نظرنا للخطاب الدعوي الموجه لأهل الكتاب فسنجده يخلو تماماً من هذه الصور الحسية المجازية ويعتمد على ذكر تفاصيل تاريخية لأحداث تاريخ بني إسرائيل أو أشخاص يعرفونهم، وهو ما يلائم دعوتهم للدين، وما يدركون. فهم يؤمنون بالآخرة لكنهم لا يؤمنون بأن محمداً رسول من الله. وذكر تفاصيل الأحداث التاريخية دليل على أن محمداً رسول لله بلا شك، لذا صبغت دعوة أهل الكتاب بالحديث عن التاريخ الذي يعرفون.

# الخطاب القصصي

والمقصود به القصص القرآني الذي يتحدث عن أمم وأشخاص سابقين.

وهذا الخطاب يأتي ضمن الخطاب الدعوي، وهو على نوعين:

- ١. قصص خاص بأمم سابقة لم تؤمن برسلها وهلكت بكوارث طبيعية بعد نجاة الرسول ومن آمن معه، وهي: قوم نوح، عاد، ثمود، مدين، قوم لوط، ويضاف لهم قصة هلاك فرعون، إضافة لقوم يونس. وقصص هؤلاء ضمن الخطاب الموجه لقريش على الدوام، لعلها تعتبر مما حدث لهم وتؤمن.
- ٢. وهناك بقية القصص التاريخي في القرآن وهو موجه لبني إسرائيل وأهل الكتاب في يثرب، لأنه جزء من تاريخهم ولأشخاص يعرفونهم. وذلك كبرهان على صدق رسالة محمد وإلا لما عرف تفاصيل تلك الأحداث لو لم يكن يتلقى الوحى'.

١ - القصص القرآني عموماً مصدر مونوق وموثق لتصحيح التاريخ القديم وكذلك الأحداث التي جرت في عصر الرسول.



# الخطاب العقلاني

وهو الخطاب الذي يدعو للتفكير بالمخلوقات المحيطة بالمدعو من حيوان ونبات ومظاهر الطبيعة والسهاء والأرض للاستدلال على قدرة الخالق على البعث. وهذا الخطاب دائها موجه لقريش لأنها لا تؤمن بالبعث ولا بالقيامة. ومنه أيضاً الآيات التي تتحدث عن النعم التي أودعها الله لخلقه، سواءً الظاهرة منها حولهم وفي أنفسهم ويعلمونها، أو الخفية في النفس وفيها حولهم ولا يعلمونها.

# الخطاب التشريعي

كل دعوات الرسل تبدأ بخطاب دعوي، وبعد أن يؤمن مجموعة من الناس أعدادهم تكفي لتكوين مجتمع مسلم تنزل التشريعات. لذا نجد أن معظم السور المكية تخلو من أي تشريع، فيها عدا الصلاة بلا أوقات محددة والإنفاق والنهي عن الغش التجاري.

وبعدما تحول الخطاب الدعوي في المراحل التالية للدعوة في مكة لكل الناس عموماً وبني إسرائيل وأهل الكتاب في يثرب، والمستضعفين في مكة، دخل الإسلام أعداد من الناس في مكة، وانتشر الإسلام في يثرب، مكونين مجتمعات مسلمة، فكان لابد من نزول التشريعات. فكانت سورة لقيان أول سورة تتحدث عن تشريعات والتي كان ترتيبها (٦٣) من حيث النزول. ثم بعد ذلك بفترة نزلت سور أخرى في المراحل الأخيرة في مكة تفرض بعض التشريعات، مثل: المؤمنون (٦٨) والمعارج (٦٩) والأعراف (٧٧) والشورى (٧٨) وبني إسرائيل (٧٩) وهود (٨٠) والأنعام (٨١) والنحل (٥٨). وفي المدينة أصبح للمسلمين دولة فنزلت التشريعات تباعاً في ثلاث سور متتالية في النزول، ومن أطول سور القرآن، وهي: البقرة، النساء، والمائدة والتي ختمت بها التشريعات واكتمل الدين.

والتشريعات القرآنية تمثل دين الله، وهي لكل زمان ومكان ولا يمكن تغييرها أو تركها. وهي التي تمثل الإسلام وباكتها لها اكتمل الدين ولم يعد هناك حاجة لأي تشريع آخر، ولا لمشرعين. وبها أن هذه التشريعات محفوظة - بحفظ القرآن كها نزل - فلن يكون هناك حاجة لرسول جديد أو مهدي أو إمام بعد محمد.

والتشريعات هي التي يجب أن تتم بواسطتها الدعوة لدين الله، وليس الوعظ القصصي كما هو حاصل الآن. لأن دين الإسلام يقوم على تقديم حقائقه للناس فمن رغب فليؤمن ومن



لم يرغب فحسابه يوم القيامة على الله. أما استهالة القلوب بالوعظ القصصي فوسيلة مسيحية وجدت طريقها للمسلمين بعد الفتوح، كالكثير من الموروث المسيحي، وأصبحت سمة بارزة للدعوة إلى الإسلام. والواجب تركها والاعتباد على تقديم تشريعات القرآن كوسيلة معتمدة ووحيدة للدعوة، فالإسلام يقوم على الحقائق وليس على دغدغة المشاعر.

# الخطاب التوجيهي

وهو خطاب موجه للرسول أو المسلمين لما يجب عليهم فعله حيال حدث معين.

## توجيه الرسول

والخطاب الموجه للرسول يأمره بأوامر خاصة به لوحده دون بقية المسلمين لأنه أمر بها لسبب خاص به وبالدعوة وليست تشريعات، ومن ذلك: وَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ(٤٨) الطور.

ومثل: فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ(٣٩) ق.

ومثل هذه الآيات تدخل ضمن برنامج تأهيل الرسول ليبقى قوياً يتحمل متاعب الدعوة وسخرية قريش وأذاهم. وكلما تدنت معنوياته نزلت مثل هذه الآيات لتشحذ همته وتشد من عضده كونها تشعره بقرب الله جل وعلا منه ورعايته له.

ومثل ذلك الآيات العشر الأولى في سورة المزمل التي نزلت قبل بدء الدعوة وفي بداية بعثته، والتي خضع بموجبها لبرنامج تأهيلي لعدة أشهر في غار حراء، يقوم الليل لقراءة القرآن والتأمل وذكر الله وتسبيحه. ولما انتفت الحاجة لهذا السهر نزل القرآن بإعفاء الرسول منه في المدينة، فيها عرف بآخر آية من سورة المزمل.

ومن الخطاب التوجيهي الخاص بالرسول، ما يلي:

سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى (١) الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى (٢) وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى (٣) وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمُرْعَى (٤) فَجَعَلَهُ غُنَاء أَخْوَى (٥) سَنُقْرِ وُكَ فَلَا تَنسَى (٦) إِلَّا مَا شَاء اللهُ إِنَّهُ يَعْلَمُ الجُهْرَ وَمَا يَغْفَى (٧) وَنُيسِّرُكَ لِلْيُسْرَى (٨) الأعلى.

هذه الآيات نزلت بعد أن أمر الرسول ببدء الدعوة في سورة المدثر لتطمئنه أنه لن ينسي ما



سيوحى إليه، فلا يقلق. وتطلب منه الاستعانة بتسبيح الله وذكره على أي ضغوط نفسية تواجهه، وتخبره أن الله سيسهل له مهمته في التبليغ. ويفهم منها أنه صلوات الله وسلامه عليه شعر بالقلق من نسيان بعض ما يوحى إليه، فنزلت الآيات تطمئنه.

وَلَا غُنْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقٍ مُمَّا يَمْكُرُونَ (٧٠) النمل.

الآية توجه الرسول بألا يحزن على قريش لاستمرارهم بالكفر المؤدي بهم للنار.

إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ (١) فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ (٢) إِنَّ شَانِتَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ (٣) الكوثر.

الآيات تشير إلى أن الرسول قد نعته شخص من قريش بالأبتر (الذي لا ينجب) فتأثر وحزن، فنزلت السورة تشد من عضده وتخبره أن الله أجزل له العطايا وأن الأبتر حقاً هو من رحمة الله.

وَلَا تَمُدُّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى (١٣١) طه.

والآية تنهى رسول الله من النظر لبعض نساء مشركي قريش الجميلات في وقت لم يتزوج فيه إلا بخديجة المرأة الطاعنة في السن.

وكثيرة هي الآيات التي نزلت لتنهى أو توجه أو ترشد رسول الله عليه الصلاة والسلام أو تشحذ همته وليست للتشريع.

## توجيه المسلمون

وهو الخطاب التوجيهي للمسلمين الذي ينزل بسبب حوادث معينة. والتوجيه للمسلمين يحوي فرض بعض الأحكام. وهذه الأحكام على أنواع، كما يلي:

بعضها خاص بذلك الزمن ولا يمكن تطبيقه على زمان آخر وأناس آخرين، أو
 الاستشهاد بها على أوضاع المسلمين بعد زمن الرسول، ومن ذلك:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اللهَّ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ الرَّبَا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ(٢٧٨) فَإِن لَمَّ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ اللهِّ وَرَسُولِهِ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُؤُوسُ أَمْوَالِكُمْ لاَ تَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ(٢٧٩) البقرة.

فتحريم الربا حدث زمن الرسول ولا يجوز لمسلم ممارسته بعد ذلك. لذا فالآيات تخاطب



المسلمين زمن الرسول وتعطي من يتوب منهم ويقلع عن الربا فرصة للاحتفاظ برأس ماله ماله. أما الآن فلا يطبق على الناس هذا الحكم، ويقال لمن يهارس الربا أن يأخذ رأس ماله ويتوب. لأنه يفترض بالمسلم أنه يعلم مسبقاً وبشكل قطعي أن الربا محرم وكبيرة موجبة للخلود في النار وحرب على الله ورسوله، وبالتالي لن يقدم عليه.

ومثله: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَقْرَبُواْ الصَّلاَةَ وَأَنتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ وَلاَ جُنبًا إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلِ حَتَّى تَعْتَسِلُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَنْ جَاء أَحَدٌ مِّنكُم مِّن الْغَآيْطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاء فَلَمْ تَجِدُواْ مَاء فَتَيَمَّمُواْ صَعِيداً طَيِّبًا فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهَّ كَانَ عَفُوّاً غَفُوراً (٤٣) النساء.

فالآية نزلت قبل تحريم شرب الخمر، أما بعد تحريم الخمر في سورة المائدة فلا يجوز شربه وبالتالي فليس هناك مجال لأن يحضر مسلم للصلاة وهو سكران. لأن المسلم لن يشرب الخمر ولن يقترف أي كبيرة نص على تحريمها القرآن، وإلا فستجب عليه النار ولو انتسب للإسلام.

وبعض توجيهات القرآن للمسلمين تكون لهم في ذلك الزمن لكن لو واجه المسلمون
 مواقف مشابهة فالآيات ملزمة لهم وتعنيهم مثلها عنت من نزلت فيه. ومن ذلك:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَنْفِقُواْ مِن طَيَّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَلاَ نَيَمَّمُواْ الْحَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُم بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَّ غَنِيٌّ حَمِيدٌ(٢٦٧) المبقرة.

ومثله: وَإِنْ أَرَدَتُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنطَاراً فَلاَ تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَيْئاً أَتَأْخُذُونَهُ بُهْنَاناً وَإِثْماً مُّبِيناً(٢٠) وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ وَأَخَذْنَ مِنكُم مِّينَاقاً غَلِيظاً(٢١) النساء.

ويكون الخطاب التوجيهي ليس تشريعاً في الأصل، وإنها هو خطاب خاص بالموجه له، ولا يعتبر تشريعاً لازماً وواجباً على المسلمين بعد عصر الرسول، لأن التشريع يكون الأمر والنهي فيه لكل الناس ولمختلف العصور ولم ينزل ليتفاعل مع حادثة معينة وموجه لشخص أو أشخاص معينين دون بقية المسلمين. لكن هناك حالات قد تتكرر فيكون الحكم فيها هو نفس الحكم في الخطاب التوجيهي الذي نزل بحق المسلمين زمن الرسول. وهناك خطاب



توجيهي لا يمكن أن يتكرر لأن الإسلام يمنع تكراره، ولو بقي المسلمون يطبقون حكم الله لما كان هناك مجال للتعامل بالربا مثلاً أو شرب الخمر.

# الخطاب التفاعلي

عبارة عن تفاعل السور مع الأحداث الجارية، تخبر عما يحدث، وتقترح الحلول والمواقف تجاهها. وهذا الخطاب بدأ مع الدعوة وانتهى بتوقف الوحي بوفاة الرسول، لكن يمكن ملاحظة أن السور المكية في المراحل الأربع الأولى تكاد تخلو من هذا النوع من الخطاب، لأنه لم يكن يحدث أي أحداث على الأرض لها علاقة بالإسلام والمسلمين إلا ما ندر. ولم يذكر القرآن في تلك المراحل سوى حالات قليلة جداً، منها: الحديث عن القرشي الذي كاد أن يسلم ثم أدبر واستكبر (المدثر) وحالة القرشي الذي نهر الرسول عندما رآه يصلي (العلق) وحالة الأعمى مع الرسول (عبس) واستماع الجن للرسول (الجن)، وأحداث قليلة غيرها تحدث عنها القرآن بصفة غير مباشرة تهتم بأوضاع الرسول والمسلمين، وذلك على مدى سنوات من الدعوة.

ثم تغير الخطاب الدعوي وبدأت قريش تلاحق المسلمين وتضطهدهم خوفاً من انتشار الإسلام، فوقعت أحداث أكثر في المراحل الخامسة والسادسة والسابعة في مكة. وفي المدينة تسارعت الأحداث وتنوعت، بحيث تحولت السور إلى سجلات لتوثيق تفاصيل تلك الأحداث المتتابعة.

# الخطاب الإخباري

ويأتي ضمن الخطاب التفاعلي، حيث تتحدث الآيات عن حقائق وقعت حين نزول السورة لا يعلم المسلمون عنها شيء لولا أن أخبرهم بها القرآن، مثل الإخبار عن تصرفات المنافقين وأهل الكتاب، ومن ذلك: هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لا تُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللهِ حَتَّى يَنفَضُوا وَلَهُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنَّ المُنافِقِينَ لا يَفْقَهُونَ (٧) يَقُولُونَ لَئِن رَّجَعْنَا إِلَى المَّدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَرُّ مِنْهَا الْأَذَلَ وَللهَ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ المُنَافِقِينَ لا يَعْلَمُونَ (٨) المنافقون.



# الخطاب التقريري

وهو مماثل للخطاب الإخباري إلا أنه يتحدث عن حقائق ثابتة، قد لا يعرفها المسلمون، مثل: ذَلِكَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ(٦) الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن طِينِ(٧) ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّاء مَّهِينِ(٨) ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ (٩) السجدة.

هذه هي أهم أنواع الخطاب في القرآن إضافة لنوع من الخطاب وجد في سورة محددة دون بقية سور القرآن، وهو:

# خطاب سورة الفاتحة

والخطاب في سورة الفاتحة فريد من نوعه في القرآن، وليس هناك سورة أخرى في القرآن تماثل خطاب سورة الفاتحة. فهو خطاب يمجد ذات الله، وليس موجهاً للرسول ولا لقريش ولا لأي فئة معينة من الناس.

وهناك خطاب آخر يمكن أيعتبر مميزاً، وهو:

# خطاب سور المرحلة الأولى للدعوة

وهو خطاب تعريفي لا يحمل دعوة، ولكنه يذكر ببعض نعم الله على قريش، ويخبر أن هناك حياة بعد الموت وجنة ونار. وذلك في سور: الفيل، قريش، العصر، التين، التكاثر، والعاديات.

#### الملامح'

ونقصد بالملامح هي تلك الصفات والمواصفات والمواضيع التي تتكرر في سور مرحلة من مراحل اللاعوة بحيث تميزها عن سور المراحل الأخرى. وسنجد أن ملامح السور في أي مرحلة تتناسب مع الرسالة التي تريد السور إيصاله للمخاطب في تلك المرحلة. فقريش الذين لا يؤمنون بالبعث والحياة بعد الموت، تخاطبهم السور في بداية الدعوة بتقديم الصور الحسية لما في الجنة من نعيم وما في النار من جحيم لزيادة التأثير والإقناع بأن البعث سيقع، كما في السور التالية: الواقعة: ١٢ - ٤٤، ٥ - ٥، ٥، ٩ - ٩٤، الغاشية: ١ - ١٦، مده النقور، من المعرد مع ترتيب السور حسب النول.



المرسلات: ۲۸ - ۵۰، الحاقة: ۱۹ - ۳۲، عبس: ۳۸ - ۶۲، الرحمن: ۶۳ - ۷۸، المطففين: ۱۹ - ۲۸، يس: ۵۶ - ۵۸، الإنسان: ۲، ۱۲ - ۲۲، الطور: ۲۰ - ۲۸.

وتقدم صوراً حسية لانهيار هذا الكون ونشأة كون جديد للقيامة، لتقول لقريش إن البعث لن يكون في هذه الدنيا، ولكنه سيكون في كون آخر سيخلقه الله بعد انهيار وتلاشي هذا الكون، كما ورد في السور التالية: القارعة: 3 - 0، الزلزلة: 1 - 0، الانفطار: 1 - 0، الانشقاق: 1 - 0، التكوير: 1 - 31، الواقعة: 1 - 7، 73 - 73، الفجر: 17، القيامة: 17 - 18، المرسلات: 17 - 18، الحاقة: 18 - 18، النبأ: 18 - 18، يس: 18 - 18 (الصور)، الطور: 18 - 18، الرحمن: 18 - 18، ق: 18 - 18 (الصور).

وملامح أخرى مثل الحديث عن أن الأعمال تسجل وبناءً على صحيفة الأعمال سيكون الحساب.

وبعد أن تغير خطاب الدعوة لكل الناس وبني إسرائيل والمستضعفين في مكة بجانب قريش، نجد أن من أهم ملامح هذه المرحلة الحديث عن بني إسرائيل وقصصاً من تاريخهم، لتؤكد لهم أن محمداً رسول لله، وإلا ما علم عن هذه القصص شيئاً. وتقديم صور حسية عن الضعفاء الذين دخلوا النار وكيف أنهم يتخاصمون مع ساداتهم فيها: وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَن تُؤْمِنَ بِهَذَا الْقُرْآنِ وَلا بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّمْ يَرْجِعُ يَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ الْقَوْلَ يَقُولُ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لَوْلاَ أَنتُمْ لَكُنًا مُؤْمِنِينَ (٣٦) قَالَ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا النَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لَوْلاَ أَنتُمْ لَكُنًا مُؤْمِنِينَ (٣١) قَالَ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لِلَّذِينَ الْمَكْرُوا لِلَّذِينَ اسْتُكْبَرُوا اللَّذِينَ الْمَتُفْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لِللَّذِينَ الْمَتُوا اللَّذِينَ الْمَتُفْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لَلْ وَالنَّهُارِ وَالنَّهُارِ وَالنَّهُارِ وَالنَّهُارِ وَالنَّهُارِ وَالنَّهُارِ وَالنَّهُارَ وَكَنَا أَن تَكُفُرُ بِاللَّهُ وَنَجْعَلَ لَهُ أَنْدَاداً وَأَسَرُّ وَا النَّذَامَة لَمُ الْقَوْلَ الْفَذَابَ وَجَعَلْنَا الْأَغْلَالَ إِلَا مَعْرُوا اللَّذِينَ الْمُتُوا الْقَدْابَ وَجَعَلْنَا الْأَغْلَالَ فَا أَوْا الْعَدَابَ وَجَعَلْنَا الْأَغْلَالَ فِي اللَّهُ لَا وَالْوَا الْقَدَابَ وَجَعَلْنَا الْأَغْلَالَ اللَّذِينَ الْمَنْوَا الْقَوْلَ الْعَدَابَ وَالْعَالَ الْأَوْلَ الْعَدَابَ وَجَعَلْنَا الْأَغْلَالَ فَيْ الْمُنَاقِ الْهُولِي اللَّهُ الْمَوْلَ الْعَدَابَ وَالنَّهُارِ وَالْمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٣٣) سِبَا.

وهي آيات تصور ما سيكون، لعل المستضعفين يؤمنون وينقذون أنفسهم.

ومن الملامح التي بدأت في هذه المرحلة دعوة كل الناس: يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ وَعْدَ اللهِّ حَقٌّ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَّاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللهَّ الْغَرُورُ(٥) فاطر.

ثم في مرحلة تالية بدأت الآيات تتحدث عن دفع الظلم، حيث أباحت السور للمسلمين الذين بدأوا يتعرضون للأذي الجسدي من قريش، بدفع الظلم عن طريق معاقبة المعتدي



بمثل ما اعتدى به.

وفي الأيام الأخيرة للدعوة في مكة كان الحديث عن الهجرة، وعن التعذيب الجسدي الذي يتعرض له المسلمون على أيدي قريش.

وفي المدينة كان للمرحلة الأولى ملامح خاصة بها تمثلت بحديث السور عن أحداث وقعت في تلك المرحلة، مثل قدوم نساء من مكة مهاجرات، ومثل الحديث عن الأعراب لذين توافدوا لرؤية الرسول وسلوكياتهم الفجة، ومثل استمرار موالاة بعض مسلمة قريش للمشركين...الخ.

وفي المرحلة الثانية، كانت أهم الملامح هي الحديث عن القتال القادم والاستعداد له والحث على الإنفاق لتجهيز الجيش.

وفي المراحل التالية كانت كل مرحلة تتميز بأحداث خاصة بها تتحدث عنها سورها. وتتابع الأحداث وكثرتها هو ما ميز السور المدنية عموماً عن السور المكية.

### السياق

يعني فهم العبارة أو الكلمة من سياق الآية أو الآيات، كما يعني استكمال الحديث عن حدث أو تشريع أو موضوع ضمن موقعه في الآية أو الآيات التي تتحدث عن نفس الموضوع في نفس السورة أو في سور متعددة. وهناك العديد من المواضيع التي تتحدث عنها عدة سور، مثل «مسلمة قريش» وهم منافقون في مكة أعلنوا إسلامهم وهاجروا لكنهم أبقوا على علاقة ود وولاء لأقاربهم مشركي قريش. ويمكن تتبع ما قال القرآن عنهم من سور مكية ومدنية في سياق واحد ورد على عدة سور. ومثل الحديث عما صدر من بعض المنافقين والذين في قلوبهم مرض في المدينة أثناء حفر الخندق وما تسبب في مشاكل اجتماعية نتيجة ملاحقتهم للنساء وترويج الإشاعات الكاذبة، والذي تحدثت عنه سور الأحزاب، النور، والمنافقون، وكان سبباً في فرض الجلد على من ثبت أنه يزني، وتحريم الزواج من الزناة وجلد كل من يقذف غيره.

وفيها يلي أمثلة على السياق:

ومن ذلك: يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ (٤٨) القمر.

فسقر عرفنا هنا أنها تعني النار، من سياق الآية.



## فهم المعنى من سياق الآيات

ومن ذلك: وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرَّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا (٧٧) أُوْلَئِكَ يُجْزَوْنَ الْغُرْفَةَ بِهَا صَبَرُوا وَيُللَّقُوْنَ فِيهَا تَجَيَّةٌ وَسَلامًا (٧٧) خَالِدِينَ فِيهَا حَسُنَتْ مُسْتَقَرَّا وَمُقَامًا (٧٧) الفرقان.

فالغرفة معناها هنا ليس العلية أو الحجرة، ولكن الجنة، لأن الحديث في الآيات يدور حول المتقين وما ينتظرهم من جزاء يوم القيامة.

## فهم الموضوع من السياق في السورة

تقول سورة الحجرات: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللهَّ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللهَّ إِنَّ اللهَّ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَخْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ (٢) إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ إِلْنَقُولِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَخْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ (٢) إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصْوَاتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللهَّ أُولَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللهَّ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُوى لَمَّهُ مَّعَمْ مَعْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ (٣) إِنَّ الَّذِينَ يَعُمُّرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ (٤) وَلَوْ أَنَهُمْ صَبَرُوا حَتَّى غَفُرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْراً لَمَّهُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (٥).

مجموعات من الناس بدرت منهم تصرفات رعناء بعيدة عن التهذيب، فجاءت الآيات تنكر عليهم تصرفاتهم.

وآخر السورة تقول: قَالَتِ الْأَغْرَابُ آمَنَا قُل لَمَّ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَا يَدُخُلِ الْإِيهَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُوا اللهَّ وَرَسُولَهُ لَا يَلِنْكُم مِّنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْناً إِنَّ اللهَّ عَفُورٌ رَّحِيمٌ(١٤) إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ اللَّهِ عَنْهُ وَاللهِ عُمُ الْفَيهِمْ فِي سَبِيلِ اللهَّ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِفُونَ (١٥) قُلْ أَتُعَلَّمُونَ اللهَّ يَدِينِكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا اللهَّ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِفُونَ (١٥) قُلْ أَتُعلَّمُونَ اللهَّ يَدِينِكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللهُ يَكُلُ شَيْءٍ عَلِيمٌ (١٦) يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لاَ تَمْتُوا عَلَيَّ إِسْلَامَكُم وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَاوَاتِ وَاللهَ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَاوَاتِ وَاللهُ يَمْنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لاَ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّهَاوَاتِ وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَاوَاتِ وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَاوَاتِ وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَاوَاتِ وَاللهُ يَمْنُ وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَاوَاتِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَاوَاتِ وَاللهُ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَاوَاتِ وَاللهُ يَعْلَمُ عَلَى اللهُ يَعْمَلُونَ (١٥).

وهو ما يؤكد أن هذه الآيات، استمرار للآيات: (١-٥) وأنها تتحدث عن الأعراب.



## مراعاة السياق مع سور أخرى

تقول سورة المجادلة: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمُجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهِّ لَكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ اللهِّ لَكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللهِّ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (١١) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدَّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةٌ ذَلِكَ خَبْرٌ لَّكُمْ وَأَطْهُرُ فَإِن لَمَ تَجِدُوا فَإِنَّ اللهَّ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٢) أَأَشْفَقْتُمْ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً وَأَطْهُرُ فَإِن لَمَ تَجَدُوا فَإِنَّ اللهَّ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا لِللَّهُ وَرَسُولَهُ وَاللهَ تَحْبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ (١٣).

والحديث هنا استكمالٌ للحديث عن وفود الأعراب الذين قدموا للقاء الرسول والذين تحدثت عنهم سورة الحجرات السابقة. والآيات هنا تبين أنهم كانوا يجلسون بطريقة فوضوية فيمتلئ بهم المجلس، وكان يجب عليهم الجلوس بترتيب معين وأن يفسحوا لغيرهم للجلوس ليسعهم المجلس ويسع غيرهم. كما أنه من اللباقة أن يحضروا معهم بعض الطعام كغيرهم ليشترك بأكله الجميع، لكنهم لم يفعلوا. ولن يحاسبهم الله على ذلك، لأنه غير موجود في قاموس عاداتهم.

# القرآن يظهم بمعاني عباراته الظاهرة ولا يحوي معاني باطنية أو معانى شاذة

فعندما يقول تعالى: وَاعْبُدُواْ اللهَ وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْناً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَالْجُتارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجُتارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْبَانُكُمْ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُوراً(٣٦) النساء.

فالآية – كها هو واضح – تأمر بالإحسان وإيتاء لذي القربى واليتامى والمساكين والجار القريب والجار البعيد والصاحب بالجنب (الساكن في نفس الحي) وعابر السبيل.

وليس كها يقول أصحاب الفرق الباطنية أن (الجار ذي القربى) تعني القلب، (والجار الجنب) تعني النفس الطبيعي، (والصاحب بالجنب) تعني العقل المقتدي بعمل الشرع، (وابن السبيل) تعني الجوارح المطبعة لله.

وقوله تعالى: "إِنَّهَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ" ليس المراد علي ابن أبي طالب



وزوجته وابنيه، لأن الآية تخاطب زوجات الرسول: وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجُ الجُّاهِلِيَّةِ الْأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَّ وَرَسُولَهُ إِنَّهَا يُرِيدُ اللهَّ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً (٣٣) الأحزاب.

وقرن، ولا تتبرجن، وأقمن، وآتين، وأطعن ... إنها يريد الله ليذهب عنكم الرجس. ولا عبرة باستخدام ضمير "عنكم" بدل "عنكن" لأن هذا الالتزام جاء بعد ظهور النحو وسيبويه. ولو تتبعنا القرآن لوجدنا الكثير من الآيات التي لو طبقنا عليها قواعد سيبويه فهي آيات خاطئة نحوياً.

ومثال آخر على التأويلات المنحرفة لتلك الفرق قولهم في معنى بسم الله:

الباء بَهاء الله عزَّ وجلَّ: والسين سناء الله عزَّ وجلَّ. والميم مجد الله عزَّ وجلَّ.

والله: هو الاسم الأعظم الذي حوى الأسماء كلها، وبين الألف واللام منه حرف مكنى غيب من غيب إلى غيب، وسر من سر إلى سر، وحقيقة من حقيقة إلى حقيقة. لا ينال فهمه إلاَّ الطاهر من الأدناس، الآخذ من الحلال قواماً ضرورة الإيبان.

وإلا فباسم الله تعني ما يدل عليه ظاهرها، وهو البداية باسم الله. وليس لكل حرف في العربية معنى باطني لا يعرفه إلا هم. وما هو سوى حرف يُكوِّنُ مع حروف أخرى كلمة، والكلمة مع كلمات تكون عبارة.

والله اسم الجلالة وليس فيه حرف مغيب ولا سر ولا حقيقة مخفية لا يفهمها سوى سادة الشيعة وشيوخ الصوفية والباطنية.

ومثله القول بأن لحروف المصحف رسماً نزل من السهاء، وكل لفظ كتب بطريقتين مختلفتين فلكل طريقة معنى مختلف. ومن ذلك قولهم: أنه إذا وردت الصلاة مكتوبة بهذا الشكل: (الصلوة) فلها معنى يختلف عن (الصلاة). لأن القرآن نزل على الرسول وتلاه كها حفظ في ذاكرته ولم يكتب منه حرف واحد في مكة: وَمَا كُنتَ تَنْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابٍ وَلا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لاَرْتَابَ المُبْطِلُونَ (٤٨) بَلْ هُوَ آبَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلاَّ الظَّلْمُونَ (٤٨) العنكبوت.

وسورة العنكبوت في آخر العهد المكي وبعد أن بدأ المسلمون الهجرة ليثرب، وهي هنا تؤكد أن القرآن لم يكتب في صحف ولكنه يحفظ في صدور المسلمين. وكل اختلاف في



كتابة لفظ واحد في المصحف يعود إلى أن من كتبه ضعيف في الإملاء، وليس لأن الله اختار مرة أن يكتب «الملثكة» ومرة أخرى «الملاثكة»، كما سبق وذكر في فصل: الأحرف السبعة والقراءات العشر.

وكل تأويل للقرآن لا يؤخذ به ولا عبرة له، فالقرآن يفهم ببساطة أسلوبه ومعاني آياته الظاهرة، ومعاني ألفاظه المعتادة وبعيداً عن المعاني الشاذة.

وعندما يقول تعالى: وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَاء بِيَمَا كَسَبَا نَكَالاً مِّنَ اللهِّ وَاللهُّ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٣٨) المائدة.

فالمقصود قطع اليد بالفعل وليس كف السارق عن السرقة ٢.

وعندما يقول تعالى: وَلاَ تَقْرَبُواْ الزِّنَي إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةٌ وَسَاء سَبِيلاً (٣٨) بني إسرائيل.

فالزنا هو فاحشة المعاشرة الجنسية خارج نطاق الزوجية سواءً كان أحد الطرفين متزوجاً أو غير متزوج، وسواءً مقابل المال أو بدونه.

وعندما يقول تعالى: لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرِ (٣) القدر.

فالشهر يعني الشهر المعروف وهو الذي يعبر عنه بثلاثين يوماً، ولا يعني أنها خير من ألف أمر، أو خير من كل أوامر الله.

وعندما يقول تعالى: إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاء وَلاَ يَدْخُلُونَ الجُنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الجُمَلُ فِي سَمِّ الجِيَاطِ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُجْرِمِينَ(٤٠) الأعراف.

فالجمل هو الحيوان المعروف وليس الحبل الغليظ الذي يستخدم في السفن.

وعندما يقول تعالى: وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُودَ مِنَّا فَضْلا يَا جِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَأَلَنَّا لَهُ الْحَدِيدَ (١٠) سبأ.

فالجبال هي المرتفعات الصخرية المعروفة وليست الرجال.

وعندما يقول تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَقْرَبُواْ الصَّلاَةَ وَأَنتُمْ سُكَارَى .... (٤٣) النساء.



الأستاذ أبو حزم المدقق الإملائي واللغوي ذكر أنه يحتمل أن تكون القواعد الإملائية في عصر الرسول تجيز أن تكتب
 الملائكة أحياناً (ملئكة) لكني لا أتفق مع رايه الكريم، لأن قواعد الإملاء ثابته، ولا يمكن ان يكون هناك قاعدة إملائية تقول
 بكتابة الملائكة وأحياناً (ملئكة) كها هو في المصحف.

٢ - انظر فقرة: قطع اليد/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

فالسكر هو غياب العقل من تأثير الخمر، وليس المقصود بالسكر الغفلة وانشغال القلب بأمور الدنيا.

وليس للأحرف دلالات خافية وباطنة لا يعرفها إلا نفر قليل من الناس. كها أن الصعيد الطيب هو التراب وليس النبات كها يقول البعض، والتيمم هو ضرب التراب بالكفين وليس عصارة النبات.

والصوم والصيام هو الإمساك والامتناع ولا فرق إن كان عن الكلام أو عن الأكل والشرب.

وهكذا...

فالعبارات والألفاظ في القرآن تؤخذ بمعانيها الأصلية الظاهرة والمعتادة ولا يلتفت للمعاني الشاذة التي في قواميس اللغة لأنها ليست من اللغة وإنها قال بها قلة من الناس في عصور العجمة والانحطاط اللغوي في العصر العباسي ووجدت من يحشرها في المعاجم. ولو تتبعنا تلك المعاني الشاذة فلن نتمكن من قهم بعضنا البعض، لأن كل لفظ له معان شاذة.

وسأعطي عبارة استخدمت في بنائها معاني شاذة لألفاظ معروفة، ولن يكون بمقدور القارئ مها بلغت ثقافته اللغوية معرفة المعنى، مع أن كل المعاني مأخوذة من قواميس اللغة، والمثال هو: «أعطاني الإصبعُ قطعة ثورِ للبقر». والإصبع هنا تعني راعي الغنم، والثور يعني الأقطا، والبقر يقصد بها العيال. فالعبارة تقول: أعطاني راعي الغنم قطعة أقط للعبال.

وهذه ليست اللغة العربية ذلك اللسان المبين، ولكنها معان عرفها الناس في عصر انتشار العجمة بعد الفتوح. وقد تكون معاني عامية أو حتى معانٍ عامية مجازية، ووجدت طريقها لقواميس اللغة.

ولا يجب أن يقيد القرآن بقواعد النحو، لأنها وضعت لكي تسهل فهم العربية لمن تعلم العربية ولا يجب أن يقد الأم كسيبويه، وفي ذلك الوقت، وحسب إدراك وفهم من هم مثل سيبويه. وقد قام هو وبقية النحاة بعمل جبار نسبياً، لكن هذا لا يعني أنه مثالي أو أن يحاكم



١ اللبن المَخِيض بطبخ ثم يترك حتى يَمْصُل ويجف.

به القرآن. فالقرآن هو من يحاكم النحو ويصححه وليس العكس. لكن المؤسف هو أن قواعد النحو تطبق على القرآن ولو أضافت له وأنقصت وغيرت معنى الآيات وبدلت. أو كما يقول زكريا أوزون، في كتابه «جناية سيبويه»: «إننا نجد أن كثيراً منا يقرأ النص العربي مراعياً قواعد النحو أو لا ثم المعنى، فهو مهتم بأن يرفع وينصب ويجزم قبل أن يفهم، وهناك من يعود ليقرأ النص قراءة صامتة بعد قراءته الجهرية ليستوعب المعنى تماماً، أي أن الشكل أساس القراءة الصحيحة ثم يأتي بعد ذلك المضمون الذي كثيراً ما نطوعه غصباً عنه ليخضع لقواعد النحو (الشكل). (الفصل الأول: ص١٢)

ويقول في نفس الفصل ص (٢٢): «لقد ادعى النحاة أن مرجعية النحو هي القرآن الكريم، وأن النحو غايته فهم القرآن الكريم، وأنك لن تفهم القرآن الكريم بدونه، إلا أننا نرى غير ذلك».

ويواصل قائلاً: "وهنا ينبغي لفت النظر إلى أن القرآن الكريم معرب - في علم النحو -بشكل كامل في كثير من كتب اللغة، إلا أنه غير مفسر بشكل متطابق ومطلق عند أهل الفقه وعلماء الإسلام كافة. أي أن الإعراب لا يكفى ولن يغنى عن الفهم التام للنص».

ولعله حان الوقت لغربلة علم النحو، واعتاد القرآن لتحديث ذلك العلم وتطويره. والأخذ بقاعدة أن المهم هو فهم الآية ولو خالفت قواعد النحو. فليس المهم أن أقرأ «الصابئون» مرفوعة كما في الآية (٦٩) من سورة المائدة أو أقرؤها منصوبة كما وردت في الآية (١٧) من سورة الحج، لكن المهم أن أفهم أن الصابئين مجموعة من الناس.

ولا يهمني أن أعرف إن كانت «وأرجلكم» منصوبة أو مجرورة، في قوله تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُوُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ (٦) المائدة.

لكن المهم هو أن أفهم هل تغسل الأرجل في الوضوء أو يكتفى بالمسح كما المسح على شعر الرأس؟ وهذا لا يتأتى بتطبيق قواعد النحو، ولكن بالمنطق وفهم المغزى من الوضوء أصلاً. فإن كان الوضوء لتنظيف الأعضاء الظاهرة من الجسم عادة مما قد يعلق بها من أوساخ

<sup>.</sup> - جناية سيبوية/ الرفض التام لما جاء في النحو من أوهام. تأليف زكريا أوزون/ مكتبة بستان المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع / الطبعة الأولى ٢٠٠٢.



وأتربة استعداداً للصلاة، فإن غسل الرجلين هو المطلوب، كها هي الحال بالنسبة للوجه واليدين. لأن مسح القدمين دون غسلها لن يزيل ما علق بها من أتربة وغبار وأوساخ، كون القدمين تتعرضان لأكثر مما يتعرض له الوجه واليدين. بينها شعر الرأس يكفي مسحه بالماء مازال ة الغبار والأتربة العالقة.

ثم إن المؤمن يجب عليه الحرص، وقطع الشك باليقين، في كل ما فيه شك. فلو افترضنا أن هناك احتمالاً أن المطلوب هو مسح الأرجل وليس غسلها، ولكننا غسلناها فنكون قد قمنا بالواجب، كون الغسل أكثر من المسح، ونكون قطعنا الشك باليقين.

لكن لو أننا قمنا بمسح الأرجل وكان المطلوب هو الغسل فنكون لم نتوضأ.

ويكون نص الآية، إما أنه يقول بغسل القدمين، أو أن هناك احتمالين: غسل أو مسح. ولو غسلنا نكون قد احتطنا وقطعنا الشك باليقين وأدينا الواجب. لكن لو مسحنا وكان المطلوب هو الاحتمال الآخر فسيكون وضوؤنا ناقصاً.

## لامعجزات عددية أو علمية في القرآن ولا للرسول

هناك مفكرون لهم اعتبارهم يقولون بأن القرآن يحوي إعجازاً علمياً، وغيرهم يقول بأنه يحوي إعجازاً علمياً، وغيرهم يقولون إنه يحوي إعجازاً لفظياً، وغيرهم يقولون إنه يحوي إعجازاً طبياً لدرجة أن مجرد تلاوة آيات من القرآن والنفث في ماء أثناء القراءة يحول ذلك الماء لعقار شاف للأمراض.

ويمكن مقارنة هذه الأقوال بطلب الكفار من الرسول أن يروا آية (معجزة) حسية لكي يؤمنوا أنه مرسل من الله: وَقَالَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ لَوْ لاَ يُكَلِّمُنَا اللهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مُّثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ قَدْ بَيِّنَا الآيَاتِ لِقَوْم يُوقِنُونَ(١١٨) البقرة.

وإصرار المكذبين على طلب آيات لأنهم يريدون أن يروا دليلاً محسوساً بأن الرسول بالفعل يتصل بالسهاء. وهم بذلك يتغافلون عن حقيقة مفادها أنه لو كان هناك أدلة حسية على صدق رسالة الرسول ووجود القيامة والحساب والجنة والنار، فسيلغي امتحان الإيهان الذي يعتمد العقل والمغامرة. ولن يكون هناك كفر، ولا اتباع للموروث وتعلق بالمتع الدنيوية. وسيتفق الناس جميعاً على الطاعة دون إيهان، لأنه لن يكون هناك إيهان، وإنها مجرد إقرار بواقع.



ومحاولة إثبات أن هناك معجزات في القرآن تأتي لكي يطمئن قلب من يقول بها أولاً وقبل أن يقنع بها الآخرين على صدق القرآن، لأنه هو نفسه يشعر في قرارة نفسه بعدم الطمأنينة والشك من حقيقة الدين وإن لم يصرح بذلك .

وفيها يلي بعض الحقائق التي تنفي أن يكون في القرآن معجزات حسية من أي نوع:

- أن كل من يحاول إثبات معجزات علمية وعددية وغيرها غاب عن ذهنه أن الآيات أعطيت لرسولين فقط من الرسل المذكورين في القرآن، وجاءت المعجزات سابقة لفرض التشريعات. ولم يعط رسول من رسل الله معجزات بعد فرض التشريعات أبداً. وموسى هو أحد أشهر وأهم الرسل، وقد أعطي تسع آيات حسية، بشهادة القرآن، لإقناع فرعون بالإيان بالرسالة. ولم يعط معجزات غيرها بعد كتابة التوراة. والرسول الآخر هو عيسى، الذي ولد وهو يحمل المعجزات لكي يقنع بني إسرائيل بصدق رسالته، ولم تأت المعجزات بعد إيان بعض بني إسرائيل بدعوته. وليس هناك رسل آخرون أعطوا آيات (معجزات) حسية غيرهما. وناقة صالح لم تكن معجزة، ولكنها امتحان للقوم ورسبوا فيه.
- أن الرسالة تبدأ بخطاب دعوي يدعو الناس للإيهان بوجود الله والبعث، وبعد أن يؤمن عدد كافي من الناس تفرض التشريعات ويختفي الخطاب الدعوي لأنه لم يعد له حاجة، وباختفائه تختفي المعجزات. لأن مسيرة الرسل تمر بعدة مراحل تبدأ بالدعوة وجمع الأتباع، فإن آمن عدد من الناس كاف لتكوين مجتمع مسلم، نزلت وفرضت التشريعات. وهذا نجده واضحاً مع موسى وبني إسرائيل، فالتوراة لم تنزل إلا بعد أن آمن عدد من بني إسرائيل مع موسى وخرجوا معه من مصر فرعون ولو بقوا ولم يخرجوا فقد يموت موسى ولم تفرض أي تشريعات سوى الإيهان والصلاة. وهناك عدد من الرسل ذكرهم القرآن ماتوا ولم تنزل عليهم تشريعات، لأنه لم يؤمن بهم

١ الأعداد لها سحر ممتع، وهناك الكثير من النتائج الباهرة للأعداد سواة كانت أرقام آبات أو أرقام شوارع، فالإعجاز للعدد وليس للآية. ومما ظهر لي من نتائج مبهرة أثناء النلاعب بالأرقام، أنه إذا جمع العدد (٩) مع نفسه فالنتيجة هي ١٨ أي ١٨-٩٩ وكليا أضيف لها تسعة فالستيجة هي ١٨ أي ٢-٩-٩ وهكذا إلى ما لا نهاية مهها تضخم العدد وبلغ مليارات أو تريليونات فالمنتيجة هي تسعة وتسعات. وكل قارئ يمكنه اكتشاف سحر عددي مع أرقام أخرى. وقد انتشر في برامج التواصل الاجتهاعي عام ٢٠١٤ ما يلي: لو حذفت من عدد سور القرآن عدد سنين عمرك فستكون النتيجة العام الذي ولدت فيه. مثلاً: ١١٤ - ٦٠ عمري = ١٤ أي أن ولدت في العام ١٩٥٤. وهذا كان صحيحاً في العام (٢٠١٤) فقط. ونحن الآن في العام ٢٠١٥، وعمري ١٦ عاما. ولو أنقصت عمري من عدد سور القرآن (١١٤) لكانت النتيجة هي ٥٣، أي عام (١٩٥٣) وهذا غير صحيح. فأنا ولدت في العام ١٩٥٤) وهذا عمر صحيح. فأنا ...



سوى نفر قليل، ومات رسولهم ولم يكن مطلوباً في الدين سوى الإيهان ولا وجود للتشريعات، ومنهم نوح وصالح وهود وشعيب ولوط.

والرسول محمد بقي يدعو قريشاً عدة سنوات في بداية البعثة دون أن تفرض التشريعات، لأن قريش لم تؤمن ومن دخل الإسلام عدد ضئيل لا يكفي لتكوين مجتمع مسلم. ولذلك استمرت الخطاب الدعوي الذي يهدف إقناع الناس بالإيهان بالله والبعث والرسول. وبعد أن يؤمن عدد كاف لتكون مجتمع مؤمن تنزل التشريعات التي تمثل الدين، ولا يعود هناك حاجة للخطاب الدعوي، بوجود التشريعات التي تمثل الدين. لذا نجد أن التشريعات بدأت بالنزول في النصف الأخير من الدعوة في مكة بعد تحول الخطاب الدعوي لكل الناس فآمنت طائفة من بني إسرائيل ومن الأوس والخزرج في يثرب، وعدد من المستضعفين في مكة، وغيرهم، مكونين مجتمعاً مسلماً.

وباختفاء الخطاب الدعوي فلن يكون هناك معجزات، لأن دين الله أصبح يمثله تشريعاته. وكل من يرغب في دخول دين الله بعد الرسول فعليه تدبر تشريعاته وما يتحدث عنه القرآن من تسجيل الأعيال والحساب والحياة بعد الموت وتشريعاته الاجتماعية والحياتية. فمن اقتنع فليؤمن ومن لم يقتنع فليكفر، والحساب يوم الحساب<sup>1</sup>. لذا فالقرآن يخلو من مخاطبة الناس الذين سيأتون بعد عصر الرسول بخطاب دعوى.

وبها أن القرآن اكتملت تشريعاته زمن الرسول، فلا حاجة لأن يحتوي القرآن على خطاب دعوي لمن سيأتي بعد عصر الرسول ويحوي بعض المعجزات. لأن الإسلام موجود بتشريعاته ومن لم يقتنع بأنها من الله فلن يقتنع بخطاب دعوي ومعجزات: وَأَقْسَمُواْ بِالله جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَيْن جَاءَتْهُمْ آيَةٌ لَيُؤْمِنُنَّ بِهَا قُلْ إِنَّهَا الآيَاتُ عِندَ الله وَمَا يُشْعِرُكُمُ أَنَّهَا إِذَا جَاءتْ لا يُؤْمِنُونَ (١٠٩) الأنعام.

والآية تتحدث عن قريش التي استمرت تطلب من الرسول أن يريهم آية، وتقول إنهم لو رأوا الآيات فلن يؤمنوا، لأن من لا يؤمن بتحكيم العقل فلن يؤمن لو رأى المعجزات.

أن المعجزات العلمية والعددية وشفاء الأمراض وغيرها لو كانت موجودة في القرآن
 فهذا يعنى أن الرسول أعطى آيات تفوق ما أعطى موسى وعيسى، لأن آياتها انتهت



١ نحن نتحدث عما يجب أن يكون وليس ما حدث للمسلمين بعد الرسول وعصر الخلافة الأولى.

بوفاتهها، بينها بقيت آيات الرسول في القرآن على مر الدهور. أو لنقل إن آيات القرآن لم يعلم بها الناس حتى جاء مفكرو هذا العصر واكتشفوها. وهذا مخالف تماماً لقواعد إعطاء الآيات للرسول والتي ترتبط بحياة الرسول، ولا تبقى بعد وفاته. وتكون في بداية الدعوة وقبل نزول التشريعات.

وكل ما تقدم يمكن اعتباره جدلاً وتنظيراً لو توقفنا هنا. لكن بقيت حقيقة لا يمكن تجاوزها تؤكد بها لا يدع مجالاً للشك ان القرآن لا يحوي أي معجزة حسية من أي نوع. وفيها يلي آيات تؤكد هذه الحقيقة، مع ملاحظة أن كل الآيات التالية تردُّ على طلب قريش المستمر بأن يريهم الرسول آية ويؤمنوا، والآيات تنفي أن يكون الرسول أعطي آية واحدة:

- وَقَالُوا لَوْ لَا يَأْتِينَا بِآيَةٍ مِّن رَّبِّهِ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي الصَّحُفِ الْأُولَى (١٣٣) طه.
- وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَاباً مِّنَ السَّمَاءِ فَظَلُواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ (١٤) لَقَالُواْ إِنَّمَا شُكِّرَتْ أَبْصَارُنَا بَلْ
   نَحْنُ قَوْمٌ مَّسْحُورُونَ (١٥) الحجر.
  - وَإِن يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ (٢) القمر.
- وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَاباً فِي قِرْطَاسٍ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَـذَا إِلاَّ سِحْرٌ مُبِينٌ (٧) وَقَالُواْ لَوْلا أَنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكاً لَّقُضِيَ الأَمْرُ ثُمَّ لاَ يُنظَرُونَ (٨)
   وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكاً جَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبسُونَ (٩) الأنعام.
- وَقَالُواْ لَوْلاَ نُزَلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَّبِّهِ قُلْ إِنَّ اللهَ قَادِرٌ عَلَى أَن يُنَزَّلِ آيَةً وَلَـكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ
   يَعْلَمُونَ (٣٧) الأنعام.
- قُل لا أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَ آئِنُ الله وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّ مَلَكٌ إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلِيَّ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ (٥٠) الأنعام.
- وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْبَائِهِمْ لَيْنِ جَاءَهُمْ آيَةٌ لَيُؤْمِنُنَّ بِهَا قُلْ إِنَّهَا الآيَاتُ عِندَ اللهَ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنِّهَا إِذَا جَاءَتْ لاَ يُؤْمِنُونَ (١٠٩) وَنُقَلِّبُ أَفْئِدَتُهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُواْ بِهِ أَوْلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ (١١٠) وَلَوْ أَنْنَا نَزَلْنَا إِلَيْهِمُ اللَّآئِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ المُوْتَى وَحَنَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ مَنِيءٍ قُبُلاً مَّا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ عَيْهِمُ كُلَّ مَنِيءٍ قُبُلاً مَّا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ عَيْهِمْ كُلُوا مَنْ إِلَيْهِمُ لَكُونَا إِلَا أَن يَشَاءَ اللهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ عَيْهِمَا لَهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ عَيْهِمَا وَلَا لَهُ وَمُنُواْ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ عَيْهِ عَلَى مَنْ مِنْ إِلَيْهِمُ لَكُوا مِنْ اللهُ اللهِ عَلَيْهِمْ لَكُونُ اللّهُ عَلَيْهِمْ لَكُوا لَكُوا لَكُونُوا لِيُؤْمِنُواْ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللهُ وَلَكِنَ أَكُونَا لِمُ لَهُمَا إِلَيْهِمُ لَكُوا لَكُونُوا لِكُوا مِنُوا إِللّهَ إِلَا لَهُ إِلَى اللّهُ وَلَكُونَا اللّهُ وَمُنْ اللّهُ عَلَيْهِمْ لَكُوا لَهُ لَوْلَهُمْ مِنْ إِلَا لَا لَهُ لَهُ اللهُ وَمُنْ وَالْمُوا لَهُ وَمُنَا إِلَيْهُمْ لَكُوا لِكُوا لَكُونُوا لِللْهُ مِنْ وَالَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلَا إِلَوْلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَمُهُمُ لَلْ مُنْهِمُ عَلَى مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللللّهُ الللللللللهُ الللللللللللللهُ اللللللمُ الللللّهُ الللللهُ الللهُ اللللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللللمُ
- وَإِذَا جَاءَهُمْ آيَةٌ قَالُواْ لَن نُؤْمِنَ حَتَّى نُؤْتَى مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ اللهِ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ



رِسَالَتَهُ سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُواْ صَغَارٌ عِندَ اللهِ وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِهَا كَانُواْ يَمْكُرُونَ (١٢٤) الأنعام.

والآية تقول عن قريش أنه لو أعطوا آية (جدلاً) لتحججوا بشيء آخر.

- هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن تَأْتِيهُمُ الْمُلاَئِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ
   آيَاتِ رَبَّكَ لاَ يَنفَعُ نَفْساً إِيهَائُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيهَانِهَا خَيْراً قُلِ انتظِرُ واْ
   إِنَّا مُنتَظِرُونَ (١٥٨) الأنعام.
- وَإِذَا لَمْ تَأْثِهِم بِآيَةٍ قَالُواْ لَوْلاَ اجْتَبَيْتَهَا قُلْ إِنَّمَا أَتَبعُ مَا يوحَى إِلَيَّ مِن رَّبِي هَـذَا بَصَآئِرُ مِن
  رَبَّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لَقَوْم يُؤْمِنُونَ (٢٠٣) الأعراف.
- وَمَا مَنَعَنَا أَن نُرُسِلَ بِالآيَاتِ إِلاَّ أَن كَذَّبَ بِهَا الأَوَّلُونَ وَآتَيْنَا ثَمُودَ النَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُواْ
   بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِالآيَاتِ إِلاَّ تَخْوِيفاً (٥٥) بني إسرائيل.
- لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ (٣) إِن نَشَأْ نُنَزَّلْ عَلَيْهِم مِّن السَّهَاء آيَةً فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَمَا خَاضِعِينَ (٤) وَمَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِّنَ الرَّحْمَنِ مُحْدَثٍ إِلَّا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ (٥) فَقَدْ كَذَّبُوا فَسَيَأْتِيهِمْ أَنبَاء مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُون (٦) أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى الْأَرْضِ كَمْ أَنبَئْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ (٧) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ (٨) وَإِنَّ كَمْ أَنبَئْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ (٧) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ (٨) وَإِنَّ وَرُبَّكَ فَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِبِمُ (٩) الشعراء.

لن يأتيهم معجزات لأنهم لو رأوها فلن يؤمنوا بها.

وهذه آيات تقول إن القرآن شفاء للعقل وليس للجسد:

مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَة وَذُو عِقَابِ أَلِيمِ (٤٣)
 وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآناً أَعْجَمِيّاً لَقَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتْ آيَاتُهُ أَعْجَمِيٍّ وَعَرْبِيٍّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاء وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَفْرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى أُوْلَئِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدِ (٤٤) فصلت.

قريش تتحجج بحجج واهية لرفض الحق والتمسك بالموروث، وإلا فمن يريد أن يؤمن فالمهم هو ما يقول القرآن وما يشرع وليس بأي لغة نزل. فالقرآن شفاء للفكر، ويضمن لمن تبعه الجنة. هذه هي غاية القرآن، وبالتالي فالقرآن لا يشفي أسقام الجسد كما يزعم بعض المشعوذين ورجال الدين: لِيَشْتَرُواْ بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَوَيْلٌ لَمَّمُ مَّمًا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَمَّمْ مَّمًا



يَكْسِبُونَ.

ومثله: يَا أَيُّهَا النَّاسُ فَدْ جَاءتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبَّكُمْ وَشِفَاء لِمَّا فِي الصَّدُورِ وَهُدَى وَرَخْمَةٌ لَلْمُؤْمِنِينَ (٥٧) قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَقْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ (٥٨) يونس.

وليس كما يظن البعض أن قراءة بعض الآيات والسور يشفي من الأمراض العضوية، واستغل هذا ضعاف النفوس والإيهان واتخذوها تجارة لهم ستكسبهم المال في الدنيا والحسرة في الآخرة.

ومثله: وَنُنَزُّ لُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاء وَرَحْمَةٌ لَلْمُؤْمِنِينَ وَلاَ يَزِيدُ الظَّالِينَ إَلاَّ خَسَاراً (٨٢)
 بني إسرائيل.

وهو ما ينفي زعم من يستغل القرآن وكأنه يشفي من الأمراض ليمتص أموال الناس بالباطل، وتأكيد لما ذكرته آية سورة يونس السابقة.

ومن السور المدنية التي تنفي أن يكون الرسول قد أعطي آية حسية واحدة: وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثْلٍ وَلَئِن جِئْتَهُم بِآيَةٍ لَيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ أَنتُمْ إِلَا مُبْطِلُونَ (٥٨) الروم.

وكل ما جاء في القرآن الكريم من آيات يستشهد بها من يقول بالمعجزات العلمية هو تأويل للآيات عن معناها. وغاب عنهم أن القرآن يخاطب المخاطب بها يفهم ولا يتحدث عن معجزات علمية، وسأعطى مثالاً واحداً على ذلك:

أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَنَا رَثْقاً فَفَتَفْنَاهُمَّا وَجَعَلْنَا مِنَ المَّاءَ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ(٣٠) وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجاً سُبُلاً لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ(٣١) وَجَعَلْنَا السَّهَاء سَفْفاً تَحْفُوظاً وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ(٣٣) وَهُو الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ(٣٣) الأنبياء.

الآيات تخاطب قريشاً المنكرة للبعث خطاباً عقلانياً، وتطلب منهم أن يتفكروا في خلق الله حولهم وما يرون بأعينهم من الكون لكي يتأكدوا أن من خلقه قادر على إعادة بعث الناس بعد الموت وهو الذي تنكره قريش.

والآية تخاطب قريشاً بأشياء تعرفها وتدركها ولا تتحدث عن نظريات علمية لم يتحدث



عنها الناس إلا بعد مئات السنين من نزول القرآن.

وقريش أو «الذين كفروا» كما تسميهم الآية ليس لديهم فكرة صحيحة عن كيفية خلق السماوات (الكون) والأرض. وتخبرهم بما كان عليه الكون في البداية بأسلوب بسيط يمكنهم فهمه، وذلك بإخبارهم أن السماء التي يرونها فوق الأرض والأرض التي هم عليها كانت في السابق متصلة بالسماء «رتق» ففصلت الأرض عن السماء «فتق». وهذا تصوير حسى بسيط تستطيع قريش فهمه.

والسموات بمعناها البسيط لإنسان زمن الرسول تعني هذا الفراغ العظيم الذي يعلو الأرض ومرصع بالنجوم التي لا يعرفون أنها شموس تكون مع كواكبها مجموعات شمسية ضمن مجرات يتكون منها الكون. ولا يعرفون كيف بدأ هذا الكون. ولا تتحدث الآية عن نظرية أن الحياة على الأرض بدأت في الماء، بل تقول لقريش إن الماء - كها ترون وتلاحظون - ضروري لحياة كل كائن حي.

وكثيرة هي الأمثلة في القرآن.

وخلاصة القول إن القرآن بسيط في أسلوبه لا يحتوي على تعقيدات لغوية لم تكتشف إلا بعد سيبويه، ولا معجزات علمية لم يعرفها إلا مفكرون في العصر الحديث، ولا معجزات عددية لم يكتشفها إلا الفرق الباطنية ومن جاء بعدهم. وكل من يرغب في الإيبان فسيجد أن القرآن يحوي كل ما يحتاجه المرء للنجاة من النار، ومن يحتاج لمعجزات لكي يصدق بأن القرآن من الله فسيجهد نفسه بلا طائل، وسيجد أنه كلما ظن أنه وجد معجزة سرعان ما يكتشف أنه مخطئ، وبالتالي سيكون أمام خيارين: إما الإيبان أن القرآن من الله بدون معجزات، أو أن القرآن لا يحوى المعجزات وبالتالي فهو ليس من عند الله كما قال الأولون.

## التعود على أساليب القرآن

عند قراءة القرآن يشعر البعض أحياناً أنه أمام نص سهل في تركيب الجمل والعبارات، لدرجة يمكن أن يكتب نصاً أكثر دقة وجمالاً وبلاغة منه. لكن لو أن أحدنا اختار مجموعة من الآيات أو سورة من السور التي يعتبرها من أسهل نصوص القرآن وحاول أن يحاكيها فلن يستطع وسيظهر كلامه مفككاً ومضحكاً بلا معنى، كها سنرى أمثلة على ذلك.



وتارة ثانية يشعر القارئ أنه أمام نص معقد غير مفهوم، وتارة أخرى يشعر أن نص القرآن مهلهل وغير مقبول، ومشاعر أخرى. وهذا راجع للبعد بين القارئ وبين القرآن، استمر لقرون طويلة. وإلى أن القرآن يسرد الحدث، ويبني العبارات بطريقة تختلف عها نفعل واعتدنا عليه. لذا فالتعرف على أساليب القرآن عاملٌ هامٌ جداً لفهم الآيات.

وفي هذه الفقرة سنستعرض أمثلة على أساليب القرآن المتنوعة، ليتبينها القارئ وليكون متعوداً عليها مما يسهل عليه فهمها عند التلاوة دون عون من كتب أو أشخاص.

والبداية ستكون مع فاتحة الكتاب وهي سورة تحوي عدة أساليب مختلفة برغم قصرها:

## سورة الفاتحة

الفاتحة تبدأ بالإشارة لجلال الله بصيغة الغائب: بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ(١) الْحَمْدُ للهِّ رَبِّ الْعَالِيَنَ(٢) الرَّحْسِ الرَّحِيمِ(٣) مَلِكِ يَوْم الدِّينِ(٤).

وكأن المتكلم شخص آخر وليس الله جل وعلا.

وبرغم أن عبارات سورة الفاتحة تبدو سهلة وبسيطة، إلا أنه لو حاول أحد أن يقلد أسلوبها لظهرت العبارات بصورة مضحكة وغير مقبولة. فالسورة تقول: الحمد لله رب العالمين، اهدنا الصراط المستقيم. ولو حاول زيدٌ من الناس الحديث عن نفسه، بقوله: "شكراً زيد الكريم، دلنا على الطريق» محاكاة لقوله تعالى: الحمد لله رب العالمين، اهدنا الصراط المستقيم. وسيفهم أن المتكلم أشخاص يخاطبون زيد، ولا يمكن أن يفهم أن زيد هو المتكلم. بينها فهمنا وبكل سهولة أن الله جل شأنه هو المقصود في آيات سورة الفاتحة التي أشارت له سبحانه بصيغة الغائب، في قوله: "الحمد لله رب العالمين»، وفي الآيات التي تحولت لصيغة المخاطب، في قوله: "اهدنا الصراط المستقيم»، دون أن يتعرض النص للضعف أو الخلل. المخاطب، في قوله: "اهدنا الصراط المستقيم»، دون أن يتعرض النص للضعف أو الخلل. كما أنه لو استخدم القرآن أسلوبنا المعتاد في بناء العبارات، لظهرت السورة بهذا الشكل أو قريب منه: بِسْمِ الله الرَّحْنِ الرَّحِيمِ يبدأ الله الوحي. وأن: الحتمد له ربّ العَالَمِينَ. وأنه هو: الرَّحْمِ الرَّحِيمِ. وهو: مَلِكِ يَوْم الدِّينِ. وإياه اعبدوا، وبه استعينوا. واطلبوا منه الهداية الرَّحْمِ الله المناه الهداية المناه المداية المهالية المهالية المهالية المهالية المهالية المهالية المهالية اللهالية المهالية المهالي



للصراط المستقيم. صراط الذين أنعم عليهم، غير المغضوب عليهم ولا الضالين.

انظر كيف أصبح الأسلوب ركيكاً، ثقيلاً، يصعب ملاحقته، واستخدمت عبارات إضافية أطالت السورة وأكسبتها الغموض بدل التوضيح، وهذه قاعدة ثابتة. فكل من يحاول توضيح ما تقول الآيات بأسلوبه، يتضح أنه كلها أضاف عباراته زاد غموض المعنى.

## استخدام «إلا» بمعنى «أما»

"إلا" حرف استثناء، لكن تم رصد ملاحظة ثابتة في القرآن مفادها: أن "إلا" كلم جاءت بداية لحديث عن موضوع جديد، فهي ليست للاستثناء، ولكنها تأتي بمعنى "أما".

وفيها يلي أمثلة على ما نقول:

تقول سورة التين: لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ (٤) ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ (٥)
 إلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ عَنْوُ نِ (٦).

"إلا" في الآية السادسة ليست للاستثناء، فالآيتان: ٤-٥ تتحدثان عن مرور الإنسان بأطوار مختلفة في الحياة: لَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ (٤) ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ (٥).

وانتهى هذا الموضوع ليبدأ بعد ذلك موضوع جديد في الآية السادسة يتحدث عن مصير الذين آمنوا: إلا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِجَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ نَمْنُونٍ.

ولا يمكن هنا أن تكون «إلا» للاستثناء لأن الذين آمنوا ليسوا استثناءً من خلق الإنسان في أحسن تقويم وأنه سيتردى في آخر عمره. لكن لو كانت «إلا» بمعنى «أما» فسيستقيم المعنى.

ولنقف مع خزعبلات المفسرين لنؤكد أن كل ما قالوه لا يعتد به وما هو سوى تخاريف: فقد أورد الطبري آراءً عدة حول آيات سورة التين، سنختار منها ما يلي:

الأول: يقول بأن الذين آمنوا وعملوا الصالحات مستثنون من بلوغ أرذل العمر. حدثنا ابن حيد، قال: ثنا حكام، عن سعيد بن سابق، عن عاصم الأحول، عن عكرمة، قال: (كان يقال): من قرأ القرآن لم يُرد إلى أرذل العمر، ثم قرأ: لَقَدْ خَلَقْنا الإنسانَ فِي أَحْسَن تَقْوِيمٍ ثُمَّ رَدَدْناهُ أَسْفَلَ سافِلِينَ إلا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِخاتِ قال: لا يكونُ حتى لا يعلم من بعد علم شيئا.



فعلى هذا التأويل قوله: «ثُمُّ رَدَدْناهُ أَسْفَلَ سافِلِينَ» خاصّ ببعض الناس، ليس منهم الذين آمنوا وعملوا الصالحات.

وهذا بطبيعة الحال كلام لا يليق ومن صدقه فلا عقل له. لأن مرحلة أرذل العمر قد يبلغها المسلم والكافر.

والرأي الثاني يقول: بأن من آمن وعمل صالحاً لو رد لأرذل العمر فستستمر كتابة الأعمال الصالحة له التي كان يؤديها وهو بكامل عقله قبل خرفه أما الكافر فلا.

وبطبيعة الحال هذا كلام لا أساس له، وما سيحدث هو أن الإنسان يحاسب على ما صدر منه وهو عاقل راشد مختار، ولو صدر منه معصية وهو مكره أو فاقد للعقل فلا يعاقب عليها، ومتى ما فقد عقله لخرف أو جنون فستستمر صحيفة أعماله تسجل ما يصدر منه، لكن لن يعاقب على أي مخالفة دينية أو تقصير، لأنه لا يعي تصرفاته وليس مسئولاً عنها.

ويقول الطبري: وقال آخرون: بل الذين آمنوا وعملوا الصالحات قد يدخلون في الذين رُدُوا إلى أَسْفَل سافلين، لأن أرذُل العُمر قد يرد إليه المؤمن والكافر. قالوا: وإنها استثنى قوله: إلا الَّذِين آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ من معنى مضمر في قوله: ثُمَّ رَدَدْناهُ أَسْفَلَ سافِلِينَ قالوا: ومعناه: ثم رددناه أسفل سافلين، فذهبت عقولهم وخَرِفوا، وانقطعت أعمالهم، فلم تثبت لهم بعد ذلك حسنة. إلا الَّذِينَ آمَنُوا وَعمِلُوا الصَّالِحاتِ فإن الذي كانوا يعملونه من الخير، في حال صحة عقولهم، وسلامة أبدانهم، جارٍ لهم بعد هَرَمهم وخَرَفهم.

وكما هو ملاحظ فهذا الكلام فيه تعسف لا حاجة له.

ويستمر الطبري ليقول: وقد يُحتمل أن يكون قوله: إلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعمِلُوا الصَّالِجاتِ استثناء منقطعا، لأنه يحسن أن يقال: ثم رددناه أسفل سافلين، إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات، لهم أجر غير ممنون، بعد أن يردّ أسفل سافلين. انتهى كلام الطبري

وكله تخريف وتهريف وتحميل الآيات ما لا تحتمل وتقويل القرآن ما لم يقل. ولو فطنوا إلى أن «إلا» بمعنى «أما» هنا لما احتاج الطبري لجمع تخاريف المفسرين على مدى صفحات عدة، كل يتأول من عنده ما عساه يكون المعنى.

وفي سورة المدثر يقول تعالى: كَلَّا وَالْقَمَرِ (٣٢) وَاللَّيْلِ إِذْ أَدْبَرَ (٣٣) وَالصُّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ (٣٤) إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُبْرِ (٣٥) نَذِيراً لَلْبَشَرِ (٣٦) لِنَ شَاء مِنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ أَوْ



يَتَأَخَّرَ(٣٧) كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ(٣٨) إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ(٣٩) فِي جَنَّاتٍ يَتَسَاءُلُونَ(٤٠).

"إلا" في قوله: "إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ (٣٩) في جَنَّاتٍ يَتَسَاءلُونَ (٤٠)» ليست للاستثناء من " كُلُّ نَفْسٍ بِهَا كَسَبَتْ رَهِينَهُ". لأن كل امرئ بها كسب رهين، تشمل أصحاب الشهال وأصحاب اليمين. فكل امرئ بها كسب رهين، وبناءً عليه سيكون مصيره، إلى جنة أو نار. فالآية: (٣٨) تمثل نهاية الحديث عن موضوع "كل نفس بها كسبت رهينة"، ليبدأ موضوع جديد: إلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ (٣٩) في جَنَّاتٍ يَتَسَاءلُونَ (٤٠).

ولو كانت «إلا» للاستثناء لما استقام المعنى، لأنه في هذه الحالة يكون أصحاب اليمين مستثنين من الناس، وهذا غير صحيح. لكن لو أن «إلا» ليست للاستثناء، ولكن بمعنى «أما» فالمعنى سيستقيم. لأن السورة تقول: كُلُّ نَفْسٍ بِهَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ(٣٨). ثم تنتقل لموضوع آخر، وتقول: (أما) أَصْحَابَ الْيَمِينِ(٣٩) فِي جَنَّاتٍ يَتَسَاءُلُونَ(٤٠).

وفي سورة الانشقاق: فَهَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (٢٠) وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنُ لَا يَسْجُدُونَ (٢١)
 بَلِ الَّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِّبُونَ (٢٢) وَاللهُ أَعْلَمُ بِهَا يُوعُونَ (٢٣) فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ (٢٤)
 إلَّا الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَنْوَنِ (٢٥).

"إلا" في الآية الأخيرة ليست للاستثناء، فقد انتهى الحديث عن الذين كفروا بنهاية الآية: فَبَشَّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ(٢٤). ثم بدأ موضوع جديد: إِلَّا الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَمُمُ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونِ(٢٥).

فتكون إلا بمعنى «أما».

وتقول سورة الغاشية: فَذَكِّرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرْ (٢١) لَّسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِر (٢٢) إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ (٢٣) فَيُعَذِّبُهُ اللهُ الْعَذَابَ الْأَكْبَرَ (٢٤) إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ (٢٥) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ (٢٥).

«إلا» هنا لا يمكن أن تكون للاستثناء، لأن الرسول ليس مسيطراً على أحد، ولا يستثنى من تولى وكفر من ذلك. وتكون إلا بمعنى «أما» وبداية لموضوع جديد يقول بأن من تولى وكفر سيعذب.

وورد في سورة الجن: قُل إِنْ أَدْرِي أَقْرِيبٌ مَّا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَداً (٢٥) عَالِمُ



الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً (٢٦) إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً (٢٧) لِيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالَاتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِهَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَداً (٢٨).

والآيتان: (٢٥-٢٦) تتحدثان عن أن الرسول لا يعلم الغيب، بينها يبدأ الحديث عن موضوع جديد في الآيتين: (٢٧-٢٨) عن أن الرسل ستسجل أقوالهم وأفعالهم بكل دقة لئلا يقولوا على الله ما لم يقل!.

وتكون «إلا» بمعنى «أما» وليست للاستثناء.

وتقول سورة الصافات: إِنَّكُمْ لَذَائِقُو الْعَذَابِ الْأَلِيمِ (٣٨) وَمَا تُجْزَوْنَ إِلَا مَا كُنتُمْ
 تَعْمَلُونَ (٣٩) إِلَّا عِبَادَ اللهَّ المُخْلَصِينَ (٤٠) أُولَئِكَ لَمُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ (٤١) فَوَاكِهُ وَهُم مُكْرَمُونَ (٤٢) فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ (٤٣) عَلَى سُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ (٤٤) يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسٍ مِن مُعَينِ (٥٤) بَيْضَاء لَذَة لِلشَّارِبِينَ (٣٤) لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَ فُونَ (٤٧) وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ عِينٌ (٤٨) كَأَنَّهُنَ بَيْضٌ مَكْنُونٌ (٤٤).

والآيات تتوعد قريشاً بالعذاب، وتعد المؤمنين بنعيم الجنة.

و"إلا" في الآية: (٤٠) بمعنى «أما». لأن عباد الله المخلصين لن يستئنوا ممن سيجزون بها كانوا يعملون. فكل إنسان سيجزى بها كان يعمل، والكافر سيدخل النار بناءً على ما كان يعمل، بينها سيدخل عباد الله المخلصون الجنة بناءً على ما كانوا يعملون. والآية: (٤٠) تبدأ بالحديث عن عباد الله المخلصين وما ينتظرهم في الجنة: إِنَّكُمْ لَذَائِقُو الْعَذَابِ الْأَلِيمِ (٣٨) وَمَا تُجُزُونَ إِلَّا مَا كُنتُمُ فَكُورُ (٤٠) أُولَئِكَ لَمُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ (١٤). فالآيات تقول عن قريش الكافرة: إنَّكُمْ لَذَائِقُو الْعَذَابِ الْأَلِيمِ (٣٨) وَمَا تُجُزُونَ إِلَّا مَا كُنتُمُ فَالْمَانِ (٣٨) وَمَا تُجُزُونَ إِلَّا مَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ (٣٩). وينتهي الحديث عنهم لينتقل للحديث عن جزاء المخلصين: (أما) عِبَادَ اللهِ المُخْلَصِينَ (٤٠) أُولَئِكَ فَمُ مُرِزُقٌ مَّعْلُومٌ (٤١).

ف»إلا» هنا بمعنى «أما»، وليست للاستثناء.

وهناك آيات غير ما تقدم في سور أخرى ورد فيها «إلا» بمعنى «أما» وليست للاستثناء.



## ربها بمعنى سوف

رُّبَهَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ (٢) ذَرْهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِهِمُ الأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (٣) الحجر.

ربها هنا لا تعني «من المحتمل» ولكنها تعني أنهم: «سوف يتمنون لو كانوا آمنوا». وهذا سيكون يوم القيامة عندما يعرفون أنها حق، وأن مصيرهم النار.

## المجاز والترادف ورسم الحروف

هو استعمال اللفظ أو العبارة إلى معنى غير معناها الحرفي. وهو من وسائل البلاغ وسحر البيان، ويوجد في كل اللغات. وإنكار المجاز في القرآن تعسف تقول به فرق لها أصول باطنية ويشاركهم أتباع بعض المذاهب التي تسمى سنية. ونفي المجاز من القرآن ظهر في القرن الأول الهجري، ومن أشهر من قال به داود بن علي الظاهري الأصفهاني (ت ٢٧٠هـ) وهو إمام المذهب الظاهري. إلا أن ابن تيمية (ت ٢٢٦هـ) يعتبر من أكثر الناس حماسة لنفي المجاز في القرآن، لأنه يتناسب مع فكره. فهو يرى أن رؤية الله حقيقة، وأن لله يداً وساقاً وأنه يضحك وغير ذلك من التشبيه والتجسيم، ولو أثبت المجاز لما وجد ما يعضد معتقده هذا.

والمجاز يعتمد التصوير الحسي لزيادة تأثير الكلام في الذهن. فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إِلَّا فِرَاراً (٦) وَإِنِّي كُلَّهَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَمُنْمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُّ وا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَاراً (٧) نوح.

فالقوم لم يكونوا في ركض مستمر (فارين) ونوح يجري خلفهم، وكلما دعاهم زادوا سرعة ركضهم ليهربوا منه. ولم يكن القوم كلما سمعوا نوحاً يدعوهم يقومون بوضع اصابعهم في آذانهم ويغطون أنفسهم بثيابهم فعلياً. هي صور مجازية حسية تجعل صورة عناد ورفض القوم للدعوة أكثر حضوراً في نفس القارئ أو السامع لتلاوة الآيات. والخطاب الدعوي لقريش في القرآن يتميز بتقديم صور حسية مجازية لما في الآخرة تماثل ما تعرفه قريش في حياتها الدنيوية. ذلك أن قريشاً لا تؤمن بالبعث وحياة ما بعد الموت والجنة والنار، فجاءت هذه الصور الحسية للتأكيد على وجود البعث، وعلى ما في الجنة من نعيم وما في النار من جحيم ولنهاية الكون ونشأة كون القيامة، وللموت، ولصحيفة الأعمال وغيرها، من أجل



تقريبها من ذهن المخاطب لترغيبه في قبول الدعوة وترهيبه من الكفر. لذا فكل الصور المجازية في القرآن التي تتحدث عن غيب الآخرة مرتبطة دائهاً بخطاب دعوي لقريش، ولا يذكرها القرآن خارج هذا الخطاب أبداً.

ولا عبرة لمن قال بنفي المجاز لكي يتوافق القرآن مع ما يعتقد، مثلها أنه لا عبرة لنفي وجود الترادف في القرآن، لأن الترادف من جمال اللغة وهو موجود في كل لغات العالم الأفقر في المفردات من اللغة العربية. ولو لا الترادف لما استطعنا التعبير عما نريد، ولا شرحنا غامض الكلام. كما أنه لا عبرة لمن قال بأن للقرآن رسماً نزل من السماء، بمعنى أن الرسول كتب المصحف بشكل حروف نزلت عليه ولم يخترها. والرسول أمي لا يقرأ ولا يكتب ورسم القرآن هذا لا حكمة منه ولا غاية، ويخالفه الواقع. فليس المهم كيف يظهر الحرف بل المهم كيف ينطق. وسواءً كتب حرف الميم في مريم بهذا الشكل «م» أو بهذا الشكل «مـ» فالنطق واحد. والنطق هو المهم وهو الذي قامت عليه الدعوة في مكة والمدينة، لأنه عليه الصلاة والسلام كان يتلو القرآن من ذاكرته على قريش الأمية في مكة. ولم يكن الرسول يحمل مصحفاً ويري الناس في يثرب سور القرآن مكتوبة فيه. لكن البعض لم يجد ما ينسبه لنفسه إلا الكلام في أشياء يخالف بها الحقائق ولا جدوى منها سوى ليقول عن نفسه إنه مختلف. ولعل من المفيد أن نقرأ القرآن دون الالتفات لهذه الأقوال التي لا تهدف لخدمة فهم القرآن ولكنها تخدم معتقدات معينة. والقرآن إعجازه ببساطته وسهولة فهمه دون حاجة لأن تعرف أفكار فلاسفة باطنيين ولا ما قال أصحاب الكلام ولا المشبهة ولا غيرهم. وتأكد أن السياق والمخاطب كفيلان بأن تفهم معنى الآيات ولو استعصى عليك فهم لفظ ورد فيها. وفيها يلي أمثلة من المجاز:

وَذَرْنِي وَالمُكَذَّبِينَ أُولِي النَّعْمَةِ وَمَهًلْهُمْ قَلِيلاً (١١) إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالاً وَجَحِيهاً (١٢) وَطَعَاماً
 ذَا غُصَّةٍ وَعَذَاباً أَلِيهاً (١٣) يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيباً مَّهِيلاً (١٤)
 المزمل.

الآيات تصور أن في النار أنكالاً (أغلالا) وطعاماً ذا غصة. وبها أن عالم القيامة كله غيب بالنسبة لنا ولا نعلم عنه شيئاً، فهذه الصور المجازية الحسية هي للترغيب والترهيب بصور يستطيع المخاطب (قريش التي تنكر البعث) فهمها أو تصورها، ولو وصفت لهم الجنة



والناركها هي فلن يفهموها ولن يتأثروا بها يقال عنها، ولن تؤدي دورها ترغيباً وترهيباً. عاماً كها نصف طائرة لأناس عاشوا في منطقة معزولة عن العالم الخارجي وأبقوا على نمط حياة ما قبل التاريخ. فلو وصفنا لهم الطائرة كها هي فلن يستوعبوا الوصف ولن يفهموه، لكن لو قيل لهم إن هناك طائراً كبير الحجم، وله صوت صراخ قوي، ويطير بسرعة هائلة، وهو مطيع للإنسان، وله جراب يفتح في بطنه، ويدخل فيه الناس ثم يغلق ويطير بهم الطائر لأي مكان يريدون وعندما ينزلون على الأرض ينفتح الجراب وينزل منه الناس. هذه الصورة حسية لكنها مجازية ولا تصف الطائرة على حقيقتها. لأننا لو وصفنا الطائرة لهم فلن يفهموا ولن يستوعبوا لكن وصفها بهذه الصورة يسهل عليهم تكوين صورة أقرب ما تكون للطائرة حسب مداركهم، وهو المطلوب. تماما كها تصور السور ما في الجنة والنار وعالم القيامة والبعث والحساب وصحيفة الأعمال والموت وغيرها من الغيبيات المستقبلية.

وتقول سورة المدثر: كَلَّا وَالْقَمَرِ (٣٢) وَاللَّيْلِ إِذْ أَدْبَرَ (٣٣) وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ (٣٤) إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُبَرِ (٣٥) نَذِيراً لَلْبَشَرِ (٣٦) لَمِن شَاء مِنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ (٣٧) كُلُّ نَفْسِ بِهَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ (٣٨).

الآيات تشير للدعوة بأنها "إحدى الكبر" وأنها إنذار للبشر. وبعد ذلك القبول والرفض خيار شخصي، وقد استخدم المجاز في قوله "يتقدم" كقبول الدعوة والإيمان، وفي "يتأخر" لرفضها والكفر.

وتقول نفس سورة المدثر: إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ(٣٩) فِي جَنَّاتٍ يَتَسَاءُلُونَ(٤٠) عَنِ
 المُجْرِمِينَ(٤١).

أصحاب اليمين يقصد بهم هنا المؤمنين الذين قبلوا الدعوة، لأنه في اللغة العربية اليمين كناية عن الحق والصواب، واليسار والشهال كناية عن الخطأ.

وتقول سورة الشمس: وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا(٧) فَأَهْمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا(٨) قَدْ أَفْلَحَ
 مَن زَكَّاهَا(٩) وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا(١٠).

إلهام الفجور والتقوى كناية على خيار الكفر والإيهان، وأنه خيار شخصي حر. وتصف السورة من يؤمن بمن زكي نفسه وطهرها، ومن يكفر بمن دساها (دنسها).

وتقول سورة القارعة: فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ(٦) فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ(٧) وَأَمَّا مَنْ



خَفَّتْ مَوَازِينُهُ(٨) فَأُمُّهُ هَاوِيَةٌ(٩) وَمَا أَدْرَاكَ مَا هِيَهْ(١٠) نَارٌ حَامِيَةٌ(١١).

فثقل الموازين كناية عمن آمن وعمل صالحاً، والعيشة الراضية كناية عن دخول الجنة. ومن «خفت موازينه» فكناية عن الكفر، و «أمه هاوية» كناية عن دخول النار.

وهناك سور يغلب على آياتها المجاز مثل: النبأ، ق، الواقعة، والغاشية.

- وتصف سورة الحاقة من ينجو من النار يوم الحساب بمن يؤتى كتابه بيمينه، كناية عن النجاة: يَوْمَثِذِ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَى مِنكُمْ خَافِيَةٌ (١٨) فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاوُمُ افْرَؤُوا كِتَابِيهُ (١٩) إِنِّي ظَننتُ أَنِّي مُلَاقٍ حِسَابِيهُ (٢٠) فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ (٢١) فِي جَنَّةٍ عَالِيةٍ (٢١).
- ومن يكفر تصفه بمن يؤتى كتابه بشهاله، كناية عن الخسارة: وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ
   فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيهْ (٢٥) وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيهْ (٢٦) يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ (٢٧).
- ونفس سورة الحاقة تقول: وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ(٤٤) لَأَخَذْنَا مِنْهُ
   بِالْيَمِينِ(٤٥) ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ(٤٦) فَهَا مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ(٤٧) الحاقة.

والآيات موجهة للرسول وتتوعد بقطع وتينه لو تقول على الله ما لم يقل وحدث الناس عن دين الله بغير كلام الله. وقطع الوتين كناية على الهلاك، والوتين تعتقد العرب في ذلك العصر أنه عرق متصل بالقلب لو قطع لمات صاحبه، وهذا التعريف ليس صحيحاً. فالعرب لا يعرفون علم التشريح في ذلك الزمن وليست لديهم دراية كيف يعمل القلب، ولا معرفة الأوردة والشرايين المتصلة به. وكل ما يشاع بينهم مجرد ظنون، ومنها أن هناك عرقاً متصلاً بالقلب اسمه الوتين. ومع ذلك أورده القرآن، لأنه من الشائع عندهم استخدام «قطع الوتين» للتعبير عن الموت. ومن ذلك ما ورد منسوباً للفضل ابن عباس قوله: «أر حني قطعت وتيني» فلقرآن يخاطب الناس بعبارات تتلاءم مع ثقافتهم وقدراتهم ومداركهم وما يفهمون ويعرفون، ولو كان على شكل أمثلة متداولة عندهم.

وتقدم سورة عبس لوحة مجازية أخرى: فَإِذَا جَاءتِ الصَّاخَةُ(٣٣) يَوْمَ يَفِرُ المُرْءُ
 مِنْ أَخِيهِ(٣٤) وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ(٣٥) وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ(٣٦) لِكُلِّ امْرِيْ مِّنْهُمْ يَوْمَئِذِ شَأْنٌ



يُغْنِيهِ(٣٧) وُجُوهٌ يَوْمَثِذِ مُّسْفِرَةٌ(٣٨) ضَاحِكَةٌ مُّسْتَبْشِرَةٌ(٣٩) وَوُجُوهٌ يَوْمَئِذِ عَلَيْهَا غَرَرَةٌ(٤٠) تَوْهَقُهَا قَتَرَةٌ(٤١) أُوْلَئِكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ(٤٢).

الصاخة: المقصود بها القيامة. وفرار المرء من أخيه تعبير مجازي يقصد به انشغال المرء بنفسه عمن سواه ولو كان أقرب ذوي القربي. والوجوه المسفرة الضاحكة المستبشرة: كناية عن السعادة بالفوز والجنة. والوجوه التي عليها غبره وترهقها قترة: كناية عن الخسران والمصير السيء.

وجاء في سورة الملك: أَفَمَن يَمْشِي مُكِبّاً عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أَمَّن يَمْشِي سَوِيّاً عَلَى صِرَاطٍ
 مُسْتَقِيم (٢٢).

والآية وردت ضمن آيات تدعو قريش للتفكير بها تراه من خلق الله لكي تستدل بواسطته على قدرة الخالق على البعث، وتقول بأن من يفكر ويحكم عقله سيهتدي و لا يمكن مقارنته بمن يغلق عقله ويختار الضلال. وتصور الرافض للتفكير كمن يمشي مكباً على وجهه لا يرى و لا يسمع، بينها المهتدي كمن يمشي بطريقة سليمة «سوياً» على الطريق الصحيح «المستقيم». وهو تصوير مجازي لأنه ليس هناك من يمشي مكباً على وجهه.

وتقول سورة الجن أثناء حديثها عن استهاع نفر من الجن لتلاوة الرسول: وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ
 عَبْدُ اللهَّ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً (١٩).

فالسورة تصور تجمع أولئك النفر حول الرسول للاستهاع إليه بصورة مجازية: «كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً». كاد بعضهم يركب فوق بعض، وهذا لا يمكن أن يتم بالنسبة للمخلوقات اللاجسدية كالجن. لأنه ليس لهم كتل جسدية تأخذ حيزاً مكانياً مما يؤدي لتزاحمهم.

وتقول سورة القمر ضمن الحديث عما ينتظر مشركي قريش من عذاب يوم القيامة:
 إِنَّ المُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرِ (٤٧) يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ (٤٨).

تصوير مجازي لتصوير مهانة العذاب وذلته للكافر، بفصد الترهيب. لأن قريشاً لديها أعراف تهتم بكرامة الإنسان، ولا تقبل بالذل.

وتقول سورة الصافات: وأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءلُونَ (٢٧) قَالُوا إِنَّكُمْ كُنتُمْ



تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ (٢٨) قَالُوا بَل لَمَّ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ (٢٩) وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُم مِّن شُلْطَانِ بَلْ كُنتُمْ قَوْماً طَاغِينَ (٣٠).

قول: "تأتوننا عن اليمين" تعني تمنعوننا عن اليمين، واليمين هنا تعبير مجازي يعني طريق الحق أي دعوة الرسول محمد عليه الصلاة والسلام. وهذه المحادثة المجازية تجري في النار بين الكبراء وبين من تبعهم وكفر تبعاً لكفرهم من مستضعفي مكة.

وفي سورة الصافات أيضاً وصف لطعام أهل النار: أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ(٢٢) إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِتْنَةً لِلظَّالِينَ(٣٣) إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الجُحِيمِ(٢٤) طَلْعُهَا كَانَّهُ رُؤُوسُ الشَّيَاطِينِ(٣٥) فَإِنَّهُمْ لَآكِلُونَ مِنْهَا فَهَالِؤُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ(٢٦) ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى الجُحَيمِ(٣٨).
 إِنَّ لَمُمْ عَلَيْهَا لَشَوْباً مِّنْ حَمِيمِ(٣٧) ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى الجُحَيمِ(٣٨).

وتشبيه طلع الشجرة برؤوس الشياطين مجازي، لأن رجال قريش لم يروا رؤوس الشياطين. لكن الثقافة السائدة في ذلك المجتمع تتخيل رؤوس الشياطين بأشكال مفزعة مقززة قبيحة، فجاء وصف طلع شجر النار بها تعرف قريش ولو كان على شكل تخيل خرافي، لأن الهدف هو قوة التأثير في النفس، والتنفير من النار.

وتقول سورة فاطر: وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ (١٩) وَلَا الظُّلُمَاتُ وَلَا النُّورُ (٢٠)
 وَلَا الظَّلُّ وَلَا الحُّرُورُ (٢١) وَمَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاء وَلَا الْأَمْوَاتُ إِنَّ اللهَّ يُسْمِعُ مَن يَشَاءُ
 وَمَا أَنتَ بِمُسْمِع مَّن فِي الْقُبُورِ (٢٢).

والآيات جاءت ضمن سياق يتحدث عن موقف قريش الرافض للدعوة وأنه لا يمكن أن يساووا بمن آمن. وتصف الآيات الكافر بأنه أعمى عن الحق، ويسير في الظلمات ويختار الحرور وتصفه بالميت، بينها تصف المؤمن بالبصير الذي يعيش في النور والظلال وتصفه بالحي.

وتصف سورة فصلت إعراض قريش عن الدعوة بصور مجازية كها يلي: حم(١) تَنزِيلٌ
 مِّنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ(٢) كِتَابٌ فُصَّلَتْ آيَاتُهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (٣) بَشِيراً وَنَذِيراً
 فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ (٤) وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ كِمَّا تَدْعُونَا إلَيْهِ وَفِي آذَانِنَا
 وَقُرْ وَمِن بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلُ إِنَّنَا عَامِلُونَ (٥).

والآيات تصف قريشاً مجازاً وكأن قلوبهم "في أكنة" أي مغلفة بغلاف يمنعها من الفهم.



والقلب بمعنى الفكر هنا. وكأن في آذانهم صمم يمنعهم من سماع القرآن، وفوق هذا بينهم وبين الرسول جدار عازل. كل هذا مجاز يعبر عن إصرار قريش على الإعراض عن الحق.

- ومثله: قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاء وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ
   عَمّى أُوْلَئِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانٍ بَعِيدِ (٤٤) فصلت.
- ومثله: وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِيَ مَا فَذَمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى
   فُلُوبِهِمْ أَكِنَّةَ أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقُراً وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى الْهُدَى فَلَن يَهْتَدُوا إِذَا أَبَداً (٥٧)
   الكهف.

فالآية تصور مجازاً إعراض قريش وكأن على قلوبهم (عقولهم) أقفالاً تمنعهم من فهمه، وفي آذانهم صمم.

ومثله: وَعَرَضْنَا جَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ لَلْكَافِرِينَ عَرْضاً (١٠٠) الَّذِينَ كَانَتُ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطَاء عَن ذِكْرِي وَكَانُوا لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعاً (١٠١) الكهف.

فالتعبير المجازي هنا يصور رفض الكفار للحق وكأن أعينهم مغطاة وآذانهم بها وقر وصمم فلا يسمعون تلاوة القرآن من الرسول عليهم.

ومثله: أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ أَوْ تَهْدِي الْعُمْيَ وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ (٤٠) فَإِمَّا نَذْهَبَنَ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم مُّتَثَقِمُونَ (٤١) أَوْ نُرِينَّكَ الَّذِي وَعَدْنَاهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِم مُّقْتَدِرُونَ (٤٢) فَاسْتَمْسِكْ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ (٤٣) وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ نُسْأَلُونَ (٤٤) الزخرف.

والآيات تخاطب الرسول محمداً قائلة بأنه ليس مسئولاً عن هدايتهم، وأن مسئوليته تتوقف عند تبليغ ما ينزل عليه من القرآن بتلاوته عليهم. وتصف قريشاً مجازاً بالصم كونهم لا يصغون للدعوة، وبالعمى كونهم لا يرون الحق.

وجاء في سورة مريم: إلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأُوْلَئِكَ يَدْخُلُونَ الجُنْةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئاً (٢٠) جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدَ الرَّحْنُ عِبَادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَا تَتِيَّارً ٢١) لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواً إِلَّا سَلَاماً وَلَمْمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيّاً (٢٢) تِلْكَ اجْتَةٌ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيّاً (٣٣) مريم.

الجنة لا يوجد فيها صباح (بكرة) ومساء (عشياً) لأنه لا يوجد شمس، واستخدام بكرة



وعشياً في الآية جاء كمجاز يدل على استمرار النعيم بلا انقطاع.

وتقول سورة الدخان: فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاء بِدُخَانٍ مُّبِينِ (١٠) يَغْشَى النَّاسَ هَذَا عَذَابٌ أَلِيمٌ (١١) رَبَّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَذَابِ إِنَّا مُؤْمِنُونَ (١٢) أَنَّى لَهُمُ الدَّكْرَى وَقَدْ جَاءهُمْ رَسُولٌ مُّبِينٌ (١٣) ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ جََنُونٌ (١٤) إِنَّا كَاشِفُو الْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ (١٥) يَوْمَ بَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرَى إِنَّا مُنتَقِمُونَ (١٥).

لقد حول المفسرون الآية العاشرة وكأنها تتحدث عن دخان يظهر في آخر الزمان. والحديث في الآية موجه للرسول. والمفسرون لا ينكرون هذا، ولا ينكرون أن الذين تتوعدهم الآية هم قريش.

وبناءً على هذا فالدخان يجب أن يكون قد حدث في عصر رسول الله، وأن قريشاً طلبت من الرسول أن يكشف العذاب فكُشف. لكن الواقع يقول بأن هذا لم يحدث، ولم تر قريش دخاناً، لأنه لو حدث فسيكون واقعة تؤرخ بها العرب أيامها كالفيل أو ذي قار، ولما غفل عنها التاريخ. وسيكون آية، والرسول لم يجر على يديه آيات وخوارق.

لكن الذي حدث هو ليٌ لمعاني الآيات الواضحة، لأن الحديث في الآيات عن قريش التي أعلنت الكفر، وهو موجه للرسول "فارتقب" وهذا تعبير مجازي مثله مثل قوله تعالى: فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبَّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ(٣٩) وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبَّحْهُ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ(٤١) وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ المُنَادِ مِن مَّكَانٍ قَرِيبٍ(٤١) يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْحُرُوجِ(٤١) ق.

فالآيات تتشابه مع آيات الدخان، حيث تتحدث عن قريش الرافضة للحق، وتتوجه للرسول لتشد من عضده وتشحذ همته على مواصلة الدعوة ولو لم يستمعوا له، وتقول: وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ المُنَادِ مِن مَّكَانٍ قَرِيبٍ. والرسول لن يستمع لذلك لأنه سيحدث يوم القيامة.

ومثلها (الآية: ٥٩) التي تقول: فارتقب إنهم مرتقبون في نفس سورة الدخان.

فآيات الدخان تقول للرسول أمهلهم قليلاً وسيحاسبون في يوم يغشى السهاء دخان (صورة حسية لما سيحدث للكون عند انهياره). عندها سيدعو كفار قريش ربهم بأن يكشف عنهم عذاب جهنم وسوف يؤمنون: رَبَّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ (١٢). ولن تكون قريش



على قيد الحياة عند انهيار هذا الكون، ولكن رجالها سيعلمون انهم ماتوا عندما يبعثون وفي تلك اللحظة سيندمون، وسيطلبون أن يعطوا فرصة ثانية ليتوبوا ويعملوا صالحاً. والآيات ترد عليهم وتقول لو كانوا يريدون الإيهان لآمنوا عندما جاءهم الرسول: أنّى لهُمُ الذّكرَى وَقَدْ جَاءهُمْ رَسُولٌ مُّيِنٌ (١٣). ولما يتهموه بالجنون: ثُمَّ تَوَلَّوا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ جَّنُونٌ (١٤). وتقول الآيات لو أننا كشفنا عنهم العذاب (يوم القيامة) ولو لفترة قصيرة لعادوا للكفر: إنّا كَاشِفُو الْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ (١٥).

وهو ما كررته سور أخرى بأسلوب آخر، ومن ذلك: وَلَوْ تَرَىَ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى النَّارِ فَقَالُواْ يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلاَ نُكَذَّبَ بِآيَاتِ رَبَّنَا وَنَكُونَ مِنَ المُؤْمِنِينَ(٢٧) بَلْ بَدَا لَهُم مَّا كَانُواْ يُخْفُونَ مِن قَبْلُ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (٢٨) الأنعام.

وتقول سورة النمل: فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّكَ عَلَى الحُقِّ المُبِينِ (٧٩) إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ المُوتَى
 وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاء إِذَا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ (٨٠) وَمَا أَنتَ بِهَادِي الْعُمْيِ عَن ضَلَالَتِهِمْ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بآيَاتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ (٨١).

الآيات تخاطب رسول الله محمداً الذي كان يشعر بالحسرة على قومه قريش الذين أعرضوا عن الحق وأصروا على الكفر.

والآيات تستخدم التعبير المجازي في وصف إعراض قريش: " إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ المُوْتَى وَلَا تُسْمِعُ المُوْتَى وَلَا تُسْمِعُ اللَّهِ عَلَى الصَّمَّ الدُّعَاء"، واصفة إعراضهم بأنهم أموات لا يشعرون بها حولهم، أو أصاب آذانهم الصمم فلا يسمعون القرآن الذي يتلوه الرسول عليهم.

" وَمَا أَنتَ بِهَادِي الْعُمْيِ عَن ضَلَالَتِهِمْ" الآية تصفهم وكأنهم مصابون بالعمى بحيث لا يرون الطريق القويم الواضح.

ومثله ما ورد في سورة «طه»: وَمَنْ أَغْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً وَنَحْشُرُهُ
 يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَغْمَى(١٢٤) قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَغْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيراً(١٢٥) قَالَ
 كَذَلِكَ أَتَتْكَ آيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ تُنسَى(١٢٦).

تكرار استخدام العمى مجازاً للدلالة على الضلال.

ومثله: وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ
 الْهُونِ بَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٧) فصلت.



- ومثله: أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ أَوْ تَهْدِي الْعُمْيَ وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ(٤٠) الزخرف.
- وقد سبق في سورة طه تعبير مجازي آخر يصف حال الكفار يوم القيامة: يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصَّورِ وَنَحْشُرُ المُجْرِمِينَ يَوْمَئِذِ زُرْقاً (١٠٢) طه.

وزرق لا يعني تغير ألوان جلودهم كما يتأول المفسرون، ولكنه يعني الضلال.

وتقول سورة السجدة: وَلَوْ تَرَى إِذِ المُجْرِمُونَ نَاكِسُو رُؤُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا
 وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحاً إِنَّا مُوقِنُونَ (١٢).

المجرمون تعني كفار قريش لأن الحديث عنهم في السورة. ويوم القيامة لن يقابلوا رب العالمين، ومع ذلك تقول الآية: «عند ربهم».

ولا ندري هل سيعود البشر بأجساد حسية أو بهيئات نورانية، ومع ذلك تقول الآية: «ناكسو رؤوسهم».

وتقول الآية إن المجرمين يقولون: « رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ». والإبصار والسهاع مجاز يعني أنهم عرفوا أن دعوة الرسول حق، ولا تعني أنهم في الدنيا كانوا عمياً صماً بالمعنى الحرفي.

إذاً، الآية تتحدث بأسلوب مجازي يظهر كيف سيندم كبراء قريش يوم القيامة ولات ساعة مندم.

وتقول سورة السجدة في حديثها عن المؤمنين: إِنَّهَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِهَا خَرُّوا سُجَّداً وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ (١٥) تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمُضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ (١٦) فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِيَ لَهُم مِّن قُرَةً أَعْيُن جَزَاء بَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٧).

المؤمنون لم يكونوا كلما ذكروا بآيات الله يسجدون، ولم تكن جنوبهم تجافي النوم خوفاً من الله. فالتعبير هنا مجازي يصور حضور الخوف من الله في نفس المؤمن على الدوام.

وجاء في سورة الفرقان: وَيَوْمَ يَخْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهَّ فَيَقُولُ أَأْنتُمْ أَضْلَلْتُمْ
 عِبَادِي هَؤُلَاء أَمْ هُمْ ضَلُّوا السَّبِيل(١٧) قَالُوا سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَنبَغِي لَنَا أَن نَتَّخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَاء وَلَكِن مَتَّعْتَهُمْ وَآبَاءهُمْ حَتَّى نَسُوا الذَّكْرَ وَكَانُوا قَوْماً بُوراً (١٨)



فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِهَا تَقُولُونَ فَهَا تَسْتَطِيعُونَ صَرْفاً وَلَا نَصْراً وَمَن يَظْلِم مِّنكُمْ نُذِقْهُ عَذَاباً كَبِيراً(١٩).

وهذا الحوار لن يحدث، لأن المخلوق سيبقى مخلوقاً في الآخرة بنفس قدراته المحدودة والتي كان عليها في الدنيا، ولن يحوله الموت والبعث من مخلوق لا يستطيع الحديث مع الخالق مباشرة ولا يراه، إلى نوع مماثل للخالق يستطيع رؤية الله والاجتماع به.

وتقول نفس سورة الفرقان: اللّذينَ يُحْشَرُونَ عَلَى وُجُوهِهِمْ إِلَى جَهَنَّمَ أُولَئِكَ شَرٌّ مَّكَاناً
 وَأَضَلُّ سَبِيلاً (٣٤).

ولن يحشر الكافر على وجهه ولكنه تعبير مجازي يصور خيبة أمله وخسرانه.

ومثله: أَفَمَن يَتَقِي بِوَجْهِهِ سُوءَ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَقِيلَ لِلظَّالِينَ ذُوقُوا مَا كُنتُمْ
 تَكْسِبُونَ(٢٤) الزمر.

والمؤمن لن يتقي بوجهه سوء العذاب، ولكنه مجاز يقصد به أن المؤمن سيعمل بأوامر الله ليبتعد في الآخرة عن النار. كون من ابتعد وجهه فقد ابتعد كله، من باب ذكر الجزء والمراد الكل.

وجاء في مكان آخر من سورة الزمر: وَمَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ
 يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّماوَاتُ مَطْويَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ (٦٧) الزمر.

تخاطب قريشاً وتقول لهم إن إنكارهم للبعث سوء تقدير لقدرة الله، الذي سينهي هذا الكون. وعبارة الآية من العبارات المتميزة التي لا توجد إلا في القرآن. ولو أردنا أن نعيد صياغتها لتتفق مع صياغتنا للجمل فستبدو بهذا الشكل: "وما قدروا الله حق قدره ويوم القيامة الأرض والسهاوات جميعاً مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يشركون".

وهي عبارة مجازية يقصد بها أن من خلق السهاوات والأرض سينهيها وكأنها تعود له سبحانه. ولا تعني أن السهاوات والأرض سيمسك بها الرحمن براحة يده اليمني. والآيات كثيرة في وصف انهيار الكون.

وتقول سورة الأعراف: وَكَم مِّن قُرْيَة أَهْلَكُنَاهَا فَجَاءهَا بَأْسُنَا بَيَاتاً أَوْ هُمْ قَاتِلُونَ (٤)
 فَهَا كَانَ دَعُواهُمْ إِذْ جَاءهُمْ بَأْسُنَا إِلاَّ أَن قَالُواْ إِنَّا كُنَّا ظَالِينَ (٥) فَلَنَسْأَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْأَلَنَّ اللَّرْسَلِينَ (٦).



الآية السادسة تصور الله تبارك وتعالى بصورة قاضٍ وأمامه الأمم الكافرة الذين يطلبون من الله العفو. وكأنه سبحانه يلتفت إلى رسل تلك الأمم ويسألهم ما حدث وهل هذه الأمم تستحق الصفح والغفران، ليغفر لها أم لا؟

هذا المشهد مجازي ولن يحدث، وإنها هو لتقريب الصورة من ذهن المخاطب. والحساب يوم المقيامة لا يكون بعقد محاكمة، ولكن سيتم بشكل تلقائي. حيث يعرض لكل فرد سجل صحيفة أعهاله وبناءً عليه يكون مصيره: جنة أو ناراً. وهو ما تؤكده الآيات: (٧- ٩) من نفس سورة الأعراف: فَلَنَقُصَّنَ عَلَيْهِم بِعِلْم وَمَا كُنَّا غَآتِيِينَ (٧) وَالْوَزْنُ يَوْمَئِذِ الْحُقُّ فَمَن نفس مورة الأعراف: فَلَنقُصَّنَ عَلَيْهِم بِعِلْم وَمَا كُنَّا غَآتِيِينَ (٧) وَالْوَزْنُ يَوْمَئِذِ الْحُقُّ فَمَن نُقَلَتْ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَيرُواْ أَنفُلِحُونَ (٨) وَمَنْ خَفَّتُ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَيرُواْ أَنفُسُهُم بِمَا كَانُواْ بَايَاتِنَا يظلِمُونَ (٩).

وحتى سجل صحيفة الأعمال في الآيات صور بصورة مجازية وكأنه ميزان كفة للعمل الصالح وأخرى للعمل السيء، والكفة الراجحة هي التي تقرر مصير صاحبها لجنة أو نار. وهذا أيضاً لن يحدث فالحساب لا يكون بمقارنة الأعمال السيئة بالحسنة. ولكن من آمن وعمل صالحاً بتجنب الكبائر دخل الجنة. ومن آمن وارتكب كبيرة واستمر عليها وهو يعلم بحكمها فهو في النار، مثله مثل من كفر ولو عمل صالحاً.

وتقول سورة الأعراف: فَكَذَّبُوهُ فَأَنجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَأَغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَّبُواْ
 بِآيَاتِنَا إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْماً عَمِينَ(٦٤).

عمين تعني ضالين (مجازاً).

وتقول سورة الأنبياء تقول: يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاء كَطَيِّ السَّجِلِّ لِلْكُتُبِ كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقِ
 نُّعِيدُهُ وَعْداً عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ (١٠٤).

مظهر من مظاهر انهيار الكون حيث ستبدو السهاء وكأنها تطوى كها تطوى السجلات. فكها بدأ الكون بانفجار عظيم سينتهي بانكهاش عظيم'.

وتقول سورة بني إسرائيل: وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُراآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ
 بِالآخِرَةِ حِجَاباً مَّسْتُوراً(٤٥) وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقْراً وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبَّكَ فِي الْقُرْآنِ وَحْدَهُ وَلَوْاْ عَلَى أَدْبَارِهِمْ نُفُوراً (٤٦).

ا لو كان للمسلمين باع في العلوم وخاصة علم الفلك لأسهموا في النظريات العلمية المطروحة حول كيفية بدء الكون وهل سينهي وكيف؟



الحجاب يعني الساتر، وهو هنا كناية عن عدم رؤية المشركين الحق، وكأن بينهم وبينه حائطاً ساتراً لما خلفه. والأكنة على القلوب كناية عن عدم استيعاب الحق، وكأن على عقولهم أقفالاً تقفلها عندما يبدأ الرسول تلاوة القرآن عليهم. وكأن في آذانهم وقراً فلا يسمعون التلاوة. وتوليهم على أدبارهم كناية عن الإعراض ورفض الحق، لأن رجال قريش لا يهرولون مبعدين عن الرسول عندما يتلو عليهم القرآن.

• وسورة بني إسرائيل تقول: وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَئِكَةِ اسْجُدُواْ لاَدَمَ فَسَجَدُواْ إَلاَّ إِبْلِيسَ قَالَ أَأْسُجُدُ لِنْ خَلَقْتَ طِيناً (٦٦) قَالَ أَرَأَيْتَكَ هَذَا الَّذِي كَرَّمْتَ عَلَيَّ لَئِنْ أَخْرْتَنِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لاَّخْتَنِكَ ذُرِّيَّتُهُ إِلاَّ قَلِيلاً (٦٢) قَالَ اذْهَبْ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَآؤُكُمْ بَوَا فَوْراً (٦٣) وَاسْتَفْرِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ جَزَاء مَّوْفُوراً (٦٤) وَالأَمْوالِ وَالأَوْلادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلاَّ غُرُوراً (٦٤) إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ وَكَفَى بِرَبِّكَ وَكِيلاً (٦٥).

وإبليس لا يستطيع الإنجاب كأي مخلوق لا جسدي في الكون، وليس له ولد. كها أنه لا يستخدم وسائل تنقل، لأنه لا يحتاجها، ولا يصدر منه صوت مسموع لأنه لا يملك جهاز تنفس ولا حبالاً صوتية، ومع ذلك تقول عنه الآيات: "وَاسْتَفْرِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي الأَمْوَالِ وَالأَوْلادِ" كتعبير مجازي يعني: "افعل كل ما تستطيع".

وتصور سورة بني إسرائيل صحيفة الأعمال على شكل كتاب مجازاً، والتسليم باليمين بمعنى الصلاح والنجاة: يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُولَـئِكَ يَقْرَؤُونَ كِتَابَهُمْ وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً (٧١).

وتكني الآية المؤمن بمن يُؤتى كتابه بيمينه، والضلال تكنيه بالعمى: وَمَن كَانَ فِي هَــذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً(٧٢) بني إسرائيل.

- ومثله: وَمَن يَهْدِ اللهُ فَهُوَ المُهْنَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُمْ أَوْلِيَاء مِن دُونِهِ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْياً وَبُكُما وَصُمّاً مَّأْوَاهُمْ جَهَنَمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيراً (٩٧) بني إسرائيل.
- وسورة هود تصور إعراض الكفار عن الدعوة بثني الصدر وتغشي الثياب: أَلا إِنَّهُمْ



يَتْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُواْ مِنْهُ أَلا حِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ(٥).

الآية تصف موقف قريش الرافض بتعبير مجازي يصورهم وكأن صدورهم تنثني عند سماع القرآن وأنهم يستغشون ثيابهم لتحجبهم عن رؤية الحق والرسول.

 وتصف سورة الأنعام الكافر بالميت: إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَالمُوْتَى يَبْعَنُهُمُ اللهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ (٣٦) الأنعام.

الآية جاءت ضمن سياق يتحدث عن حزن الرسول على إصرار قريش على الكفر ويتمنى لو أعطي معجزة لعلهم يؤمنون. وهذه الآية تقول له: لقد اتبعوا موروثهم ولن يؤمنوا مها دعوا لأنهم كالأموات لا يشعرون بها حولهم. وسيبعثون ويحاسبهم الله.

- وفي مكان آخر تصف الأنعام الكافر بالأصم الأبكم: وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا صُمِّ وَبُكُمٌ فِي الظُّلُهَاتِ مَن يشأ اللهُ يُضْلِلْهُ وَمَن يَشَاْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٣٩).
- ونفس السورة تصور المتبع للحق بمن كان ميتاً فعاد للحياة، ومن رفض الحق للتمسك
   بالموروث بمن يعيش في دائرة مغلقة لا يرى عالماً غيرها: أَوَ مَن كَانَ مَيْتاً فَأَحْيَيْنَاهُ
   وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُ فِي الظُّلُبَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَذَلِكَ زُيِّنَ
   لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (١٢٢).

وكل الآيات التي تتحدث عما في الجنة والنار وعن انهيار الكون وصحيفة الأعمال وطريقة الحساب وآيات كثيرة غيرها تستخدم المجاز، وسنمر بها أثناء تدبر السور.

ومثل المجاز وجود الترادف في كل لغات العالم، وفي القرآن، ومن ذلك ما ورد في سورة النساء: مِّنَ الَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَاعِنَا لَيَا بِأَلْسِنَتِهِمْ وَطَعْناً فِي الدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَاسْمَعْ وَانظرنَا لَكَانَ خَيْراً لَمُّمْ وَأَقُومَ وَلَكِن لَّعَنَهُمُ اللهُ بِكُفْرِهِمْ فَلاَ يُؤْمِنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً (٤٦).

راعنا وانظرنا لفظان مترادفان.

ولابد من ملاحظة أن الترادف لا يكون في الصفات، فلا يمكن أن نجد لفظاً مرادفاً للأحمر أو الأخضر مثلاً، لكن الترادف يكون في الأسماء والأفعال.



كما أنه لا عبرة بمن قال إن للقرآن رسماً نزل من السماء، يعني أن الرسول كتب المصحف بشكل حروف نزلت عليه ولم يخترها. والرسول أمي لا يقرأ ولا يكتب ورسم القرآن هذا لا حكمة منه ولا غاية، ويخالفه الواقع. فليس المهم كيف يظهر الحرف بل المهم كيف ينطق. وسواءً كتب حرف الميم في «مريم: بهذا الشكل أو «مريم» بهذا الشكل فالنطق واحد. لكن البعض لم يجد ما ينسبه لنفسه إلا الكلام في أشياء يخالف بها الحقائق ولا جدوى منها سوى ليقول عن نفسه إنه مختلف. وسيجد له تلاميذاً وأتباعاً، ممن ثقافتهم العامة ضعيفة، وثقافتهم التاريخية أضعف، وثقافتهم اللغوية أضعف، وثقافتهم الدينية هي الأضعف.

وإليكم بعض ما يقول ابن عربي الصوفي (ت٦٣٨ هـ) في هذا المجال في كتابه: الفتوحات المكية، الجزء الخامس، فصل: ذكر بعض الحروف:

"اعلم - وفقنا الله وإياكم - أن الحروف أمة من الأمم، مخاطبون مكلفون. وفيهم رسل من جنسهم ولهم أسماء من حيث هم، ولا يعرف هذا إلا أهل الكشف من طريقنا". وعالم الحروف أفصح العالم لساناً، وأوضحه بياناً. وهم على أقسام، كأقسام العالم المعروف في العُرف. فمنهم عالم الجبروت عند أبي طالب المكي، ونسميه، نحن، عالم العظمة، وهي الهاء والهمزة.

ومنهم العالم الأعلى، وهو عالم الملكوت، وهو الحاء والخاء والعين والغين. ..... الخ". انتهى

ولعل من المفيد أن نقرأ القرآن دون الالتفات لهذه الأقوال التي لا تهدف لخدمة فهم القرآن ولكنها فقط رسخت لتخدم معتقدات معينة، تقوم على تأليه مخرفيهم واعتبارهم علماء أسرار لله لا يعرفها إلا هم. والقرآن إعجازه ببساطته وسهولة فهمه دون حاجة لأن تعرف أفكار فلاسفة باطنيين ولا ما قال أصحاب الكلام ولا المشبهة ولا غيرهم. وتأكد أن السياق والمخاطب كفيلان بأن تفهم معنى الآيات ولو لم تفهم لفظاً ورد فيها.

والخلاصة: من رغب في دين سهل بسيط واضح له كتاب سهل بسيط واضح، يهدي إلى الرشد ولكنه ليس كتاب طب ولا علوم فضاء ولا إحياء ولا أجنة ولا فلك، ولا يحوي

وهذا هو بيت القصيد في كل هذا الزعم. فهم يريدون أن يعتبرهم الناس أهل كشف أسرار القرآن، والتي لا يعرفها إلا هم، وبالتالي يمكنهم أن يخرفوا كبفها يساؤون وسيجدون من يهزون رؤوسهم لهم بالموافقة ولو لم يفهموا حرفاً واحدا. فشيخ الطريقة الصوفي والباطني هو الأكثر تخريفاً.



معجزات رقمية أو هندسية أو رياضية أو علمية. ورسول بشري عادي لا يعرف الطب ولا الزراعة ولا أي حرفة فعليه بإسلام القرآن - الذي أنزله الرحمن - بنصوصه الظاهرة الواضحة البسيطة. ومن يرغب في كتاب حرز ورقية ومعجزات ونبوءات، فعليه بكتب التراث وسيجد إسلاماً مصنعاً بأيدي بشرية.

## إن نفعت بمعنى لعلها تنفع

فَذَكَّرُ إِن نَّفَعَتِ الذَّكْرَى(٩) سَيَذَّكَّرُ مَن يَخْشَى(١٠) وَيَتَجَنَّبُهَا الْأَشْقَى(١١) الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الْكُبْرَى(١٢) ثُمَّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَخْيَى(١٣) فَدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّى(١٤) وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلِّى(١٥) الأعلى.

فذكر إن نفعت الذكرى: فذكر (لعل) الذكرى تنفعهم أو بعضهم.

# عبارة واحدة تأتي بمعنيين مختلفين

يَا أَيُّهَا الْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحاً فَمُلَاقِيهِ(٦) فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ(٧) فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَاباً يَسِيراً(٨) وَيَنقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُوراً(٩) وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاء ظَهْرِهِ(١٠) فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُوراً(١١) وَيَصْلَى سَعِيراً(١٢) إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسْرُوراً(١٣) إِنَّهُ ظَنَّ أَن لَّن يَحُورَ(١٤) بَلَى إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَصِيراً(١٥) الانشقاق.

في الآية التاسعة السرور كناية عن الفوز في الآخرة وهو ما سيؤدي للتلذذ بملذات الجنة. وفي الآية: (١٣) السرور كناية عن التمتع بملذات الدنيا. والسياق هو الهادي للتفريق بين المعنيين.

#### ومثله:

وَ بِمَّنْ خَلَقْنَا أُمَّةٌ يَهُدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ (١٨١) الأعراف.

فيعدلون هنا تعني خلاف وعكس ما يعنيه معنى يعدلون في الآية التالية:

الحُتْمْدُ للهَّ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظَّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِم يَعْدِلُونَ(١) الأنعام.



### الحديث عما سيكون بصيغة ما كان

إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُواْ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ (٢٩) وَإِذَا مَرُّواْ بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ (٣٠) وَإِذَا رَأُوْهُمْ قَالُوا إِنَّ هَوُ لَاء لَضَالُّونَ (٣٣) وَإِذَا رَأُوْهُمْ قَالُوا إِنَّ هَوُ لَاء لَضَالُّونَ (٣٣) وَمَا أُزْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ (٣٣) فَالْيُوْمَ الَّذِينَ آمَنُواْ مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ (٣٤) عَلَى الْأَرْائِكِ يَنظُرُونَ (٣٥) هَلْ ثُوَّبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ (٣٦) المطففين.

الآيات تتحدث عن حقيقة تتمثل في أن قريشاً تسخر من المسلمين القلة في مكة عند نزول السورة. وتعتبرهم مغرراً بهم، منكرين أن يكون هناك وحي نزلت به الملائكة.

ثم تقول الآيات: "فاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون". وهذا فيها سيكون يوم القيامة وليس وقت نزول السورة ولا اليوم ولا أي يوم في الدنيا. لكن الآيات استخدمت أسلوب الحديث فيها سيكون على أنه كائن، لزيادة تأثيره في النفس وتأكيد أنه سيقع دون شك. فدخول المؤمنين الجنة يمثل سخرية بالكفار الذين سيدخلون النار، وهذا سيحدث بلاشك. وعندها سيعلم الكفار أن ما وعد الله وكفروا به قد وقم.

ومثله ما ورد في سورة الإنسان: فَوَقَاهُمُ اللهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَّاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُوراً (١١)
 وَجَزَاهُم بِهَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيراً (١٢).

فالآيات تتحدث عن نعيم المؤمنين الذي لن يروه إلا يوم القيامة، ومع ذلك فالحديث عما سيكون جاء بصيغة ما كان، وكأنه وقع بالفعل. فوقاهم تعني: سيقيهم، وجزاهم تعني: سيجزيهم.

وتقول سورة الملك ضمن حديث يخاطب قريشاً ويحذرهم من الاستمرار بالكفر:
 وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ(٢٥) قُلْ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِندَ اللهَّ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ(٢٦) فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيئَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَقِيلَ هَذَا الَّذِي كُنتُم بِهِ تَدَّعُونَ (٢٧) قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِيَ اللهِ وَمَن مَعِيَ أَوْ رَحِمَنَا فَمَن يُجِيرُ الْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابِ أَلِيم (٢٨).

قريش تسأل الرسول عن البعث ومتى يكون سخرية فيأتيها الجواب أن الرسول لا يعلم، ثم يتغير الأسلوب في الحديث إلى ما سيحدث للكفار يوم البعث، وكأنه قد حدث بالفعل: " فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيئَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَقِيلَ هَذَا الَّذِي كُنتُم بِهِ تَدَّعُونَ". ثم يعود



الخطاب للحديث بصيغة المضارع.

وتقول سورة النجم: أَزِفَتْ الْآزِفَةُ(٥٧) لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ اللهَّ كَاشِفَةٌ(٥٨).

وكأن القيامة قد حلت أو شارفت، مع أن القيامة لم تحن بعد، ولكنه مجاز يعني أن القيامة قادمة لا محالة، وان مجيئها قريب جداً بالنسبة للإنسان الحي الذي سرعان ما يموت وبمجرد موته سيشعر أنه نهض للقيامة خلال لحظات كون ذاكرته توقفت عن التسجيل طوال الفترة الفاصلة بين موته والقيامة. وليس كها تقول كتب التراث من أن الرسول بعث قريباً من قيام القيامة، وما اختلقوه من أحاديث تنسب للرسول في ذلك، مثل القول على لسان الرسول: بعثت والساعة كهاتين.

وتفتتح سورة القمر بالقول: اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْقَمَرُ (١).

فالساعة لم تقترب والقمر لم ينشق، لكن الآية تخاطب قريش وتقول لهم إن الساعة قريبة. فكل من يموت سينشأ بعد انهيار هذا الكون، فإن انهيار هذا الكون، فإن انهيار هذا الكون قد أصبح قريباً أيضاً، والذي من مظاهره انشقاق القمر وتهاوي النجوم والكواكب، مع أن قريش لن تراه.

ومثله: اقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مَّعْرِضُونَ (١) الأنبياء.

وهذا لا يعني أن الساعة اقتربت، لكنها كناية على أنه سرعان ما ستمر الأيام ويموت كفار قريش ليواجهوا مصيرهم يوم القيامة. والمخاطب هنا قريش وليس كل الناس ولا الناس زمن ما بعد عصر الرسول، كما يظن البعض ويعتبرونها دليل على اقتراب الساعة.

- وتقول سورة نوح إن قوم نوح أغرقوا وأدخلوا النار، مع أن النار لن تخلق إلا في عالم القيامة: مِمَّا خَطِيئًا تِهِمُ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَاراً فَلَمْ يَجِدُوا لَهُم مِّن دُونِ اللهِ أَنصَاراً (٢٥) نوح.
  - ا وتقول سورة النحل: أَتَى أَمْرُ اللهُ فَلاَ تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَبَّا يُشْرِكُونَ(١).

أمر الله المقصود به هنا هو يوم القيامة والبعث والحساب، وهو لم يأت بعد. ولن يأتي قبل أن ينهار هذا الكون بعد مليارات السنين من الآن، وينشأ يوم القيامة بعد مليارات أخرى. ومع ذلك تقول الآية أتى بمعنى سيأتي، لأن كل آت قريب.



# التحدث للمخاطب وكأنه شاهد لحدث لم يشهده

• سورة الفيل تبدأ بمخاطبة الرسول متسائلة: أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ(١). وقد جاء التساؤل وكأن الرسول شاهد عيان، برغم أن ما حدث الأصحاب الفيل سبق عصره عليه الصلاة والسلام ولم يره.

والتساؤل: "ألم تر" يسهل فهمه على أنه: ألم تع وتسمع وتعرف ما حدث يا محمد؟ مع أن الرسول لم يكن حاضراً للحدث.

لكن بعض كبار السن من قريش عند نزول السورة كانوا شهود عيان لما حدث لأصحاب الفيل وشهدوا كيف أن حملة الفيل قد قضي عليها قبيل دخول مكة، كواحدة من نعم الله عليهم. فكأن السورة تخاطب الرسول والمقصود قريش، أو أنها تقول لمحمد: ألم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل؟ كبداية لإبلاغه بها حدث.

ومثله ما ورد في سورة الفجر: أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ(٦) إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ(٧)
 الَّتِي لَمْ يُحُلِّقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلَادِ(٨) وَتَمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ(٩) وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ(١٠).

والرسول لم ير ولم يشهد ما حل بعاد أو ثمود أو فرعون، الذين سبقوه بآلاف السنين. ولكنه أسلوب لبداية الحديث الذي سيتبلغ بواسطة الرسول ما حدث لعاد ولغيرها.

وسورة الفجر وقبلها سورة الفيل استخدمتا أسلوباً لايزال مستخدماً في كثير من اللغات، وفي اللهجات العامية. تقول لشخص أمامك: هل رأيت ما أحدثه المغول في العراق؟ وأنت تعلم أن المخاطب لا يمكن أن يكون شاهد عيان، لأن الحدث وقع قبل مئات السنين. لكن التساؤل صحيح لغوياً والمقصود به شد انتباه المخاطب قبل إبلاغه بحدث قديم لم يسمع به.

ومثله: فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ (٣٩)
 وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبَّحْهُ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ (٤٠) وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِن مَّكَانٍ قَرِيبِ (٤١)
 يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ (٤٢) إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي وَنُمِيتُ وَإِلَيْنَا الْمُصِيرُ (٤٣) ق.



المخاطب رسول الله والغاية شحذ همته وتقوية عزيمته للصبر على أذى قريش وسخريتهم، فالقيامة قادمة بسرعة وعندها سيلقون جزاءهم. والآيات تطلب من الرسول الانتظار حتى يسمع المنادي ينادي بقيام القيامة. وهذا لن يحدث، فالقيامة ستقوم دون أن يكون هناك مناد يعلن قيامها، والرسول لن يشهد لحظة قيام القيامة لأنه كغيره من البشر لم يبعثوا بعد. فهو تعبير مجازي، مثله مثل قوله تعالى: « يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالحُقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ» فلن يكون هناك قبور لأن القيامة فلن يكون هناك قبور لأن القيامة ستقوم في كون جديد غير هذا الكون.

وتقول سورة الغاشية: هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ (١) وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ خَاشِعَةٌ (٢) عَامِلَةٌ
 نَّاصِبَةٌ (٣) تَصْلَى نَاراً حَامِيةً (٤).

والآيات تتحدث عن وضع المكذبين يوم القيامة، وتصف وجوههم بأنها خاشعة ذليلة بسبب ما ينتظرهم من عذاب، وهذا لن يكون إلا يوم القيامة. وبالتالي فالرسول لم يأته خبر الغاشية ولا يعلم عنها شيئاً، ومع ذلك تقول السورة: «هل أتاك حديث الغاشية» لشد انتباه المخاطب المعنى (قريش) لما سيلاقيه الكافر حينها.

# لا أقسم بمعنى أقسم

- فَلَا أُقْسِمُ بِالْخُنَسِ(١٥) التكوير.
- فَلَا أُفْسِمُ بِالشَّفَقِ (١٦) الانشقاق.
- لَا أُفْسِمُ بِهَذَا الْبَلَدِ (١) وَأَنتَ حِلِّ بِهَذَا الْبَلَدِ (٢) وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ (٣) لَقَدْ خَلَفْنَا الْإِنسَانَ
   في كَبَد (٤) البلد.
  - لا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ (١) وَلَا أُقْسِمُ بِالنَّقْسِ اللَّوَّامَةِ (٢) القيامة.
    - فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ (٧٥) الواقعة.
      - فَلَا أُقْسِمُ بِهَا تُبْصِرُ ونَ (٣٨) الحاقة.
    - فَلَا أُقْسِمُ بِرَبِّ الْمُشَارِقِ وَالمُغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ (٤٠) المعارج.

«لا» ليست للنفي، و «لا أقسم» تعني أقسم، ولو كانت «لا» للنفي فلن يكون للعبارة معنى. فمن المستحيل أن يكون معنى: «لا أقسم بهذا البلد».



### أحاديث افتراضية لن تقع

القرآن عندما يتحدث عن الدنيا فلا يتحدث عن أحداث افتراضية لم تقع، لكن عند الحديث عن يوم القيامة فالقرآن يقدم مواقف افتراضية متنوعة. منها أحاديث متبادلة بين طرفين، وجدال أحياناً بين الناس، وأحياناً بين أهل الجنة وأهل النار. وأحياناً بين الله – جل شأنه – والنار أو الجنة، أو بينه سبحانه وبين خلقه، وإلى غير ذلك. وكلها أحاديث وجدال افتراضي لن يقع، والهدف منه زيادة التأثير في ذهن المخاطب، وهم قريش. لأن مثل هذه الأحاديث الافتراضية موجهة دائماً لقريش ضمن الخطاب الدعوي، ولا يخاطب القرآن بها أناساً غيرهم، كون قريش ينكرون البعث وما سيجري يوم القيامة.

### وفيها يلي أمثلة لهذه المواقف:

تقول سورة المدثر: إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ (٣٩) فِي جَنَّاتٍ يَتَسَاءُلُونَ (٤٠) عَنِ الْمُجْرِمِينَ (٤١) مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ (٤٢) قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ (٣٩) وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْمُسِينَ (٤١) وَكُنَّا نُكَذَّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ (٤٦) حَتَّى الْمُسْكِينَ (٤٤) وَكُنَّا نُكَذَّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ (٤٦) حَتَّى أَتَانَا الْيَقِينُ (٤٧).

الآيات تقدم مشهداً حوارياً فيها بين أهل الجنة أولاً في الآيات: (٣٩-٤١) ثم مشهد آخر لحوار بينهم وبين أهل النار. وهو أسلوب لجذب انتباه المخاطب (قريش) ولزيادة التأثير عليهم، لعلهم يتصورون ما سيكون يوم القيامة ويؤمنون.

وورد في سورة "ق": وَقَالَ قَرِينُهُ هَذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ (٢٣) أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارِ
 عَنِيدٍ (٢٤) مَّنَّاعٍ لِّلْخَيْرِ مُعْتَدِ مُّرِيبٍ (٢٥) الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللهَّ إِلَهَا آخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي الْعَذَابِ
 الشَّدِيدِ (٢٦) قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ (٢٧).

القرين هنا صحيفة الأعمال التي صورتها الآيات وكأنها مخلوق حي يجادل الكافر فيها سجل عليه من أعمال أودت به للنار. وهذا الجدل لن يحدث، كها أن صحيفة الأعمال ليست مخلوقاً حياً ولكن آلية في النفس.

وتواصل السورة تقديم هذا المشهد الحواري المجازي، وكأن الله يتدخل: قَالَ لَا خُتْصِمُوا لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ(٢٨) مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لَلْعَبِيدِ(٢٩).



### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

والله جل جلاله لن يخاطب الناس لا في الدنيا و لا في الآخرة.

• وورد في سورة الحاقة: وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِهِ (٢٥) وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيه (٢٦) يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَة (٢٧) مَا أَغْنَى عَنِّي مَالِيه (٢٨) هَلَكَ عَنِّي سُلْطَانِيه (٢٩) خُذُوهُ فَغُلُوهُ (٣٠) ثُمَّ الجُتحِيمَ صَلُّوهُ (٣١) ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعاً فَاسْلُكُوهُ (٣٢) إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللهِ الْعَظِيم (٣٣) وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمُعَلِينِ (٣٦) وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمُعَينِ (٤٣) فَلَيْسَ لَهُ الْيُومَ هَاهُنَا حَمِيمٌ (٣٥) وَلاَ طَعَامٌ إِلَّا مِنْ غِسْلِينِ (٣٦) لَا يَأْكُلُهُ إِلَّا الْخَامِ وَنَ (٣٧).

وهي مشاهد تصور ندم الكافر وكيف أنه سيتمنى لو لم يخلق ولم يبعث، لكنه لن يتحدث بهذه الأمنيات يوم القيامة بصوت مسموع. والله لن يأمر مخلوقات حية بأخذ الكافر للجحيم وربطه بسلاسل، وهو سبحانه لن يعلن عن سبب هذا التعذيب.

وتتوعد سورة المطففين قريشاً لضحكهم وسخريتهم بالرسول ومن آمن معه، وتقول بأنهم سيضحكون عليكم يوم القيامة ككناية على أنهم سيفوزون بالجنة وستخسر قريش وتدخل النار: إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُواْ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ (٢٩) وَإِذَا مَرُّواْ بِمِهِمْ يَتَغَامَزُونَ (٣٠) وَإِذَا القَلَبُواْ إِلَى أَهْلِهِمُ القَلَبُواْ فَكِهِينَ (٣١) وَإِذَا رَأُوهُمْ قَالُوا إِنَّ هَؤُلَاء لَضَالُونَ (٣٠) وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ (٣٣) فَالْيَوْمَ الَّذِينَ آمَنُواْ مِنَ الْكُفَّارِ هَوْحَكُونَ (٣٤) عَلَى الْأَرَائِكِ يَنظُرُونَ (٣٥) هَلْ ثُوّبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ (٣٤). يَضْحَكُونَ (٣٤) عَلَى الْأَرَائِكِ يَنظُرُونَ (٣٥) هَلْ ثُوّبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ (٣٤).

لكن المسلمين في الجنة لن يجلسوا ليضحكوا على الكفار تشمتاً بدخولهم النار.

وتقدم سورة المُلك مشهداً حوارياً بين الكفار وبين خزنة جهنم: وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَجِّمِمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَبِشْسَ الْمُصِيرُ(٦) إِذَا أَلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَمَا شَهِيقاً وَهِيَ تَفُورُ(٧) تَكَادُ تَمَيْزُ مِنَ الْغَيْظِ كُلِّمَا أُلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنْتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ(٨) قَالُوا بَلَى قَدْ جَاءنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللهُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ كَبِيرٍ(٩) وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَشْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ(١٠) فَاعْتَرَفُوا بِذَنبِهِمْ فَسُحْقاً لَأَصْحَابِ السَّعِيرِ(١٠) فَاعْتَرَفُوا بِذَنبِهِمْ فَسُحْقاً لَأَصْحَابِ السَّعِيرِ(١٠)

وهو حوار لن يحدث كغيره من الحوارات التي يقدمها القرآن في يوم القيامة. وليس لجهنم مخلوقات حية كخزنة لأنه ليس في الآخرة مخلوقات تعمل، ولأن النار والجنة وكل خلق الله



في الدنيا والآخرة يُسيّر بقوانين ثابتة دون حاجة لمشغلين وإداريين ومهندسين لتسييره، كها هي حال كوننا هذا.

### استخدام ضمير الجمع للحديث عن الواحد

تقول سورة «ص»: وَهَلْ أَتَاكَ نَبَأُ الْحَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ(٢١) إِذْ دَخَلُوا عَلَى
دَاوُودَ فَفَزِعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا تَخَفْ خَصْمَانِ بَغَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَاحْكُم بَيْنَنَا بِالحُقِّ وَلَا
تُشْطِطْ وَاهْدِنَا إِلَى سَوَاء الصَّرَاطِ(٢٢) إِنَّ هَذَا أَخِي لَهُ تِسْعٌ وَتِسْعُونَ نَعْجَةٌ وَلِيَ نَعْجَةٌ
وَاحِدَهٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَرَّنِي فِي الْخِطَابِ(٢٣).

رجلان دخلا على داوود ليحكم بينهما فيها اختلفا فيه. والآية ٢٢ تقول: "ففزع منهم"، بدل أن تقول: "ففزع منهما".

نفس الآية تتحدث على لسان الرجلين: "قالوا لا تخف" بدل أن يقال: "قالا لا تخف".

نفس الآية تقول على لسان الرجلين: "خصمان بغي بعضنا على بعض" بدل أن يقال: لا تخف بغي أحدنا على الآخر.

وكل هذا مقبول لغوياً قبل مجيء سيبويه والنحويين في عصور متأخرة عن عصر الرسول.

وتقول سورة الممتحنة: قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَاء مِنكُمْ وَعِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهَّ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاء أَبَداً حَتَّى تُوْمِنُوا بِاللهَّ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللهَ مِن شَيْءٍ رَّبَنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ المُصِيرُ (٤).

وقد ورد ضمير الجمع للدلالة على الواحد في قوله: " وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ" لأنه لم يكن مع إبراهيم مؤمن وخرج معه سوى لوط، كها ورد في سورة العنكبوت: فَآمَنَ لَهُ لُوطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّ إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٢٦).

### أسلوب فريد ورد في سورة الصافات

إِنَّكُمْ لَذَائِقُو الْعَذَابِ الْأَلِيمِ (٣٨) وَمَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (٣٩) إِلَّا عِبَادَ اللهَ اللهَ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَ



لِّلشَّارِبِينَ(٤٦) لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ(٤٧) وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ عِينْ(٤٨) كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكْنُونٌ(٤٩).

"إلا" بمعنى "أما". فبعد أن ذكرت السورة ما سيحل بالكفار أخبرت بأن عباد الله المخلصين سيكون لهم الجنة، وتورد صوراً من النعيم.

وفي مكان آخر من السورة نفسها يرد ما يلي:

إِنَّهُمْ أَلْفُوْا آبَاءهُمْ ضَالِّينَ (٦٩) فَهُمْ عَلَى آثَارِهِمْ يُهْرَعُونَ (٧٠) وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ أَكُثْرُ الْأَوَّلِينَ (٧١) وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِم مُّنذِرِينَ (٧٧) فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُنذَرِينَ (٣٧)
 إِلَّا عِبَادَ اللهَّ المُخْلَصِينَ (٧٤) وَلَقَدْ نَادَانَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ المُجِيبُونَ (٥٧) وَنَجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيم (٧٦).

حديث عن المكذبين وما سيحل بهم، يُتلى بنفس الآية التي وردت في السابق: " إِلَّا عِبَادَ اللهَّ المُخْلَصِينَ، والتي بمعنى: "أما" عباد الله المخلصين. لكن يلاحظ هنا أنه لم يتبع الآية أي حديث عما ينتظر عباد الله المخلصين. لأنه ورد في الآيات: ٢١ - ٤٩ ولا حاجة لترديده.

وهو ما تكرر في مكان آخر من السورة: وإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنْ الْمُرْسَلِينَ (١٢٣) إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ
 أَلَا تَتَّقُونَ (١٢٤) أَتَدْعُونَ بَعْلاً وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَالِقِينَ (١٢٥) اللهَّ رَبَّكُمْ وَرَبَّ آبَائِكُمُ
 الْأُوَّلِينَ (١٢٦) فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لُحْضَرُ ونَ (١٢٧) إِلَّا عِبَادَ اللهَّ اللَّخْلَصِينَ (١٢٨) وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (١٢٩) سَلَامٌ عَلَى إِلْ يَاسِينَ (١٣٠) إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١٣١) إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١٣١)

والحديث عن الرسول إلياس وتكذيبهم له، والآيات تتوعدهم بأنهم سيحضرون يوم القيامة ليلقوا جزاءهم. ثم ترد الآية: «إلا عباد الله المخلصين»، دون أن تتحدث عما ينتظرهم من نعيم لأنه سبق وذكر في الآيات: ١ ٤ - ٤٩ ولا حاجة لترديده.

وللمرة الرابعة يتكرر الوضع في قوله تعالى: وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَباً وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لُمُحْضَرُونَ(١٥٨) شُبْحَانَ اللهَّ عَمَّا يَصِفُونَ(١٥٩) إِلَّا عِبَادَ اللهَّ اللهَّ عَلَيْهِ بِفَاتِنِينَ(١٦٦) فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ(١٦١) مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ بِفَاتِنِينَ(١٦٢) إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الْجَحِيم(١٦٣).

والحديث عن قريش واعتقادهم أن الملائكة (الذين لا يمكنهم رؤيتهم) بنات الله. ثم ترد



الآية: «إلا عباد الله المخلصين» دون أن تبين الآيات ما ينتظر عباد الله المخلصين لأنه سبق وذكر في الآيات: ٤١-٤٩.

# البدء بسرد الموضوع لا يكون بالضرورة من أوله

ورد ذكر خبر خلق آدم في سورة "ص" كها يلي: مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْم بِالْمَلاِ الْأَعْلَى إِذْ يَتْ مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْم بِالْمَلاِئِكَةِ إِنَّ يَخْتَصِمُونَ (٦٩) إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنَّ خَتْلِ مُبِينٌ (٧٠) إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنَّ خَالِقٌ بَشَراً مِن طِينِ (٧١) فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ (٧٢).

والآيات تذكر اختلاف مواقف الملائكة من خلق آدم قبل أن تذكر أن الله أبلغهم بالخبر، وهو أسلوب تكرر كثيراً في القرآن ومن ذلك ما ورد في بداية سورة النساء في قوله تعالى: وَإِنْ خِفْتُمُ أَلاَّ تُقْسِطُواْ فِي الْيَتَامَى فَانكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النَّسَاء مَثْنَى وَثُلاَثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمُ أَلاَّ تَعُولُواْ فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيُهانَكُمْ ذَلِكَ أَدْنَى أَلاَّ تَعُولُواْ(٣).

والآية توجب حقوق المرأة البتيمة وعدم ظلمها وأكل مالها بحجة الزواج بها. وفي آخر السورة يُذكر سبب هذا التشريع، وهو أن الناس اعتادوا الزواج بالبتيمة وأكل مالها وهضم حقوقها: يَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَاء قُلِ اللهُّ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُثْلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ فِي يَتَامَى النَّسَاء الَّلاقِي لاَ تُؤْتُونَهُنَ مَا كُتِبَ هُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ وَالمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلْدَانِ وَأَن اللهِ كَانَ بِهِ عَلِيهًا (١٢٧).

بدل أن تورد الآية (١٢٧) أولاً ثم تليها الآية (٣).

ومثله ما ورد في الآية الثالثة من سورة المائدة: حُرَّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالْدَّمُ وَ لَحْمُ الْجِنْزِيرِ
وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمُؤْفُوذَةُ وَالْمُرَدَّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْنُمْ
وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِالأَزْلاَمِ ذَلِكُمْ فِسْقٌ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ
مِن دِينِكُمْ فَلاَ تَخْشَوْهُمْ وَاحْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي
وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيناً فَمَنِ اضْطُرَ فِي مُخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمٍ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ
وَحِيمٌ (٣).

والآية تقول بأن الدين قد اكتمل (باكتهال فرض التشريعات) لكن التشريعات لم تكتمل إلا بنهاية السورة وليس بهذه الآية. ومع ذلك وردت الآية التي تقول باكتهال التشريعات سابقة للآيات التي اكتملت بها التشريعات. لكن بها أنها سورة واحدة نزلت في وقت واحد فكأن



السورة تقول: «إنه بهذه السورة تكون التشريعات قد اكتملت». فالدين بالفعل اكتملت تشريعاته بنزول سورة المائدة.

- ومثله: (الآيات: ١١٥-١٢٣) من سورة طه التي تتحدث عن خلق آدم وإبليس وتبدأ بالقول إن آدم نسي، قبل أن تعود وتخبر عن دعوة الملائكة لحضور خلق آدم: وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى آدَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً (١١٥) وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى (١١٦) فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوٌ لَّكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُجْرَكُمُكَا مِنَ الْجُنَّةِ فَتَشْقَى (١١٧) إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيها وَلَا تَعْرَى (١١٨) وَأَنْكَ لَا تَظْمَأُ فِيها وَلا تَعْرَى (١١٨) وَأَنْكَ لَا تَظْمَأُ فِيها وَلا تَعْرَى (١١٨) وَأَنْكَ لا تَظْمَأُ فِيها وَلا تَضْحَى (١١٩) فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلُ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْحُلْدِ وَمُلْكِ لا يَبْلَى (١٢٠) فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَدَتْ هَمُّ اسُواتُهُمَّا وَطَيْقَا يَخُصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ وَمُلْكِ لا يَبْلَى (١٢٠) فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَدَتْ هَمُّ اسُواتُهُمَّا وَطَيْقَا يَخُصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْجُنَّةِ وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ فَعَوى (١٢١) ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى (١٢٢) قَالَ الْهِبِطَا الْمُعْطَى عَدُو فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَنِ اتَبَعَ هُدَايَ فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشِلُ وَلَا يَضِلُ وَلَا يَشَلُ مَرِيهُ فَيَوى (١٢١) .
- ومثله: وَمَا كَانَ هَــذَا الْقُرْآنُ أَن يُفْتَرَى مِن دُونِ الله وَلَكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ
   وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لاَ رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبً الْعَالَمِينَ(٣٧) أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ
   مَّنْلِهِ وَادْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ الله إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٣٨) يونس.

ولو اتبع القرآن أسلوبنا لجاءت الآية (٣٨) أولاً، لكن السورة نفت أولاً أن يكون القرآن مفترى من دون الله أولاً، ثم ذكرت أن قريشاً تقول بأنه مفترى.

ومثله ما ورد في سورة النازعات: وَالنَّازِعَاتِ غَرْقاُ(١) وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطاً(٢)
 وَالسَّابِحَاتِ سَبْحاً(٣) فَالسَّابِقَاتِ سَبْقاً(٤) فَالْمَدَّبِرَاتِ أَمْراً(٥) يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ(١)
 تَتْبُعُهَا الرَّادِفَةُ(٧) قُلُوبٌ يَوْمَئِذِ وَاجِفَةٌ(٨) أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ(٩) يَقُولُونَ أَئِنَّا لَمُرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ(١٠) أَئِذَا كُنَّ خَاسِرَةٌ(١٢) فَإِنَّمَا هِيَ فَا لَحُافِرَةٌ (١٠) فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَاجِدَةٌ (١٤).

المفسرون يتوسعون في الحديث عما يقصد بالألفاظ المستخدمة في القسم الوارد في بداية هذه السورة وفي السور الأخرى، وكأن معرفتها غاية بحد ذاتها، وليست فقط ألفاظاً للقسم.

والآيات: ١٤-١ تتحدث عن قريش، وكيف سيجدون أنفسهم وقد أحضروا ليوم القيامة



الذي ينكرون، وأسلوب القرآن هنا ذكر ما سيحدث في الآخرة وبعث الناس أو لا ثم ذكر ما قالت قريش في الدنيا عن البعث. ولو اتبعنا الأسلوب السائد لجاءت الآيات بهذا الترتيب: وَالنَّازِعَاتِ غَرْقاً (۱) وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطاً (۲) وَالسَّابِحَاتِ سَبْحاً (۳) فَالسَّابِقَاتِ سَبْقاً (٤) فَالدَّبَرَاتِ أَمْراً (٥) يَقُولُونَ أَيْنَا لَمُرُدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ (۱۰) أَيْذَا كُنَّا عِظاماً نَّخِرَةً (۱۱) قَالُوا يَلْكَ إِذا كَرَّةٌ خَاسِرَةٌ (۱۲) فَالِنَّا لَمُرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ (۱۰) فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ (۱۲) يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ (۲) تَتَبْعُهَا الرَّادِفَةُ (۷) قُلُوبٌ يَوْمَيْذِ وَاجِفَةٌ (۸) أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ (۹).

ومثله: في سورة الشعراء الآيات (٥٧-٥٩) التي تخبر عما حدث بعد غرق فرعون،
 وهي تسبق الحديث عن خروج فرعون لملاحقة موسى وبني إسرائيل: فَأَخْرَجْنَاهُم مَّن جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ (٥٧) وَكُنُوزٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ (٥٨) كَذَلِكَ وَأُورَثْنَاهَا بَنِي إِسْرَ اثِيلَ (٩٩).

ثم تعود السورة للحديث عما حدث قبل ذلك، من ملاحقة فرعون لموسى وغرقه: فَأَتْبَعُوهُم مُشْرِقِينَ (٦٠) فَلَمَّا تَرَاءى الجُمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُذرّكُونَ (٦١) قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهُدِينِ (٦٢) فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِب بِّعَصَاكَ الْبَحْرِ فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ (٦٣) وَأَزْلَفْنَا ثُمَّ الْآخَرِينَ (٦٤) وَأَنجَيْنَا مُوسَى وَمَن مَّعَهُ أَجْعِينَ (٦٥) ثُمَّ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ (٦٣) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤُمِنِينَ (٦٧) وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (٦٨).

وجاء في سورة الأنعام: وَمَا لَكُمْ أَلاَّ تَأْكُلُواْ عِنَا ذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ
 عَلَيْكُمْ إِلاَّ مَا اضْطُرِ رْتُمْ إِلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيراً لَيْضِلُونَ بِأَهْوَائِهِمَ بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ
 بِالمُعْتَدِينَ (١١٩).

والسورة لم تفصل ما حرم قبل هذه الآية أبداً، لكنها فصلته في أواخر هذه السورة: قُل لاَّ أَجِدُ فِي مَا أُوْجِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَةَ أَوْ دَماً مَّسْفُوحاً أَوْ لَخَمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقاً أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِّ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(١٤٥).

 وجاء في سورة الأنعام: وَجَعَلُواْ لله مِمَّا ذَرَاً مِنَ الْحَرْثِ وَالأَنْعَامِ نَصِيباً فَقَالُواْ هَـذَا لله بِزَعْمِهِمْ وَهَـذَا لِشُرَكَآتِنا فَهَا كَانَ لِشُركَآئِهِمْ فَلاَ يَصِلُ إِلَى الله وَمَا كَانَ لله فَهُو يَصِلُ إِلَى شُرَكَآئِهِمْ سَاء مَا يَحْكُمُونَ(١٣٦) وَكَذَلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرٍ مِّنَ المُشْرِكِينَ قَثْلَ أَوْلاَدِهِمْ



ولو اتبع القرآن أسلوبنا لجاءت الآيات بالترتيب التالي: (١٣٦،١٣٨،١٣٩،١٣٧، ١٤٠).

ومثله قوله تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُو اْاسْتَعِينُو أَبِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ إِنَّ اللهَّ مَعَ الصَّابِرِينَ (١٥٣) وَلاَ تَقُولُواْ لِمَن يُفْتَلُ فِي سَبيلِ اللهَ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْبَاء وَلَكِن لاَّ تَشْعُرُونَ (١٥٤) وَلَنَبْلُونَّكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخُوفُ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ الأَمْوَالِ وَالأَنفُسِ وَالنَّمَرَاتِ وَبَشَرِ الصَّابِرِينَ (١٥٥) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا للهَ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) أُولَـئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ (١٥٥) البقرة. أُولَـئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ (١٥٧) البقرة.

ولم يدخل المسلمون حرباً بعد، بل إن فرض القتال جاء في آيات لاحقة: كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّواْ شَيْئًا وَهُوَ شَرِّ لَّكُمْ وَاللهُ يُعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (٢١٦) البقرة.

ومثله آيات الحج في سورة البقرة، حيث تبدأ وكأن هناك حديثاً سابقاً عن الحج، كها يلي: وَأَيْمُواْ الحُبَّجَ وَالْعُمْرَةَ للهَ فَإِنْ أُخْصِرْتُمْ فَهَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْمُدْي وَلاَ تَخْلِقُواْ رُؤُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَجِلَّهُ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ بِهِ أَذَى مِّن رَّأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَفَةٍ أَوْ نُسُكِ فَإِذَا أَمِنتُمْ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ بِهِ أَذَى مِّن رَّأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَفَةٍ أَوْ نُسُكِ فَإِذَا أَمِنتُمْ فَمَن تَمَّتَع بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَبِّ فَهَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْمُدْيِ فَمَن لَمَّ يَكِن أَهْلُهُ فَصِيامُ ثَلاَقَةٍ أَيَّامٍ فِي الحُبِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعَتُمْ يَلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لَمِن لَمْ يَكُن أَهْلُهُ خَاضِرِي الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ وَاتَّقُواْ اللهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (١٩٦).

مع أنه لم يسبق الحديث عن أعمال الحج، لأن السورة ستنحدث عن الحج في الآيات التالية: الحُتَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الحُجَّ فَلاَ رَفَثَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ جِدَالَ فِي الحُجِّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللهُ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الأَلْبَابِ(١٩٧).



ثم تواصل السورة بيان كيف يبدأ الحج وأعماله:

لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضْلاً مِّن رَّبِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُم مِّنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُواْ الله عِندَ المُشْعَرِ الحُرْامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن قَبْلِهِ لِمَنَ الضَّالِّينَ(١٩٨) ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ الْخَرَامِ وَاذْكُرُواْ الله إِنَّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ(١٩٩) فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُواْ الله كَذِكْرِكُمْ آبَاءكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً فَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدَّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقِ (٢٠٠) وَمِنْهُم مَّن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدَّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ الله فَي الله عَلَيْهِ وَمَن تَأْخَرَ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمِن اتَّقَى وَاتَّقُواْ الله مَّعْدُودَاتٍ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخَرَ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمِن اتَّقَى وَاتَّقُواْ الله وَاعْلَمُوا أَنْكُمُ إِلَيْهِ كُنْ مَرُونَ (٢٠٣).

وتتحدث سورة البقرة عن تثبيت القبلة: سَيَقُولُ السُّفَهَاء مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَّهُمْ عَن فِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا قُل للهِّ المُشْرِقُ وَالمُغْرِبُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ (١٤٢) وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ عِنَّ يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى اللَّهِ يَن اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيهَانِكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَوُوفَ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيهَانِكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَوُوفَ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى اللهِ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيهَانِكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَوُوفَ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى اللَّذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيهَانِكُمْ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَوُوفَ لَكُولُواْ وَجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ اللّهِ يَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ يَعْمَلُونَ (١٤٤٢) قَدْ ذَرَى تَقَلَّبَ وَجُهِكَ فِي السَّيَاء فَلَنُولِينَاكُ فَيْلُهُ تَرْضَاهَا فَولُ وَجُهِكَ شَطْرَهُ وَإِنَّ اللّهُ إِنَّ اللّهُ يَتَعْلَمُ وَاللهُ اللهُ بِعَافِلُ عَمَّا يَعْمَلُونَ (١٤٤٤) البقرة .

فالسورة بدأت تتحدث عن تساؤل الناس عن تحول المسلمين للقبلة، وكأنه سبق الحديث عن هذا التحول، ثم تخبرنا السورة عما حدث فيما بعد.

ولو أردنا أن نرتب الآيات حسب ما اعتدنا عليه الآن فستكون كما يلي:

قَدْ نَرَى تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاء فَلَنُوَلِّيَنَّكَ فِبُلَةً تَرْضَاهَا فَوَلَّ وَجْهَكَ شَطْرَ المُسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وُجُهِكَ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوْتُواْ الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحُقُّ مِن رَّجَّهِمْ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ (٤٤٢) سَيَقُولُ السُّفَهَاء مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَّهُمْ عَن قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا قُل للهُ المُشْرِقُ وَالمُعْرِبُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (١٤٢) وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَا لَتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً وَمَا جَعَلْنَا



الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِعَ إِيهَانَكُمْ إِنَّ اللهَّ بِالنَّاسِ لَرَقُوفٌ رَّحِيمٌ(١٤٣). ومثله قوله تعالى:

يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ إِنَّ اللهَّ مَعَ الصَّابِرِينَ (١٥٣) وَلاَ تَقُولُواْ
 لَمِنْ يُفْتُلُ فِي سَبيلِ اللهَّ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاء وَلَكِن لاَّ تَشْعُرُونَ (١٥٤) وَلَنَبْلُوَ نَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخُوفْ وَالخَّوفْ وَالجُّوعِ وَنَفْصَ مِّنَ الأَمْوَالِ وَالأَنفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ (١٥٥) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لللهَ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعونَ (١٥٦) أُولَـئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رَبِّمْ وَرَحْمةٌ وَأُولَـئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رَبِّمْ وَرَحْمةٌ وَأُولَـئِكَ هُمُ المُهْتَدُونَ (١٥٧) البقرة.

والقتال لم يبدأ بعد لأن السورة نزلت قبل بدر، كها أن القتال لم يفرض إلا في آيات قادمة بدءً من الآية: (١٩٠)، ومع ذلك تقول السور في آية سابقة: وَلاَ تَقُولُواْ لَمِنْ يُقْتَلُ فِي سَبيلِ اللهِّ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاء وَلَكِن لاَّ تَشْعُرُونَ (١٥٤).

وكأن القتال قد بدأ بالفعل، وكان هناك قتلي من المسلمين.

#### و مثله:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ (١٨٣) أَيَّاماً مَعْدُودَاتٍ فَمَن كَانَ مِنكُم مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْراً فَهُو خَيْرٌ لَهُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُتتُمْ يَظِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْراً فَهُو خَيْرٌ لَهُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُتتُم تَعْلَمُونَ (١٨٤) شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدَى لِّنَاسٍ وَبَيَّنَاتٍ مَن المُكنَى وَالْفُرْ قَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللهُ عَنْ وَلَيْكَبُرُواْ اللهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ يُولِللهُ وَلَيْكُمُ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَعَلَكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَيْكَبِرُواْ اللهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلِكُمْ وَلَعْلَكُمْ وَلَوْلُونَ (١٨٥) البقرة.

فالآية: (١٨٣) تتحدث عن أن الصوم كتب على المسلمين، ثم تقول الآية: (١٨٤) إن الصوم يكون لأيام معدودات. ثم تبين الآية: (١٨٥) أن المقصود بالأيام المعدودات هي أيام شهر رمضان.



# كل آية تتحدث عن موضوع

في عدد من سور القرآن تتنقل الآيات من موضوع لآخر، بحيث إن كل آية تتحدث عن موضوع منفصل عما تتحدث عن الآية قبلها أو بعدها. وفيها يلي مثال على ذلك: إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعُبُدُونِ(٩٢) وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ كُلِّ إِلَيْنَا رَاجِعُونَ (٩٣) فَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفُرَانَ لِسَعْيِهِ وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ (٩٤) وَحَرَامٌ عَلَى فَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَا كُفُرَانَ لِسَعْيِهِ وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ (٩٤) وَحَرَامٌ عَلَى فَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مَوْمِنٌ فَلَا كُفُرَانَ لِسَعْيِهِ وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ (٩٤) وَحَرَامٌ عَلَى فَرْيَةٍ أَهْلَكُنَاهَا أَنْهُمْ لَا يَرْجِعُونَ (٩٥) حَتَّى إِذَا فَيَحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَسِلُونَ (٩٦) وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُّ فَإِذَا هِي شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَا وَيْلَنَا قَدُ كُنَّا فِي عَسَلُونَ (٩٦) وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُ فَإِذَا هِي شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَا وَيْلَنَا قَدُ كُنَا فِي غَلْلَهِ هَرْ هَذَا بَلُ كُونًا هَا وَيُلَنَا قَدُ كُنَا فِي عَلَاهُ هَدْ الْمِنْ هَذَا بَلْ كُنَا ظَالِينَ (٩٧) الأنبياء.

فالآية: (٩٢) المخاطب المؤمنون، الآية: (٩٣) الحديث عن الكافرين، الآية: (٩٤) تأكيد حقيقة أن كل نفس بها كسبت رهينة، والآية: (٩٥) تأكيد حقيقة أن من هلك لن يعود، والآية: (٩٥) تأكيد حقيقة أن من هلك لن يعود، والآية: (٩٦) الحديث عن قبائل يأجوج ومأجوج التي تحدثت عنهم سورة الكهف وكيف تم منعهم عن الإغارة على سكان زراعيين مستقرين في مناطق قريبة منهم بواسطة سد. والآية هنا تشير إلى أن سد ذي القرنين لن يدوم طويلاً وسينهار وسيفتح ليأجوج ومأجوج للغارات على المزارعين مرة أخرى. والآية: (٩٧) تتحدث عن يوم القيامة وموقف الكافرين، والحديث عن الكفار في السور المكية يقصد بهم قريش في الغالب.

إذاً، لدينا ست آيات، كل آية تتحدث عن موضوع لا علاقة له بالموضوع الذي تتحدث عنه الآيات الأخرى.

### ذكر بعض شخصيات الحدث دون آخرين

ثُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِم مُّوسَى بِآيَاتِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَظَلَمُواْ بِهَا فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةً المُّفْسِدِينَ(١٠٣)الأعراف.

مع أن موسى وهارون ذهبا لفرعون لكن هارون لم يذكر هنا، وذكر في سور أخرى.

ومثله ذكر إبراهيم وإسحاق دون إسهاعيل، كها في سورة "ص": وَاذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الأَيْدِي وَالأَبْصَارِ(٤٥).

فيها يذكر عادة إسهاعيلَ وإسحاق: الْحَمْدُ للهُّ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاء (٣٩) إبراهيم.



### ذكر بعض الحقيقة

قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا لَكَ أَلاَّ تَكُونَ مَعَ السَّاجِدِينَ (٣٢) قَالَ لَمْ أَكُن لَأَسْجُدَ لِبَشَرِ خَلَقْتَهُ مِن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَاٍ مَّسْنُونِ (٣٣) الحجر.

من أساليب القرآن أنه عندما يذكر حادثة تاريخية قد لا يذكرها بكل تفاصيلها في سورة واحدة ويسردها بترتيب وقوعها. وهنا تذكر الآيات أن إبليس امتنع عن السجود لأن آدم خلق من طين. ولو لم نراجع السور الأخرى التي تذكر القصة واعتمدنا على ما ذكر هنا فإننا سنغفل نصف الحقيقة. ذلك أن امتناع إبليس من السجود يعود لشعوره بالفوقية كونه خلق من نار (طاقة) وهو ما ذكرته سور أخرى بينها خلق آدم من طين. لذا للإلمام بتفاصيل أي حادثة يجب الرجوع لكل السور التي ذكرتها وتجميع كل ما قيل عنها للحصول على القصة كاملة.

فإبليس امتنع عن السجود لأنه (كما صرح) خلق من نار وآدم خلق من طين، والمخلوقات من نار تفضل المخلوقات الحسية ببعض القدرات، وهو ما أشعر إبليس بالفوقية. ولم يكن امتناعه عن السجود لأن آدم خلق من طين فقط.

ومثله: وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَراً مِّن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَّاٍ مَّسْنُونِ (٢٨) الحجر. فآدم مر بكل مراحل التخلق التي مرت بها الأجيال الأولى للسلالات البشرية، لكنه هنا لم يذكر سوى مرحلتين .

# حديث الآيات عن موضوع ثم تنتقل لموضوع آخر ثم تعود للحديث الأول وكأنه لم ينقطع

سورة الصافات تتحدث عن نعيم الجنة للمؤمنين: أُوْلَئِكَ لَمُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ(٤١) فَوَاكِهُ وَهُم مُّكْرَمُونَ(٤٢) فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ(٤٣) عَلَى سُرُرٍ مُتَقَالِلِينَ(٤٤) يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسٍ مِن مَّعِينِ(٤٥) بَيْضَاء لَذَةٍ للشَّارِبِينَ(٤٦) لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ(٤٧) وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ عِينٌ(٤٨) كَأَتَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ(٤٩).

ثم تنتقل السورة للحديث عن موضوع آخر: فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءلُونَ (٠٥) قَالَ



١ انظر فقرة: خلق الإنسان / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

قَائِلٌ مِّنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ(٥١) يَقُولُ أَئِنَكَ لِمَنْ الْمُصَدِّقِينَ(٥٢) أَثِذَا مِثْنَا وَكُنَّا ثُرَاباً وَعِظَاماً أَثِنَّا لَمِينُونَ(٥٣) قَالَ هَلْ أَنتُم مُّطَّلِعُونَ(٥٤) فَاطَّلَعَ فَرَآهُ فِي سَوَاء الجُتَحِيمِ(٥٥) قَالَ تَاللهَّ إِنْ كِدتَّ لَثُرْدِينِ(٥٦) وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ المُحْضَرِينَ(٥٧) أَفَيَا نَحْنُ بِمَيِّينَ(٥٨) إِلَّا مَوْتَتَنَا الْأُولَى وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ(٥٩) إِنَّ هَذَا لَمُهُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ(٦٠) لِمُثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلْ الْعَامِلُونَ(٦٦).

ثم تعود السورة للحديث عما ينتظر الكفار من عذاب استكمالاً للحديث الذي توقف عند الآية (٤٩): أَذَلِكَ خَيْرٌ نُّزُلاً أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ(٦٢) إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِثْنَةً لِلظَّالِينَ(٦٣) إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِثْنَةً لِلظَّالِينَ(٣٦) إِنَّا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الجُنجِيمِ(٦٤) طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُؤُوسُ الشَّيَاطِينِ(٣٥) فَإِنَّهُمْ لَآكِلُونَ مِنْهَا شَكِاؤُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ (٦٥).

فقوله: «أذلك خير نزلاً أم شجرة الزقوم» مقارنة بها وعد به المؤمن والذي تحدثت عنه الآيات (٤٢-٤٩)، وليس مقارنة بالآيات (٥٠-٦١).

وجاء في سورة الكهف ما يلي: سَيَقُولُونَ ثَلَائَةٌ رَّابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خُسَةٌ سَادِسُهُمْ
 كَلْبُهُمْ رَجْماً بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُل رَبِّي أَعْلَمُ بِعِدَّتِهِم مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ فَلَا تُعَارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَاء ظَاهِراً وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّنَهُمْ أَحَداً (٢٢) وَلَا تَقُولَنَّ لِنَيْءٍ قَلِيلٌ فَلَا ثَمَارٍ فِيهِمْ إِلَّا مِرَاء ظَاهِراً وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مِّنَهُمْ أَحَداً (٢٢) وَلَا تَقُولَنَّ لِنَيْءٍ إِلَى فَاعِلْ فَلِكَ غَداً (٣٢) إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ وَاذْكُر رَّبَكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَى أَن يَهْدِينِ رَبِّ لِأَقْرِبَ مِنْ هَذَا رَشَداً (٢٤) وَلَبِمُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِثَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعاً (٢٥).

والحديث كان عن أهل الكهف ثم يتحول الحديث في الآيتين (٢٢-٢٣) إلى مخاطبة الرسول، قبل أن تعود السورة لمواصلة الحديث عن أهل الكهف.

وتقول سورة لقمان: وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقُهَانَ الْجِكْمَةَ أَنِ اشْكُوْ لللَّ وَمَن يَشْكُوْ فَإِنَّمَا يَشْكُوُ لِنَفْسِهِ
وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللهَّ عَنِيٌّ حَمِيدٌ(١٢) وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لِابْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَيَّ لَا تُشْرِكُ بِاللهَّ
إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ(١٣) وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُناً عَلَى وَهُنِ وَفِصَالُهُ
فِي عَامَيْنِ أَنِ اشْكُو لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمُصِيرُ (١٤) وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا
لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعُهُم وَصَاحِبْهُم إِن اللَّهُ نِنَا مَعْرُوفاً وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمُّ لَلْهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهَ مِنْ خَرْدَلِ
إِلَىَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَنْبَتُكُم بِهَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (١٥) يَا بُنَيَّ إِنِّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ
فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَاوَاتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا الللهِ إِنَّ اللهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ (١٦)



يَا بُنِيَّ أَقِمِ الصَّلَاةَ وَأُمُرْ بِالْمُعُرُوفِ وَانْهَ عَنِ المُنكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ(١٧) وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُحْتَالٍ فَخُورٍ (١٨) وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكَرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ (١٩).

الآيات تبدأ من الآية (١٢) بالحديث عن لقهان ووعظه لابنه، ثم تنتقل الآيتان(١٤-١٥) للحديث عن حقوق الوالدين، بعدها تعود الآيات (١٦-١٩) لاستكمال حديث لقهان.

ومثله: وَمَا تَنَزَّلَتْ بِهِ الشَّيَاطِينُ (۲۱۰) وَمَا يَنبَغِي لَمُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ (۲۱۱) إِنَّهُمْ عَنِ
 السَّمْع لَمُغُزُ ولُونَ (۲۱۲) الشعراء.

ثم تتحول السورة لموضوع آخر بخص الرسول: فَلَا تَدْعُ مَعَ اللهَّ إِلْمَا آخَرَ فَتَكُونَ مِنَ المُعَذَّبِينَ (٢١٣) وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ (٢١٤) وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ المُؤْمِنِينَ (٢١٥) فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّ بَرِيءٌ ثَمَّا تَعْمَلُونَ (٢١٦) وَتَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ (٢١٧) الَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ (٢١٨) وَتَقَلَّبُكَ فِي السَّاجِدِينَ (٢١٩) إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٢٢٠).

ثم تعود للرد على اتهام قريش بأن القرآن نزلت به الشياطين: هَلْ أَنْبَنْكُمْ عَلَى مَن تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ(٢٢١) تَنَزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمِ(٢٢٢) يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذِبُونَ(٢٢٣) وَالشُّعْرَاء يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ(٢٢٤) أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ(٢٢٥) وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ (٢٢٦).

ومثله: وَلاَ يَنفَعُكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ اللهُ يُرِيدُ أَن يُغْرِيَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٣٤) أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَعَلَيَّ إِجْرَامِي وَأَنَا بَرِيءٌ مَّنَ ثَجْرَمُونَ (٣٥) وَأُوحِيَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلاَّ مَن قَدْ آمَنَ فَلاَ تَبْتَئِسْ بِهَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ (٣٦) هود.

سورة هود تتحدث عن نوح في الآيات (٢٥-٤٩) لكن الآية (٣٥) تتحدث عن قريش واتهامهم للرسول، ثم تعود السورة لتكملة الحديث عن نوح.

وسورة العنكبوت مثال آخر على أسلوب القرآن الذي يتحدث عن موضوع ثم يخرج
 لآخر ويعود ويخرج وهكذا، كما يلى:

تبدأ السورة بالحديث عن تعذيب قريش للمستضعفين في الآيات: (١-٥١).



ثم تتحدث السورة عن إبراهيم في الآيات: (١٦-١٧).

ثم تعود السورة لمخاطبة قريش في الآيات: (١٨-٢٣).

ثم تعود لاستكمال الحديث عن إبراهيم في الآيات: (٢٤-٢٧).

# ذكر الحدث وكيف انتهى باختصار أولاً ثم تعود الآيات لسرد التفاصيل

جاء في سورة الأعراف: ثُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِم مُّوسَى بِآيَاتِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَظَلَمُواْ
 بِهَا فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ اللَّفْسِدِينَ (١٠٣) وَقَالَ مُوسَى يَا فِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ (١٠٤).

الآية (١٠٣) تذكر قصة موسى مع فرعون باختصار، ثم تبدأ السورة بذكر تفاصيل تلك الأحداث في الآيات: (١٠٤-١٧٤).

# استخدام صيغ العاقل لغير العاقل

ع اجاء في سورة الصافات ضمن الحديث عن إبراهيم: فرَاغَ إِلَى آلِمِتِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ (٩١) مَا لَكُمْ لَا تَنطِقُونَ (٩٢) فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرْباً بالْيَمِينِ (٩٣).

آلهة قوم إبراهيم أصنام من حجارة، ومع ذلك استخدم القرآن صيغة «فراغ عليهم» المستخدمة للعاقل حسب قواعد النحو. ولم يقل: «فراغ عليها ضرباً».

# استخدام «فعلنا» والفعل صدر من غير المتكلم

تقول سورة الذاريات: قَالَ فَهَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا المُرْسَلُونَ (٣١) قَالُوا إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى فَوْمِ جُرِّمِينَ (٣٢) لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن طِينٍ (٣٣) مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ (٣٤) فَهَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ المُسْلِمِينَ (٣٦) فَهَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ المُسْلِمِينَ (٣٦) وَمَرَكُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ المُسْلِمِينَ (٣٦)
 وَتَرَكُنَا فِيهَا آيَةً لَلَّذِينَ يَخَافُونَ الْعَذَابَ الْأَلِيمَ (٣٧).

المخلوقات الكونية التي حضرت لإبراهيم، تتحدث عن أنها هي من أهلك قوم لوط بإرسال تلك الحجارة السائلة كالطين والشديدة الحرارة، وهي من أخرج لوطاً ومن آمن معه وكأن تلك المخلوقات حملت لوطاً ومن آمن ونقلتهم بعيداً.

والواقع أن هلاك قوم لوط حدث بفعل ثوران بركان، لكن بها أن تلك المخلوقات الكونية



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

تنفذ أمر الله، فكأنها هي من أحدثت الكارثة. كما أن لوطاً والذين آمنوا معه خرجوا من القرية بأنفسهم، لكن بما أن المخلوقات الكونية هي من أبلغ لوطاً بالخروج، فكأنهم هم من أخرجه.

ومثله: فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ وَهُوَ مُلِيمٌ (٤٠) الذاريات.

والحديث هنا عن غرق فرعون وجنوده، الذين غرقوا عندما أقدموا باختيارهم على دخول اليم لملاحقة موسى وبني إسرائيل، ولم يجبروا بالقوة للدخول في البحر، أو يسلط الله عليهم قوة حملتهم عنوة وألقتهم في اليم.

### تغير ضمير المتكلم في حديث واحد

فَدَعَا رَبَّهُ أَنَّ هَوُلًاء قَوْمٌ مُجُرِمُونَ (٢٢) فَأَسْرِ بِعِبَادِي لَيْلاَّ إِنَّكُم مُّتَّبَعُونَ (٢٣) الدخان.

الآية الأولى تقول بأن موسى دعا ربه، والآية التي تلت تقول: فأسر بعبادي (المتكلم هو الله والمخاطب موسى). لكنها لا تقول بأن الله أمر موسى بالخروج ليلاً، ومع ذلك نفهمها ببساطة. لكن لو حاولت أن أقلد هذا فسيأتي كلامي لا معنى له. فلو قلت مثلاً: ((فقال لي أحمد أنقذني، فاخرج واتجه لليمين)). فلن يتمكن أحد أن يفهم أني قلت له: يا أحمد اخرج واتجه لليمين.

### سرد القرآن للحدث

الآيات في كثير من الأحيان لا تسرد القصة كها نسردها، بل تصور القصة وكأنها لوحة فسيفساء مكونة من قطع موزاييك متراصة. وتعطينا الآيات قطعة هنا وهناك بحيث يستنتج القارئ أو السامع بقية القطع بسهولة لتكتمل اللوحة. وفيها يلي أمثلة على ذلك:

تقول سورة "طه": قَالَ بَلْ أَلْقُوا فَإِذَا حِبَاهُمْ وَعِصِيَّهُمْ يُخْيَلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى (٦٦) فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةٌ مُّوسَى (٦٧) قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنتَ الْأَعْلَى (٦٨) وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَفْ مَا صَنَعُوا إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى (٦٩) فَأَلْقِيَ السَّحَرَةُ سُجَّداً قَالُوا آمَنًا بِرَبِّ هَارُونَ وَمُوسَى (٧٠).

الآيات تصف كيف تم اللقاء بين موسى والسحرة، ثم فجأة تنتقل الآية (٧٠) إلى مشهد آخر يظهر السحرة وقد سجدوا إيهاناً بالله. تاركة لنا إكهال قطع الفسيفساء الناقصة، كالتالي:



بعد أن ألقى السحرة سحرهم قام موسى وألقى عصاه فتلقفت حبالهم وعصيهم، مما جعل السحرة يتأكدون أنهم أمام عمل رباني وقوة تفوق قوة السحر فسجدوا.

ومثله: وَٱلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَفْ مَا صَنَعُوا إِنَّمَا صَنَعُوا كَبْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَبْثُ ٱتَى (٢٩) فَأَلْقِيَ السَّحَرَةُ سُجَّداً قَالُوا آمَنَّا بِرَبَّ هَارُونَ وَمُوسَى (٧٠) قَالَ آمَنتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السَّحْرَ فَلاَّقَطْعَنَّ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُم مَّنْ خِلَافِ وَلَا ضَلَّمَ أَيْنَا أَشَدُ عَذَاباً وَأَبْقَى (٧٧) قَالُوا لَمَ نُوثِرَكَ عَلَى مَا جَاءَنا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالَّذِي فَطَرَنَا فَافْضِ مَا أَنتَ قَاضِ إِنَّا يَقْضِي هَذِهِ الْحُيَّاةَ الدُّنْيا(٧٧) إِنَّا آمَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السَّحْرِ وَاللهُ خَيْرٌ لَنَا خَطَايَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السَّحْرِ وَاللهُ خَيْرٌ وَأَنْفَى وَاللهُ خَيْرٌ وَاللهُ خَيْرٌ وَاللهُ خَيْرٌ وَاللهُ خَيْرٌ وَاللهُ عَلَى مَا جَاءَنا مِن يَأْتِ رَبَّهُ مُحْرِماً فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيها وَلَا يَخْيى (٤٧) إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُحْرِماً فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيها وَلَا يَخْيى (٤٧) وَمَنْ يَأْتِيهُ مُؤْمِنا قَدْ عَمِلَ الصَّالِحِاتِ فَأُولَئِكَ لَكُمُ الدَّرَجَاتُ الْعُلَى (٧٧) جَنَّاتُ عَدْنِ تَجْرِي وَاللهُ مَوْنَ فَوْمَهُ وَمَا الْمَالِحِاتِ فَالْوَلِكَ خَزَاء مَن تَزَكَّى (٢٧) وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ مِن يَأْتِمَ عَمْ اللّهُ مِنْ الْبَحْرِ يَبَساً لَا تَخَلَى دَرَكا وَلَا تَخْشَى (٧٧) فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعُونُ بِجُنُودِهِ فَغَشِيهُم مِّنَ الْبَمُّ مَا غَشِيهُمْ (٧٨) وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَى (٧٧) فَأَنْبَعَهُمْ فَوْمُولُ بِجُنُودِهِ فَغَشِيهُمْ مِّنَ الْبَمُ مَا غَشِيهُمُ مَا عَشِيهُمُ مَا وَأَضَلَ فِرْعُونُ فَوْمَهُ وَمَا هَدَى (٧٧)

حتى الآية (٧٦) والحديث عن السحرة ومبارزتهم لموسى، ثم فجأة تنتقل السورة في الآية (٧٧) إلى موسى وقد خرج معه بنو إسرائيل في الليل وكيف ضرب لهم طريقاً يابساً في البحر وكيف لحقهم فرعون وغرق.

تاركاً لنا القرآن إكمال ما لم تأت الآيات على ذكره، من سجود السحرة إلى أن خرج موسى ببني إسرائيل من قرية مصر.

ومثله: فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦) أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَ النِيلَ (١٧)
 قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ (١٨) الشعراء.

الآيتان (١٦-١٧) تتحدثان عن تكليف موسى وهارون بالرسالة لفرعون. ثم فجأة تنتقل الآية (١٨) وقد وصل موسى وهارون لفرعون وبدأت دعوتها له. وما بين الحدثين يمكن للقارئ تصوره كما يلي: غادر موسى من البقعة المباركة في الوادي المقدس طوى التي حدث فيها التكليم وعاد لزوجته التي تركها لوحدها عندما رأى النار، وأخبرها بها حدث له.



وأخلدا للنوم، وفي الصباح تبينا الطريق الصحيح للعودة وسلكاه. وبعد أن وصلا مقر إقامة شيخ مدين أخبراه بها حدث، ولابد أن موسى ترك زوجته عند والدها وتوجه لمصر القريبة. وهناك التقى بوالدته وأفراد عائلته وأخاه هارون وأبلغه أن الله كلفه معه للذهاب إلى فرعون. وبالفعل توجها في اليوم التالي لقصر فرعون واستطاعا الوصول لمجلسه وحدث بينهها أول لقاء بدأت الحديث عنه الآية (١٧).

ومثله ما ورد في سورة الصافات ضمن حديثها عن إبراهيم: فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَشْفَلِينَ (٩٨) وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ (٩٩) رَبَّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ (١٠٠) فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامِ حَلِيمٍ (١٠١) فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنِيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْنَامِ أَنِّي أَذْبُحُكَ فَانظر مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِن شَاء اللهُ فِي الْمُنَامِ أَنِّي أَذْبُحُكَ فَانظر مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبِتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِن شَاء اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ (١٠٢) فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ (١٠٣) وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ (١٠٤) قَدْ صَدَّفْتَ الرُّوْيَ إِنَّا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ (١٠٥) إِنَّ هَذَا هُوَ الْبَلَاء المُبِينُ (١٠١) وَقَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (١٠١) وَنَكَ مُنْ عَبَادِنَا المُؤْمِنِينَ (١١١) وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١١١) وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١١١) وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ الصَّالِحِينَ (١١١) وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ الصَّالِحِينَ (١١١) وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ الطَّالِحِينَ (١١٤) وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ الطَّالِحِينَ (١١١) وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِنَ الطَّالِحِينَ (١١٤) وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِنَ

وسنعيد هنا ذكر الآيات مع ذكر ما لم تذكره بين قوسين، كما يلي:

فَأَرَادُوا بِهِ كَيْدا فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَسْفَلِينَ (٩٨) (وتمكن إبراهيم من الهرب خارج القرية) وقال إِنِّ ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّ سَيَهْدِينِ (٩٩) (ووصل لمكة وكلف بإعادة بناء البيت، وهناك تزوج، ودعا ربه) رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ (١٠٠) فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامِ حَلِيم (١٠١) (وولد الغلام وسهاه إسهاعيل) فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنِيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَّمِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظر مَاذَا تَرَى قَالَ يَا بُنِيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَّمِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظر مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبُي وَنَا الصَّابِرِينَ (١٠٠) فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ (١٠٠) وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ (١٠٤) قَدْ صَدَّفْتَ الرُّوْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١٠٥) إِنَّ هَذَا لَكُو الْبَكَء المُبِينُ (١٠٠) وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحِ عَظِيمٍ (١٠٠) وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (١٠٥) إِنَّ هَذَا عَلَى إِبْرَاهِيمَ (١٠٥) كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١٠٥) إِنَّ هَذَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (١٠٥) ومرت عَلَى إِبْرَاهِيمَ (١٠٥) كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١٠٥) إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُوْمِينَ (١١٥) (ومرت عَلَى إِبْرَاهِيمَ (١٠٥) كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١٠٥) إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُوْمِينَ (١١٥) (ومرت عَلَى إَبْرَاهِيمَ (١٠٥) كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١٠٥) إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُوْمِينَ (١١٥) (ومرت كَلَى المَامِ ولي يوم من الأيام حضر مخلوقان البشر عالجا امرأته فحبلت بغلام آخر) لإبراهيم تبين له أنها مخلوقات كونية وليسا من البشر عالجا امرأته فحبلت بغلام آخر)



وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيّاً مِّنَ الصَّالِحِينَ (١١٢).

ومثله حديث سورة مريم عن إبراهيم: يَا أَبَتِ إِنِّي أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ الرَّحْمَن فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيَا(٥٤) قَالَ أَرَاغِبٌ أَنتَ عَنْ آلهِتِي يَا إِبْراهِيمُ لَئِن لَمُ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَكَ وَاهْجُرْنِي مَلِيَا(٤٦) قَالَ سَلَامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيّاً(٤٧) وَأَكْ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيّاً(٤٧) وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَّا أَكُونَ بِدُعَاء رَبِّي شَقِيّاً(٤٨) فَلَمَا اللهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَّا أَكُونَ بِدُعَاء رَبِّي شَقِيّاً(٤٨) فَلَمْ أَعْتَزَلُكُمْ وَمَا يَدْبُدُونَ مِن دُونِ اللهَ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَّا أَكُونَ بِدُعَاء رَبِّي شَقِيّاً (٤٩) فَلَمَ اللهَ اللهِ اللهَ وَاللهُ وَعَلَيْكَ اللهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيّاً (٤٩) وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِن رَّحْيَنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّاً (٥٠) مريم.

وفيها يلي إضافة الأجزاء التي لم تذكرها الآيات بين قوسين:

يَا أَبْتِ إِنِّي أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ الرَّحْمَن فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيَّا (٤٥) قَالَ اَرَاغِبٌ أَنتَ عَنْ آلِمِيمُ لَئِن لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ وَاهْجُرْنِي مَلِيًا (٤٦) قَالَ سَلَامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًا (٤٧) وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَذْعُونَ مِن دُونِ اللهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَّا أَكُونَ بِدُعَاء رَبِي شَقِيًا (٤٨) فَلَمَّا اعْتَزَفَّكُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهَ وَوصل لمكة وقام بإعادة بناء بدُعاء رَبِي شَقِييًا (٤٨) فَلَمَّا اعْتَزَفَّكُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهَ (ووصل لمكة وقام بإعادة بناء البيت وتجهيزه للحجاج. وهناك تزوج ورزق بمولود ذكر أسياه إسماعيل. وتوقفت امرأته عن الإنجاب حتى جاوزت سن اليأس. وفي يوم حضرت مخلوقات كونية عالجت المرأة وحبلت بولد ذكر سمياه إسحاق، الذي كبر وتزوج وولد له ولد سمياه يعقوب) وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْفُوبَ وَكُلَّا خَيَلُنَا نَبِيًا (٤٤).

# المتكلم كأنه غير الله

وَمَا نَتَنَزَّ لُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيّاً (٦٤) رَبُّ السَّيَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدْهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً (٦٥) مريم. الآية (٦٤) تُظْهِر وكأن المتكلم هم مخلوقات حية دون أن يسبق ذلك أي مقدمات، وكأنهم هم مصدر القرآن وليس الله. لكن بها أن القرآن يوحى للرسول بواسطة أحد الملائكة، فكأنهم من يقول له ما في القرآن، كونهم رسلاً لله. والرسول ينفذ أمر مرسله ويمثله وكأنه هو.



### حديث مستحيل أن يحدث

فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاء بِدُخَانٍ مُّبِينٍ (١٠) الدخان.

والكلام عما سيكون يوم القيامة، والذي لن يشهده الرسول ولن يراه. فهو بشر كغيره من البشر سيموت قبل نهاية هذا الكون، وعندما يبعث يوم القيامة، يكون كون القيامة قد استقر ولم يعد هناك دخان. ومع ذلك تطلب الآية - مجازاً - من الرسول أن يترقب الدخان، بدل أن تقول إن موعدهم القيامة.

ومثله: وَاسْأَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَنِ آلِمَةً يُعْبَدُونَ (٤٥)
 الزخرف.

الآية تطلب من الرسول أن يسأل الرسل السابقين هل أمر الله بعبادة غيره؟ للرد على قول قريش في آية سابقة في نفس سورة الزخرف والتي تقول: وَقَالُوا لَوْ شَاء الرَّحْمَنُ مَا عَبَدُنَاهُم مَّا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْم إِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ (٢٠).

والرسول لا يستطيع أن يسأل الرسل السابقين، لأنهم بكل بساطة ماتوا قبل مولده بمئات وآلاف السنين، لكنه أسلوب القرآن الفريد. فبدل أن يقال: «ولم يسبق أن قلنا لأحد من الرسل السابقين إن عبادة غير الله مباحة»، قالت الآية: «واسأل من أرسلنا من قبلك».

### المتكلم مجهول والمقصودبه الرسول

وَقِيلِهِ يَا رَبِّ إِنَّ هَؤُلَاء قَوْمٌ لَّا يُؤْمِنُونَ(٨٨) فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَامٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ(٨٩) الزخرف.

الآيات: ٦٦-٨٩ تتحدث عن قريش ومواقفهم الرافضة للدعوة، والآيتان أعلاه تصوران ما يشعر به الرسول: « وَقِيلِهِ يَا رَبِّ إِنَّ هَوُّ لَاء قَوْمٌ لَّا يُؤْمِنُونَ» وكأن المتحدث مجهول، بدل أن تقول الآية: «وقال الرسول يا رب إن هؤلاء قوم لا يؤمنون».

وما يؤكد أن المعني هو الرسول ما ورد في الآية ٨٩ والتي تخاطبه مباشرة: « فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَامٌ فَسَوُفَ يَعْلَمُونَ».



### العبارة الواحدة قد تفصل بعبارة مختلفة

تقول سورة سبأ في الحديث عن قريش: وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبَّي لَتَأْتِينَكُمْ عَالِمِ الْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ (٣) لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ مَن ذَلِكَ وَلَا أَصْبُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هَمُ مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ (٤) سبأ.

بدل أن تقول: "وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتَأْتِيَنَكُمْ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِّاتِ أُوْلَئِكَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ. عَالِمِ الْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ».

# القرآن ينقل ما حدث دون إقرار أو إنكار

في كثير من الأحيان عندما يتحدث القرآن عن أشخاص من التاريخ القديم، يذكر ما قالوا دون أن يقرره أو يقره أو ينكره أو ينكر عليه. فالقرآن ينقل ما قيل أو ما حدث ليس من باب تشريعه أو إباحته أو تحريمه، ولكن من باب نقل الحدث كها حدث. ومن ذلك:

- وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكَرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ (١٩) لقهان. الآية جاءت ضمن آيات تنقل لنا ما وعظ به لقهان ابنه، بها يعتبره هو أنه حق وفضائل، ومن ذلك: أن يمشي بهدوء وعدم تسرع، وأن يتحدث بصوت منخفض، معللاً ذلك بأن الحديث بصوت عال يشبه نهيق الحهار الذي يعتبره لقهان منكراً. فلقهان يفضل الحديث بصوت هادئ، لأن الأصوات العالية تزعجه، كها يزعجه نهيق الحهار. فصوت الحهار منكر بالنسبة لأذن لقهان، الذي يبدو أنه من سكان الحواضر وبعيدا عن حياة البوادي التي اعتاد من يعيش فيها على التخاطب بصوت مرتفع. وقول السورة إن لقهان وصف صوت الحهار بالمنكر لم يذكره القرآن ليقرر أن الله خلق الحهار بصوت منكر. ولكن لقهان هو من قال بذلك، ونقله القرآن كها قاله. ونهيق الحهار مرتفع ومزعج للأذن البشرية لكنه يتناسب مع حياة الحيوان وحاجته لمناداة شريكته أو شريكه والذي قد يكون متواجداً في مكان بعيد وغائب عن النظر. والله جل شأنه لا يخلق خلقاً ويصفه بالمنكر، ولكنه يخلق الخلق بها ينناسب مع طبيعته وبيئته.
- ومثله: ووَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلَّمْنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ



إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَصْلُ الْمِينُ (١٦) النمل.

سليهان ورث حكم الدولة من داوود، والقرآن لا يقر توريث الحكم هنا ولكنه يروي ما حدث.

- ومثله: فَلَمَّا رَأَى قَمِيصَهُ قُدَّ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ (٢٨) يوسف.
   والحديث في الآية لسيد المرأة التي راودت يوسف عن نفسه، فهو الذي يظن أن "كيد النساء عظيم" لأن امرأته هي من قدت قميص يوسف في محاولة لإمساكه عندما حاول الهرب.
   والقرآن لا يقرر أن النساء كيدهن عظيم.
- ومثله ما نقلته نفس سورة يوسف عن يعقوب: وَقَالَ يَا بَنِيَّ لاَ تَدْخُلُواْ مِن بَابٍ وَاحِدٍ
   وَادْخُلُواْ مِنْ أَبْوَابٍ مُّتَفَرِّقَةٍ وَمَا أُغْنِي عَنكُم مِّنَ اللهَّ مِن شَيْءٍ إِنِ الحُكْمُ إِلاَّ لللهَّ عَلَيْهِ
   تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتُوكَّلُوا اللَّتُوكَّلُونَ (٦٧) وَلَمَّا دَخَلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمَرَهُمْ أَبُوهُم مَّا كَانَ يُغْنِي عَنْهُم مِّنَ اللهَّ مِن شَيْءٍ إِلاَّ حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَاهَا وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمٍ لمَّا عَلَّمْنَاهُ وَلَكِنَ أَكْثَرُ النَّاسَ لاَ يَعْلَمُونَ (١٨).

فيعقوب طلب من بنيه أن يدخلوا من أبواب متفرقة، لحاجة في نفسه، وليس لتنفيذ أَمْرٍ أَمَرَ به الله أو حث عليه. فإن كان دافع يعقوب هو إيهانه بالعين كها تقول كتب التراث، فهذا لا يعني أن القرآن يقر بالعين. وإن كان دافع يعقوب تحسباً لأمر خطر له فهو أيضاً ليس مما أقره القرآن أو حبذه أو أمر به.

# البدء بالحديث عن موضوع جديد وكأنه استكمال لحديث سابق عنه

طس تِلْكَ آيَاتُ الْقُرْآنِ وَكِتَابٍ مَّيِينِ (١) هُدًى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ (٢) الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ (٣) إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ هُمْ رَبَّ الْحَيْرَةِ هُمُ الْعَذَابِ وَهُمْ فِي الْآخِرَةِ هُمُ الْخَدَابِ وَهُمْ فِي الْآخِرَةِ هُمُ الْخَدَابِ وَهُمْ فِي الْآخِرَةِ هُمُ الْخَسَرُونَ (٥) وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ (٦) إِذْ قَالَ مُوسَى لِأَهْلِهِ إِنِّي الْأَخْسَرُونَ (٥) وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ (٦) إِذْ قَالَ مُوسَى لِأَهْلِهِ إِنِّي الْشَحْدَ ثُونَ اللهَ تَعْلَمُ مُنْهَا بِخَبَرِ أَوْ آتِيكُم بِشِهَابٍ قَبَسٍ لِّعَلِّكُمْ تَصْطَلُونَ (٧) فَلَمَ اجَاءَهَا نُودِيَ أَن بُورِكَ مَن فِي النَّارِ وَمَنْ حَوْلَمَا وَسُبْحَانَ اللهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٨) .... النمل.

فالسورة تبدأ بالحديث عن موسى بدون مقدمات وكأنه تكملة لموضوع سابق، مع أن السورة للتو بدأت ولم يأت ذكر لموسى. فالآيات لم تخبرنا كيف وصل موسى وأهله



(زوجته) لوادي طوى ولا من أين أتى ولكن الحديث يبدأ بقوله: إِذْ قَالَ مُوسَى لِأَهْلِهِ.... ولم يلحظ القارئ أي نفور في العبارة، لكن لو حاول أحدنا محاكاة هذا التعبير لظهرت جملته لا معنى لها. فلو قلت: علينا أن نؤمن بالله ونعمل صالحاً. إذ خرجت من البيت وقابلت محمداً عائداً من السوق...

فمن السهل ملاحظة ألا علاقة بين خروجي من البيت ولقاء محمد وبين الموعظة التي بدأتُ بها حديثي.

### تقديم وتأخير

ادْفَعْ بالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ نَحْنُ أَعْلَمُ بِهَا يَصِفُونَ (٩٦) المؤمنون.

المخاطب رسول الله، والآية تأمره بأن يقابل إساءات قريش له بالحسني. لكن بدل أن تقول: «ادفع السيئة بالتي هي أحسن»، قالت: « ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ».

وقريباً منه قوله تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّلاةِ فاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُوُّوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَينِ ..... (٦)المائدة.

بدل أن يقال: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُؤُوسِكُمْ وَ(اغسلوا) أَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَينِ، لأنه أبلغ من تكرار «اغسلوا».

ومثله: وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا ثَمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ للهَّ وَهُوَ مُحُسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَاتَّخَذَ اللهُّ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً(١٢٥) النساء.

فالله جل وعلالم يتخذ إبراهيم خليلاً (صديقاً) له، ولكن إبراهيم هو من اتخذ الله خليلاً، بمعنى معبوداً. لكن الآية قدمت لفظ الجلالة (الله) وهو الخالق، على الفاعل (إبراهيم) وهو المخلوق.

### السياق هام للاستدلال بالآية

قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللهَّ إِنَّ اللهَّ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعاً
 إِنَّهُ هُوَ الْعَفُورُ الرَّحِيمُ(٥٣) وَأَنِيبُوا إِلَى رَبَّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنصَرُونَ (٤٥) وَاتَبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَبَّكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ العَذَابُ بَعْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ (٥٥) أَن تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنبِ اللهَّ وَإِن



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

كُنتُ لِمَنَ السَّاخِرِينَ(٥٦) أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللَّهَ هَدَانِي لَكُنتُ مِنَ الْمُتَّقِينَ(٥٧) الزمر.

ومعرفة المخاطب، وهم هنا قريش، يجعلنا نفهم الآيات ضمن سياقها المتمثل بدعوة قريش للدخول في الإسلام، وأن لا يسرفوا على أنفسهم بالاستمرار بالكفر، فالله غفور رحيم لكل من تاب وتبع القرآن. وهذا يجعلنا نفهم أن الآية لا يمكن الاستدلال بها على قبول التوبة عمن كرر واستمر بالمعصية، لأن الآيات لا تخاطب المسلمين.

# اتبعوا أحسن القرآن أي كله

قُلْ يَاعِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْقِ اللَّهَ إِنَّ اللَّ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعاً
 إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (٥٣) وَأَنِيبُوا إِلَى رَبَّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنصَرُ ونَ (٥٥) وَالَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَكُمُ العَذَابُ بَعْنَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ (٥٥) الزمر.

فليس في القرآن حسن وأحسن، ولكن كله حسن. فأحسن هنا تعني «كل».

ومثله: وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا ثَمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ للهَ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَاتَّخَذَ اللهُ إَبْرَاهِيمَ خَلِيلاً (١٢٥) النساء.

فليس هناك دين غير الإسلام حسن، والإسلام أحسن منه.

ومثله: وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلاً لِّكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ
 قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا سَأُرِيكُمْ دَارَ الْفَاسِقِينَ (١٤٥) الأعراف.

فالتوراة، وكل دين لله، ليس فيه حسن وأحسن، والمقصود بأحسن ما في التوراة هنا هو كلها.

 ومثله: وَلاَ يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً وَلاَ يَقْطَعُونَ وَادِيًا إِلاَّ كُتِبَ لَهُمْ لِيَجْزِيَهُمُ اللهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (١٢١) براءة.

والله سيجزي الناس على كل ما عملوا، وليس أحسنه فقط.

ومثله: أَتَدْعُونَ بَعْلا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَالِقِينَ (١٢٥) الصافات.

والله هو وحده الخالق، وليس هناك خالق أقل من الله، والله أحسن منه (تعالى الله وتبارك).

وَمَا تِلْكَ بِيَوِمِينِكَ يَا مُوسَى(١٧) قَالَ هِيَ عَصَايَ أَتَوَكَّأُ عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَى غَنَوِي وَلِيَ



فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَى(١٨) طه.

الله جل وعلا يعلم ما بيد موسى ومع ذلك روي الحدث وكأن الله سأل موسى ليعرف ما يحمل. والله جل وعلا لم يسأل موسى مباشرة، ومن سأل موسى مخلوق كوني نيابة عن الله جل وعلا.

# من استخدامات «أفمن» في القرآن

- أفمن (بفتحة على الميم) تأتي بمعنى تساؤل لبيان التضاد بين شيئين يذكران بعدها وبينها لفظ «كمن»، كما ورد في سورة النحل: أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لاَّ يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ
   (١٧).
  - وفي سورة السجدة: أفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوُونَ (١٨).

إلا أنها تأت في القرآن أحياناً ضمن عبارات مختلفة التركيب، ومن ذلك ما ورد في سورة الزمر:

أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ أَفَأَنتَ تُنقِذُ مَن فِي النَّارِ (١٩) لَكِنِ الَّذِينَ اتَقَوْا رَبَّهُمْ هَكُمْ
 غُرَفٌ مِّن فَوْقِهَا غُرَفٌ مَّبْنِيَّةٌ خَيْرِي مِن خَيْتِهَا الْأَنْبَارُ وَعْدَ اللهِ لَا يُخْلِفُ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ

فقد جاء لفظ "أفمن" في الآية (١٩) تلاها ذكر وضع من حق عليه العذاب وكأن العبارة انتهت. لكن الآية التالية (٢٠) تذكر الذين اتقوا. فيكون هناك مقارنة بين من حق عليه العذاب وبين الذين اتقوا دون استخدام لفظ المقارنة "كمن" كها جرت العادة.

ومثله في نفس سورة الزمر: أَفْمَن شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّن رَّبِّهِ فَوَيْلٌ
 لَّلْقَاسِيَةٍ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللهَّ أُولَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينِ (٢٢).

فهناك مقارنة بين من شرح الله صدره للإسلام وبين القاسية قلوبهم مسبوق بلفظ (أفمن) لكن بدون استخدام لفظ المقارنة «كمن».

ومثله في السورة نفسها: أَفَمَن يَتَقِي بِوَجْهِهِ سُوءَ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَقِيلَ لِلظَّالِمِنَ
 ذُوقُوا مَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ (٢٤) الزمر.

فقد وردت «أفمن» أولاً، تليت بمن يتقي بوجهه سوء العذاب (وهو المؤمن)، ثم ذكر المضاد له وهو «الظالمين» دون ذكر للفظ المقارنة «كمن».



ولابد من ذكر أن المفسرين - كالعادة - جانبوا الصواب عندما ظنوا أن «من يتقي بوجهه سوء العذاب» هو الكافر. لأن الكافر ذكر بعد ذلك في قوله: «وقيل للظالمين». ولأن عبارة: «من يتقي بوجهه سوء العذاب» عبارة مجازية لمن يتجنب العذاب بها يقدم من إيهان وعمل صالح وكأنه يتقى العذاب بوجهه.

### سرد القصة الواحدة يختلف من سورة لأخرى

وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُواْ سَلاَماً قَالَ سَلاَمٌ فَهَا لَبِثَ أَن جَاء بِعِجْلِ
 حَنِيدِ(٦٩) فَلَيَّا رَأَى أَيْدِيَهُمْ لاَ تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لاَ تَخَفْ إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ(٧٠) وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَاء إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ(٧٠) وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَاء إِسْحَاقَ يَعْفُوبَ (٧١) قَالَتْ يَا وَيْلَنَى أَأْلِدُ وَأَنا عَجُوزٌ وَهَـذَا بَعْلِي شَيْخاً إِنَّ هَـذَا لَشَيْءٌ عَلِيبٌ (٧٢) هود.

### وعن نفس الحدث نقرأ في سورة الذاريات:

هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكْرَمِينَ(٢٤) إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَاماً قَالَ سَلامٌ قَوْمٌ مُنكُرُونَ(٢٥) فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ فَجَاء بِعِجْلٍ سَمِينِ(٢٦) فَقَرَّبُهُ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ(٢٧) فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لَا تَحَفْ وَبَشَّرُوهُ بِغُلَامِ عَلِيمٍ(٢٨) فَأَقْبَلَتِ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ (٣١) قَالُوا كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَ الْحُكِيمُ الْعَلِيمُ(٣٠) قَالَ فَهَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ(٣١) قَالُوا إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى قَوْم تَجْرِمِينَ(٣٢).

آيات سورة هود تقول: الضيوف قدموا فأعد لهم إبراهيم العجل الحنيذ فلم يأكلوا وأخبروه أنهم ذاهبون لقوم لوط، وكانت امرأته قائمة في نفس المكان فضحكت فبشروها بغلام فتعجبت كيف ستلد وهي عجوز. وكأنها ضحكت قبل البشارة، والحقيقة هي أنها ضحكت باستغراب بعد البشارة. وقائمة تعني أنها لحظة سهاعها للبشارة كانت واقفة بالقرب منهم.

آيات سورة الذاريات تقول: الضيوف قدموا فقدم لهم العجل فلم يأكلوا وبشروه بالغلام فأقبلت زوجته في صرة وصكت وجهها وقالت عجوز عقيم. فهي كانت تتجول في البيت الذي بكل تأكيد لا تزيد مساحته عن بضعة أمتار، ومكون من غرفة واحدة للجلوس والنوم.



والقرآن كثيراً ما يبدا الحديث عن قصة من وسطها أو من آخرها ثم يعود لأولها ولا يسردها بترتيبها حسب وقوع أحداثها. وهو ما يظهر في السورتين.

والضيوف لما قدموا أنكر إبراهيم هيئتهم في نفسه وظن أنهم أغراب من مناطق بعيدة وذهب وذبح عجلاً سميناً وأعده حنيذاً وقدمه لهم فلم يأكلوا فتوجس خيفة منهم لأن من عادة العرب أن الضيف إذا امتنع عن طعام أو شراب مضيفه فهو يضمر له الشر. والمشاركة في الأكل تعنى الاطمئنان والأمان.

فسألهم إبراهيم بوجل عن سبب مجيئهم، فطمأنوه أنهم لا ينوون به الشر ولكنهم مخلوقات غير أرضية لا يأكلون وهم مرسلون لقوم لوط. وكانت امرأة إبراهيم تتجول في المنزل وتستمع لكل ما يقال لكنها لا تشاركهم الجلوس.

وعندما ذكروا البشرى بالغلام كانت واقفة فولولت باستغراب وهي تمشي لتقترب أكثر وتصك وجهها - كعادة نسائية للتعبير عن الاستغراب مازالت موجودة - وتقول: كيف ألد وأنا عجوز تجاوزت سن الإنجاب (وأصبحت عقيها)؟

### ونقطة أخرى:

الآيات تقول إن المخلوقات الكونية حملت البشارة بغلام، والقرآن ذكر الحادثة في عدة سور لكن السور لا تذكر كيف حدث الحمل.

ويحتمل أن هذه المخلوقات - التي هي مخلوقة من طاقة - لديها القدرة على التأثير على وظائف الجسم دون تدخل جراحي أو المساس بامرأة إبراهيم، بإطلاق أشعة معينة تعيد الحيوية للغدد التناسلية وتجعلها قادرة على إعادة إنتاج البويضة. ولا يمكن أن تكون امرأة إبراهيم خضعت لعملية جراحية لأن المخلوقات النورانية لا تستطيع القيام بأعمال حسية. فهي مثلاً لا تستطيع فتح الباب، لكنها تستطيع الدخول من خلال الباب لأنها طاقة. ولا تستطيع شق جسم امرأة إبراهيم لكن يمكنها إطلاق أشعة قادرة على التأثير على الغدد.

ونقطة ثالثة: يحتمل أن المخلوقات الكونية قالت لإبراهيم وامرأته إنهما سيرزقان بمولود دون تحديد إن كان غلاماً أو بنتاً، لكن المولود جاء ولداً. أو أنهما حددا جنس المولود وبشرا إبراهيم وامرأته بأنهما سيرزقان بغلام. وفي هذه الحالة فهذه المخلوقات لديها القدرة على تحديد جنس الجنين.



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

ونقطة رابعة: وهي أن المخلوقات الكونية قد لا تكون بشرت إبراهيم في تلك اللحظة بيعقوب، لكن إبراهيم امتد به العمر حتى ولد له إسحاق وكبر وتزوج ورزق بولد أسهاه يعقوب.

### تغبر المخاطب

وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُو الرَّحْمَةِ إِن يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَسْتَخْلِفْ مِن بَعْدِكُم مَّا يَشَاءُ كَمَا أَنشَأَكُم مِّن ذُرِّيَةٍ قَوْمٍ آخَرِينَ (١٣٤) الأنعام.
 ذُرِّيَّةٍ قَوْمٍ آخَرِينَ (١٣٣) إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لآتٍ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ (١٣٤) الأنعام.

مثال على أسلوب القرآن: الآية تبدأ بمخاطبة الرسول «وربك» ثم يتحول المخاطب إلى قريش «يذهبكم» دون تمهيد أو مقدمات، ودون أن يهتز المعنى أو تضعف العبارة أو تتشوش.

# أسلوب يتكرر كثيراً

قُلْ أَرْآيْتُكُم إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُ اللهَ أَوْ أَتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللهَ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٤٠)
 بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاء وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ (٤١) الأنعام.

الآيات تخاطب قريشاً قائلة لو حلت بكم كارثة أو قامت القيامة فستسارعون بدعاء الله أن يغفر لكم أو يعيدكم للحياة لتؤمنوا وتعملوا صالحاً. فلهاذا لا تؤمنون؟

وكثير من الناس يؤمن في قرارة نفسه بالدين ويعلم أنه عاص ومخالف، لكنه يستمر في غيه حتى إذا ما واجه الموت أو قامت القيامة ندم وطلب الصفح أو أن يعطى فرصة ثانية. وهو ما حصل لفرعون: وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَ ائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدْوًا حَتَّى إِذَا أَذْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنتُ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ الَّذِي آمَنتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ المُسْلِمِينَ (٩٠) يونس.

لقد كان فرعون يؤمن بداخله أن دعوة موسى حق طوال الوقت الذي كان موسى يدعوه فيه، لكنه تكبر وتجاهل هذه الحقيقة. وفي اللحظة التي أيقن فيها أنه غارق كانت لحظة الحقيقة، ولكنها جاءت متأخرة جداً. وكثيرون من هم على شاكلة فرعون.



### بدء الموضوع بذلك

بدء بعض المواضيع الجديدة في عدد من السور بـ «ذلك»، بداية غير معتادة في صياغتنا للجمل، لكنها أحد أساليب القرآن، ومن ذلك:

تقول سورة الحج: وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللهَّ ثُمَّ قُتِلُوا أَوْ مَاتُوا لَيَرْزُقَنَّهُمُ اللهُّ رِزْقاً حَسَناً وَإِنَّ اللهَّ لَمُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ(٥٨) لَيُلْخِلَنَّهُم مُّدْخَلاً يَرْضَوْنَهُ وَإِنَّ اللهَّ لَعَلِيمٌ حَلِيمٌ(٥٩) ذَلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ثُمَّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَنصُرَنَّهُ اللهُ إِنَّ اللهَّ لَعَفُوٌ غَفُورٌ (٦٠) ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَّ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَأَنَّ اللهَّ سَمِيعٌ بَصِيرٌ (٦١) ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَّ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهَّ هُوَ الْعَلِيُ الْكَبِيرُ (٦٢).

فالآيتان: (٥٨، ٩٥) تتحدثان عن الذين هاجروا، ثم تنتقل للحديث عمن يعاقب بمثل ما عوقب، وهو موضوع مختلف بدأ بـ «ذلك»، مع أنه لم يكن تكملة للموضوع الأول.

ولو حاول أحدنا تقليد هذا، وكتب: الجو جميل على غير العادة في الرياض، ذلك بأن سوق الأسهم قد فقد ٥٠ نقطة. هذه العبارة تبدو غريبة وغير مستقيمة، بل ومضحكة، فيها تبدو آيات القرآن السابقة متهاسكة وواضحة المعنى.

# استخدام «ذلك» لتعني «هذا»

الم(١) ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ(٢) الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُعَارَزَ فَنَاهُمْ يُنفِقُونَ (٣) البقرة.

# ذكر الآية في سورتين حرفياً

يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلاَلاً طَيِّباً وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مَّبِينٌ (١٦٨) إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاء وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (١٦٩) وَإِذَا فِيلَ هُمُ الَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ تَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلَلْ مَهُمُ النَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ تَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيئاً وَلاَ يَشْمَعُ إِلاَّ دُعَاء وَنِدَاء صُمُّ وَلاَ يَهْمُ لاَ يَعْقِلُونَ (١٧١) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ مِن طَيَّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُواْ للهَ إِن كُنتُمْ وَاشْكُرُواْ لاَ يَسْمَعُ إِلاَّ دُعَاءً وَنِدَاء صُمُّ لِللهُ إِنَّ وَعَمْ الْمَاتِيْقِ وَاللَّمْ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ لِغَيْرِ



الله قَمَنِ اضْطُرٌ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَلا إِنْمَ عَلَيْهِ إِنَّ الله َّغَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٧٣).

الآيات تشير إلى أن هناك من أبقوا على موروثهم الذي يحرم عليهم أكل بعض اللحوم التي اعتادوا على تحريمها قبل الإسلام، وتذكرهم الآيات بها حرم القرآن عليهم والذي ذكر في سورة النحل المكية في الآية (١١٥).

ولهذا جاءت الآية (١٧٣) كنسخة لآية النحل التي تقول: إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمُيْتَةَ وَالْدَّمَ وَ لَخَمَ الْحَنزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِّ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّ اللهِّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(١١٥).

الحديث عن نفس الموضوع باستخدام أداة عطف في العبارة وكأن هناك موضوعين مختلفين

الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتَابِ وَبِيَمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ(٧٠) إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ(٧١) فِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ(٧٢) غافر.

لاحظ أن الآيات تقول: " إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ (٧١) فِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ». وكأن الأغلال والسلاسل في أعناقهم ويسحبون في الحميم سبق دخلوهم النار. مع أن الحميم هي النار. وهذا الأسلوب القرآني جعل البعض يتقعر في تناول بعض الآيات التي استخدمت نفس أسلوب هذه الآيات، واعتبر أن هناك فرق بين لفظ وآخر.

وهناك أساليب كثيرة أخرى لا تأتي إلا في القرآن ولا يمكن لنا محاكاتها، سنمر عليها أثناء تدبر السور.

وبهذا نكون قد قدمنا المنهجية التي سيسير عليها هذا البحث في تدبر القرآن وفهمه ومعرفة معانيه، واستنباط الأحداث والتشريعات، وغيرها. وقد تم تقسيم البحث إلى خمسة أقسام، كما يلي:

ا. قسم تدبر القرآن وهو القسم الرئيسي الذي يعنى بتدبر سور القرآن مرتبة حسب النزول.

والتدبر يعني فهم الآيات كما نزلت، وما تتحدث عنه ومن تخاطب وعلاقتها بآيات أخرى في السورة نفسها وفي سور أخرى. وهذا لن يتضح إلا بالتعليقات والمعلومات الجانبية،



التي استخدمت فيها العبارات الشخصية للباحث. لأن المسلمين أبعدوا عن القرآن كها نزل فكان من الضروري معاونتهم للعودة لفهم كتاب الله، دون أن يعتبر تفسيراً ولا يجب أن يؤخذ كذلك.

وهناك خمسة أقسام رديفة، هي:

أحداث من عصر الرسول

ونتتبع فيه الأحداث التي حدثت في عصر رسول الله وأمكن استنباطها من القرآن، إضافة إلى إلقاء الضوء على أسباب حروب الردة والفتوح، وتحول الأوضاع بعد وفاة رسول الله.

٣. أدلة ومواضيع من القرآن

ويعنى بإيراد بعض الأدلة التي أمكن حصرها لبعض المواضيع والمسائل والتي لم تذكر في الأقسام الأخرى. تشريعات من القرآن

ويحتوي على التشريعات التي أمكن حصرها مما ورد في كتاب الله.

أماكن وشخصيات

ويعني بالحديث عن أهم الأماكن المذكورة في القرآن والتي لها علاقة بعصر الرسول والإسلام.

ونبدأ باسم الله تدبر كتابه الكريم، حسب مراحل الدعوة وترتيب نزول السور.

٥. تشريعات من القرآن

وهذا القسم يحتوي على ما أمكن حصره من تشريعات القرآن، سواءً التي فرضت بأمر ونهي صريحين أو بخطاب توجيهي أو باقتداء أو غيره.

٦. مفردات من القرآن

وفي هذا القسم سنتعرف على معاني ألفاظ وردت في كتاب الله.

وكل قسم سيكون له مقدمة وفهرس للمواضيع كأنه كتاب مستقل.





# تدبرالسور المكية







# المرحلة الأولى : البعثة وبدء الوحي «تعريف وتهيئة»

الوحي عبارة عن رسائل من الله للناس، لابد أن تبدأ برسالة مناسبة للبداية وبشكل منطقي. رسائل تمهد للدعوة وتعرف محمداً أنه أصبح رسولاً لله، وتعرف قريشاً أن محمداً يحمل لهم رسائل من الله. وتقول لهم إن هناك بعثاً وحياة بعد الموت، دون وعد أو وعيد أو تشريع، كنوع من تهيئتهم للدعوة التي ستبدأ في وقت لاحق. وهذه المرحلة التي تمثل بداية البعثة، سابقة لبدء الدعوة. فبداية نزول الوحي، يعني بداية بعثة محمد، بينها بداية الدعوة، تعني بداية توجه الخطاب في القرآن لدعوة الناس للإيهان، وهذا بدأ مع نزول سورة المدثر، السورة التاسعة في الترتيب من حيث النزول.

وقد نزل في هذه المرحلة الأولى التعريفية سبع سور هي: الفاتحة، الفيل، قريش، العصر، التين، التكاثر، والعاديات.

#### (١)الفاتحة

بِسْمِ الله الرَّحْنِ الرَّحِيمِ(١) الحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ٢) الرَّحْسِنِ الرَّحِيمِ(٣) مَلِكِ يَوْمِ الدَّينِ(٤) إِيَّاكَ نَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ(٥) اهدِنَــــا الصِّرَاطَ المُستَقِيمَ(٦) صِرَاطَ الَّذِينَ أَنعَمتَ عَلَيهِمْ غَيرِ المَعْضُوبِ عَلَيهِمْ وَلاَ الضَّالَّينَ'(٧).

أول سورة نزلت من القرآن، واحتفظت باسمها «الفاتحة» كفاتحة للوحي، وهي سورة مناسبة لبداية وافتتاح الوحي، ومتميزة عن كل سور القرآن:

فهي تبدأ باسم الله، وهي السورة الوحيدة بين سور القرآن التي تعتبر البسملة في أولها،
 آية من آيات السورة. وبقية سور القرآن كلها تبدأ بدون بسملة، وما نراه في المصحف

انظر البسملة، الرب، الرحن، الرحيم، مالك يوم الدين، الصراط، والمغضوب عليهم والضالين / قسم مفردات من الفرآن.



- من وضع البسملة قبل كل سورة ما هو إلا اجتهاد من المسلمين، ولم ينزل به الوحي.
- الوحي بدأ باسم الله، مثله مثل أي عمل أو قول نقوم به. فعندما نشرع بالأكل نقول باسم الله مرة واحدة ولا حاجة لترديد البسملة كلما رفعنا أيدينا لأفواهنا. ولذلك فلم يتكرر نزول البسملة بداية كل سورة.
- والفاتحة سورة فريدة من نوعها ومثالية لبداية الوحي. ولا وجود فيها لتشريع ولا وعد
   ولا وعيد، ولا تخاطب بشراً بعينه، ولا تتحدث عن حادثة محددة أو موضوع.
- وبعد البسملة، تقول السورة إن الحمد يكون لله خاصة، لأن ما يسره سبحانه لخلقه يستحق الحمد. والحمد هو الشكر المثالي، وأعلى درجات الشكر والعرفان، مثلها أن القسط أعلى درجات العدل، والصلاة أعلى درجات التحية.
- ثم تواصل السورة قائلة إنه سبحانه هو رب العالمين، ولا رب أو معبود سواه في هذا العالم. سواءً كان خافياً كما الآلهة المتعددة التي تعتقد قريش بوجودها، أو مشاهداً كالأصنام التي تعبدها.
- وهو الرحمن بذاته، الرحيم لغيره. وهو وحده ملك يوم الدين، ولن يكون هناك ملك يحكم في ذلك اليوم بين الخلائق غيره'. وقوله «ملك يوم الدين» أول تأكيد على وجود بعث وحساب، وهو ما ستصر قريش على إنكاره.
- وقوله " إِيَّاكَ نَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ " تعريف بأن الله وحده هو المعبود، وهو وحده القادر على العون.
- وتختم السورة بدعاء على لسان المرء، يطلب فيه من الله أن يهديه للصراط المستقيم
   والدين القويم الذي لم تعرفه قريش، ولم يعرفه محمد بعد.
- وبهذه الصفات المتميزة والفريدة للسورة، وبتسميتها الفاتحة، فهي بالفعل فاتحة الوحي
   الذي نزل على محمد. تُعرفه بمن نزلت بأمره، وترشده من يعبد، ومن يستعان به، ومن
   يُحمد.

ا ولذلك فالآية تقرأ (ملك يوم الدين) وليس (مالك يوم الدين) لأن الله مالك كل شيء في الدنيا والآخرة، لكنه ملك وحيد يوم الدين.



#### (۲)الفیل

أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ(١) أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِي تَصْلِيلِ(٢) وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ(٣) تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِّن سِجِّيلِ(٤) فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَّأْكُولٍ(٥).

سورة تُذكِّرُ قريشاً بنعمة من نعم الله عليهم، عندما أهلك أصحاب الفيل قبيل دخولهم مكة لتدميرها. وكيفية هلاك أصحاب الفيل والقصة بتهامها مذكورة في قسم التاريخ القديم. ويمكن الرجوع لقسم مفردات من القرآن للتعرف على معاني ألفاظ السورة.

#### (۳)قریش

لِإِيلَافِ قُرَيْشٍ(١) إِيلَافِهِمْ رِحْلَةَ الشَّتَاء وَالصَّيْفِ(٢) فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا الْبَيْتِ(٣) الَّذِي أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَآمَنَهُم مِّنْ خَوْفِ(٤).

السورة شبيهة بسورة الفيل، كونها تُذكّر قريشاً بنعمة أخرى من نعم الله عليهم، والمتمثلة بترحال قوافلهم التجارية من أقصى جنوب الجزيرة باتجاه الشام ورجوعها من هناك دون أن تتعرض لسلب أو نهب، ونعمة أخرى، وهي تمتع مكة بالأمن'.

لقد ألفت واعتادت قريش رحلاتها التجارية بتيسير الله، فلماذا لا يعبدونه سبحانه وهم يعيشون في حماه وبجوار بيته. وهو من أغناهم بالتجارة ومتعهم بالأمن.

والخطاب في السورتين التاليتين يهيئ لقبول الناس الدعوة بالقول أن: من لا يؤمن ويعمل صالحاً فسيخسر .

#### (٤)ا**لع**صر

وَالْعَصْرِ (١) إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ (٢) إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالحُقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ (٣).

#### (٥)التين

وَالتَّينِ وَالزَّيْتُونِ (١) وَطُور سِينِينَ (٢) وَهَذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ (٣) لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ (٤) ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ (٥) إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِجَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ



١ للتعرف أكثر على تاريخ مكة وقريش وتجارتها الرجوع لقسم أماكن وشخصيات.

٢ - انظر النين والزينون، وطور سينين في قسم مفردات من القرآن.

مَنُونِ (٦) فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ (٧) أَلَيْسَ اللهُ بِأَحْكَمِ الْحَاكِمِينَ (٨).

وقد استخدم لفظ « الإنسان « في مخاطبة قريش، وهو ما سيتكرر في سور قادمة من سور المرحلة الرابعة. كما أن الآية السادسة من سورة التين تستخدم لفظ «إلا» ليس للاستثناء، ولكن بمعنى أما. ١

وبعد ذلك نزلت سورتا التكاثر ثم العاديات اللتان تشيران لانشغال قريش بمصالحهم الدنيوية، لاهية قلوبهم عن حياة الآخرة.

#### (۲)التكاثر

أَلْمَاكُمُ التَّكَائُرُ (١) حَتَّى زُرْنُمُ الْقَابِرَ (٢) كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ (٣) ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ (٤) كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ (٥) لَتَرَوُنَّ الجُتحِيمَ (٦) ثُمَّ لَتَرَوُثَهَا عَيْنَ الْيَقِينِ (٧) ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَنِذِ عَنِ النَّعِيمِ (٨).

## (۷) العاديات

وهي تؤكد ما ورد في السورة السابقة من أن الإيهان بالبعث، هو أساس الدعوة: وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحاً (١) فَالْمُورِيَاتِ قَدْحاً (٢) فَالْمُغِيرَاتِ صُبْحاً (٣) فَأَثْرُنَ بِهِ نَقْعاً (٤) فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعاً (٥) إِنَّ الْإِنسَانَ لِرَبَّهِ لَكَنُودٌ (٦) وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ (٧) وَإِنَّهُ لِحُبِّ الْخَيْرِ لَشَدِيدٌ (٨) أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ (٩) وَحُصَّلَ مَا فِي الصَّدُورِ (١٠) إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَئِذٍ كَتَبِيرٌ (١١).

\* بدء السورة بقسم سيتكرر في سور قادمة.

هنا انتهت المرحلة الأولى التي مثلت بدء البعثة وتواصل الرسول مع السهاء، لكنها مرحلة سبقت الدعوة. واعتبارها من الدعوة من باب التجاوز، لأن الدعوة لن تبدأ إلا مع نزول سورة المدثر لاحقاً. وسور بدء البعثة تقول إن هناك بعثاً وأن الله وحده هو المعبود والمستعان، لكنها لا تحتوي على خطاب دعوي. كها أن السور لم تتعرض لأصنام قريش ولا لعقائدهم مباشرة، إضافة إلى أنها لم تدع إلى عبادات ولا تشريع. فهي تمثل مرحلة التعريف وتهيئة المجتمع المكي لسهاع الدعوة التي ستطلب منهم ننذ الأوثان وعبادة الله وحده والإيهان بالبعث، كها سنرى.



<sup>.</sup> ١ - سبق الحديث، باستفاضة عن: استخدام اإلا ، بمعنى «أما» في فقرة التعود على أساليب القرآن.

#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الأولى؛ البعثة وبدء الوحى وتعريف وتهيئة.

ولو افترضنا أن الوحي كان ينزل في هذه المرحلة على الرسول بمعدل سورة كل عشرة أيام، فقد استغرق نزول السور السبع لهذه المرحلة «التعريفية» مدة شهرين تقريباً. تسامع خلالها رجال قريش والمجتمع المكي ما يردد محمد من ألفاظ غريبة ودعوة أغرب.

ولنا أن نتخيل وضع رجال قريش خلال هذه الفترة وهم يستمعون لهذا الشاب الذي يعرفونه جيداً، ويتساءلون هل هو صادق فيها يقول؟ وهل يعقل أن يكون هناك حياة بعد الموت؟ ومن أين جاء بكلامه الغريب وهو يعيش بيننا ونعرف من أمور الدنيا أكثر مما يعرف؟ وأسئلة كثيرة أخرى.

وبطبيعة الحال السور لا تتحدث عن أي مضايقات أو أذى تعرض له الرسول، لأن أغلب رجال قريش لم يأخذوا دعوته على محمل الجد، ولابد أنهم ظنوا أنها نزوة عابرة وستنتهي، ويعود الشاب إلى رشده. لكن تجاهل كبراء قريش لدعوة الرسول في هذه المرحلة، سيتحول للسخرية في قادم الأيام ثم سيعلنون الحرب عليها فيها بعد ذلك.





# المرحلة الثانية : مرحلة التأهيل النفسي للرسول / غار حراء

عد أن قدمت سور المرحلة الأولى (بداية البعثة) محمداً لقريش كرسول لله، وأصبحوا لله عنه المعدد الرسول ليكون لله عنه المرحلة لتأهيل وإعداد الرسول ليكون جاهزاً فكرياً ونفسياً لتحمل أعباء الدعوة التي ستكون شاقة وطويلة، مؤجلة بدء الدعوة التي . . .

والدعوة لدين جديد يعني الطلب من الناس أن يتخلو عن موروثهم الديني الذي توارثوه منذ مئات وآلاف السنين. وأن يتقبلوا أن يقال لهم إن معتقداتهم باطلة، وإنهم على ضلال. وهذا تسفيه لأحلامهم، وسخرية من عقول رجالهم، ونقد مباشر لشخصية الأمة وكيانها. وقبول الدعوة يعني الاعتراف بوجود قصور أو نقص أو عيب في تلك الشخصية، وهو نقد لا يجبذ الإنسان الاعتراف به داخل نفسه، ويكره سماعه من الغير، وبالتالي فلن يقره أو يقبل

له إلا شجاعٌ يتقبل النقد، أو مستضعف لا تعنيه هذه المفاهيم، أو من يشعر بالغبن في مجتمعه ويريد أن يجد نفسه في وضع أفضل مع الدعوة الجديدة. لذا فمواقف الناس الرافضة للدين سنة أزلية ثابتة، سارت عليها كل الأمم، وليست مواقف منفردة ومتباينة.

رمحمد - كأي إنسان - عبارة عن مجموعة مشاعر، تتأثر بالمواقف التي يواجهها في حياته ليومية. وخروجه على الناس بالدعوة لدين جديد، سيعرضه لسخرية شديدة، وأذى نفسي هائل لا يستطيع الإنسان العادي تحمله. لذا كان لابد من تهيئته نفسياً وذهنياً ليكون قادراً

على تحمل الضغوط النفسية الهائلة التي بانتظاره، والتي ستدوم وبشكل متواصل لسنوات طويلة. فكان أن نزلت سورة المزمل تطلب من الرسول أن يخضع لبرنامج تأهيلٍ نفسي

وسورة المزمل تمثل المرحلة الثانية من الدعوة، أو بالأحرى مرحلة تأهيل الرسول لبدء



الدعوة. فالآيات العشر الأولى من السورة نزلت لتخاطب محمداً وليس قريشاً، وآياتها ليست آيات دعوية، ولكنها توجيهية خاصة، معنى بها الرسول وحده.

#### (۱۱) المزمل

السورة تتحدث عن ثلاثة مواضيع هي:

# برنامج تأهيل الرسول

(الآيات: ١٠-١ والخطاب توجيهي) تشرح بالتفصيل البرنامج التأهيلي الذي على محمد أن يتبعه، وهو برنامج قاس مكثف:

يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ (١) قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلاً (٢) نِصْفَهُ أَوِ انقُصْ مِنهُ قَلِيلاً (٣) أَوْ ذِدْ عَلَيْهِ وَرَتَّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً (٤) إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً تَقِيلاً (٥) إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْءاً وَأَقُومُ قِيلاً (٦) إِنَّ لَكَ فِي اَلنَّهَا رِ سَبْحاً طَوِيلاً (٧) وَاذْكُرِ اسْمَ رَبَّكَ وَتَبَثَّلْ إِلَيْهِ تَبْيِيلاً (٨) رَبُّ المُشْرِقِ وَالمُغْرِبِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلاً (٩) وَاصْبرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرُهُمْ هَجْراً جَمِيلاً (١٠).

وهذا البرنامج يتطلب السهر أطول مدة ممكنة من الليل للتأمل والتسبيح بحمد الله والتبتل إليه، إضافة لتلاوة ما سبق ونزل عليه من قرآن. أي عليه أن يتبع «يوغا إلهية» لفترة كافية لاكتساب القوة النفسية اللازمة لتحمل الضغوط النفسية التي سيواجهها عندما يبدأ الدعوة فعليا.

وهذا البرنامج التأهيلي يحتاج لمكان هادئ وهو ما لا يتوفر في البيت الذي يعيش فيه رسول الله وزوجه خديجة وبناتها وأولادها، فها كان منه عليه الصلاة والسلام إلا أن توجه لغار حراء الذي يبعد عن مكة قرابة خمسة كيلومترات بخط مستقيم، وهناك انعزل عن الناس وانخرط في هذا البرنامج الذي غير نمط حياته اليومية. فأصبح يسهر الليل وينام النهار، لفترة من الزمن امتدت لبضعة أشهر '.

# تحذير من سيكفر بالدعوة

(الآيات: ١١-١٤ ترهيب) تحذر من سيكفر بالدعوة عندما تبدأ لاحقاً: وَذَرْنِي وَالْمُكَذَّبِينَ أُولِي النَّعْمَةِ وَمَهِّلْهُمْ قَلِيلاً(١١) إِنَّ لَدَيْنَا أَنكَالاً وَجَحِيهاً(١٢) وَطَعَاماً ذَا غُصَّةٍ وَعَذَاباً ------



<sup>· · ·</sup> للمزيد يرجى الرجوع لموضوع غار حراء / قسم أحداث من عصر الرسول.

تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الثانية: مرحلة التأهيل النفسي للرسول / غار حراء

أَلِيهِ (١٣) يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيباً مَّهِيلاً (١٤).

الخطاب لمن سيكفر من قريش الذين تصفهم السورة بأولي النعمة كناية عن ثرائهم. وليس موجهاً لشخص بعينه، لأن الدعوة لم تبدأ بعد. والآيات تعطي صوراً حسية للنار وكأن هناك طعاماً، كما تعطي أول صورة حسية لانهيار هذا الكون، في إشارة إلى أن البعث والجنة والله ستكون بعد انهياره.

والصور الحسية المجازية لما في الجنة والنار ولانهيار هذا الكون ونشأة كون القيامة ولصحيفة الأعمال وغيرها من الملامح التي يختص بها الخطاب الدعوي الموجه لقريش. ولن نجده في الخطاب الدعوي الموجه لبني إسرائيل وأهل الكتاب، لأنهم يؤمنون بالبعث والجنة والنار وصحيفة الأعمال، بينها قريش تنكر ذلك فجاءت الصور المجازية لتقريب الصور من أذهانهم.

# إعلان محمداً رسولٌ لله

(الآيات: ١٥- ١٩ والخطاب قصصي إخباري) تعلن لقريش أن محمداً رسول من الله، ومن لا يؤمن برسالته فقد يلاقي في الدنيا ما لقيه فرعون - الذي لابد أن قريشاً سمعت بقصة هلاكه - إضافة لعذاب الناريوم القيامة: إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِداً عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى فَرْعُونَ رَسُولاً (١٦) فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِلَى وَعُدُهُ مَفْعُولاً (١٦) إِنَّ هَذِهِ إِلَى مَاء التَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً (١٩) السَّمَاء مُنفَطِرٌ بِهِ كَانَ وَعْدُهُ مَفْعُولاً (١٨) إِنَّ هَذِهِ تَنْ وَعُدُهُ مَفْعُولاً (١٨) إِنَّ هَذِهِ تَنْ وَمُن شَاء اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً (١٩).

وتقول الآيات إن هذا القرآن تذكرة لمن بريد أن يتذكر، كدليل على أنه لا إكراه في الدين'، وعلى أن الدعوة تكون بالتذكير والتبليغ وليست للإقناع'، ولا تكون إلا بالقرآن وليس بأي كلام غيره'.

والآية الأخيرة من السورة نزلت في المدينة وسنتحدث عنها في حينها.



انظر فقرة: الدين خيار شخصي/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

٢ انظر فقرة: الدعوة تبليغ وليست إقناع / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

٣ سبق الحديث في ففرة خاصة عن حقيقة أن الدعوة لا تكون بغير القرآن في مقدمة الكتاب.

# المرحلة الثالثة : البدء الفعلي للدعوة / الإنذار

وتمثلها سورة واحدة.

#### (۹)المدشر

مرت عدة أشهر ومحمد منشغل بمهارسة برنامجه التأهيلي في غار حراء بعيداً عن مكة، ولم تعد قريش تراه أو تسمع تلاوته للسور، حتى ظنوا أنه قد توقف نهائياً عن «نزوته». وفي يوم من الأيام التي كان فيها متدثراً ونائهاً في النهار - كونه اعتاد خلال هذه الفترة سهر الليل - استيقظ على نزول الوحي يعلن البدء الفعلي بالدعوة: يَا أَيُّهَا اللَّذَّرُ(١) قُمْ فَأَنذِرْ(٢)...

ويمكن أن يستدل من تدثر الرسول أنه كان في فصل الشتاء، لأن مكة ذات مناخ حار يمتد لتسعة أشهر في العام لا يحتاج فيها المرء للتدثر أثناء النوم، بينها تميل أشهر الشتاء الثلاثة للبرودة. وبها أن الرسول قضى بضعة أشهر في الغار، وقبلها شهرين للمرحلة الأولى للدعوة، بمجموع يقرب من العام. وبناءً على ذلك يمكن القول أن بداية البعثة كانت في فصل الشتاء، أي قبل عام من نزول سورة المدثر.

وبنزول هذه السورة ترك الرسول غار حراء ونزل إلى مكة، وعاد للعيش مع زوجته خديجة. ومنذ ذلك اليوم وحتى وافته المنية، وهو في جهاد دائم لم يهدأ له بال، وتحت ضغوط نفسية وإحباط وتعسف مستمر. بل إن قريش فكرت في قتله، كها ذكرت بعض السور، منها: أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَثَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ المُنُونِ (٣٠) قُلْ تَرَبَّصُوا فَإِنِّي مَعَكُم مِّنَ المُتَرَبِّصِينَ (٣١) الطور.

ولولا أنه في مكة - بيت الله الحرام - لقتل.

وفي المدينة استمر جهاده في سبيل الدعوة وقاد المعارك ضد قريش في بدر وأحد، وفي



الأحزاب، وقاد جيشاً عسكرياً وتوجه به إلى بلاد الروم في فصل الصيف الحارق. وهناك بعض الإشاعات أنه مات مسموماً، وإن كان هذا غير محتمل، لأن أعراض مرضه الذي مات فيه – إن صدقت أخبار كتب السير – تؤكد أنه توفي بسبب الملارياً. لكن المهم هو أنه – عليه الصلاة والسلام – كان عرضة للأذى البدني، وعرضة للأذى النفسي الأكثر إيلاماً، والتي تسبب الإصابة بالضغط والسكر، وأمراضاً مميتة أخرى. والرسول عاش تحت ضغوط نفسية هائلة متواصلة منذ بدء نزول الوحي حتى وافته المنية. وإن اختلفت نوعية الضغوط المكية عن المدنية.

وتمثل المدثر المرحلة الثالثة في مسيرة البعثة وبدء الوحي، والمرحلة الأولى للبدء الفعلي للدعوة: وفيها يلى استعراض لما تتحدث عنه السورة:

# خطاب توجيهي للرسول

(الآيات: ١-٧) تأمر الرسول بدء الإنذار وتسبيح الله وتطهير الثياب والتخلص من كل ما له علاقة بالوثنية «الرجز»، والصبر على الأذى المتوقع: يا أَيُّهَا المُدَّثُّرُ(١) قُمْ فَأَنذِرْ(٢) وَرَبَّكَ فَكَبَّرْ(٣) وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ(٤) وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ(٥) وَلَا تَمْنُن تَسْتَكُثِرُ (٦) وَلِرَبِّكَ فَاصْبِرْ(٧).

(الآية ٦) أول حث على الإنفاق في القرآن وهو موجه للرسول.

# تحذير لمن يكفر

(الآيات: ٨-١٠ ترهيب) تحذير لمن يكفر من يوم الدين: فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُور(٨) فَلَـٰلِكَ يَوْمَئِذٍ يَوْمٌ عَسِيرٌ(٩) عَلَى الْكَافِرِينَ غَيْرُ يَسِيرِ(١٠).

الناقور تعبير مجازي ليوم القيامة، لأن السياق يقول إنه يوم عسير على الكافر.

# أحد كبراء قريش كاد أن يسلم

(الآيات: ١١-٢٦ الخطاب تفاعلي) تتحدث عن واحد من أغنياء قريش الذي وجد نفسه يميل لما يسمع من القرآن. لكنه سرعان ما غلبت عليه سطوة الموروث، فتراجع. معلناً أن ما سمعه طلاسم سحرية غيبت عقله، وليس كها يزعم محمد أنه وحي من الله، وذلك لكي يبرر لنفسه أن تراجعه عن التصديق هو الصواب: ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً (١١) وَجَعَلْتُ



لَهُ مَالاً كَمْدُوداً (١٢) وَبَنِينَ شُهُوداً (١٣) وَمَهَّدتُ لَهُ تَمْهِيداً (١٤) ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ (١٥) كَلَّا إِنَّهُ مَكَنَ لِآيَاتِنَا عَنِيداً (١٦) سَأُرْهِقُهُ صَعُوداً (١٧) إِنَّهُ فَكَّرَ وَقَدَّرَ (١٨) فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ (١٩) ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ (١٩) فَقَالَ إِنْ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ (٢٢) ثُمَّ أَدْبَرَ وَاسْتَكُبْرَ (٢٣) فَقَالَ إِنْ مُذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ (٢٥) سَأُصْلِيهِ سَقَرَ '(٢٦) المدثر. ولعل من المهم الإشارة إلى أن الآيات لم تسجل أن هذا القرشي قد آذي الرسول.

# صور مجازية حسية لما في النار

(الآيات: ٢٧-٣٦ ترهيب) للمرة الثانية تذكر الآيات تصويراً حسياً لما في النار، بعد الآية: (١٤) من سورة المزمل: وَمَا أَذْرَاكَ مَا سَقَرُ (٢٧) لَا تُبْقِي وَلَا تَذَرُ (٢٨) لَوَّاحَةٌ لَلْبَشِرِ (٢٩) عَلَيْهَا تِسْعَةً عَشَرَ (٣٠) لَوَّا جَعَلْنَا عَجَعُلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلَّا مَلَائِكَةً وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لَلْبَشِرِ (٤٤) لَلَّذِينَ كَفَرُوا لِيَسْتَيْقِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَيَوْدَادَ الَّذِينَ آمَنُوا إِيهَاناً وَلَا يَرْتَابَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَيَوْدَادَ اللَّذِينَ آمَنُوا إِيهَاناً وَلَا يَرْتَابَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالْكَافِرُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَذَا مَثَلاً أُوتُوا الْدِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْكَافِرُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بِهَذَا مَثَلاً كَذَلِكَ يُضِلُّ اللهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُو وَمَا هِيَ إِلَّا ذِكْرَى لِلْبَشَر (٣١).

الآيات تسمي النار سقر هنا، كما تسمى بأسماء أخرى سنمر بها في سور قادمة. وسنرى تكرار تقديم الصور الحسية لما في النار والجنة لزيادة تأثيرها في نفس المخاطب. والمخاطب هنا قريش التي لا تؤمن بالقيامة.

#### الدين خيار شخصي

(الآيات: ٣٦–٣٨ دعوي) للمرة الثانية بعد الآية: (١٩) من المزمل، تأكيد على أن دعوة محمد خيار شخصي: كَلَّا وَالْقَمَرِ(٣٢) وَاللَّيْلِ إِذْ أَدْبَرَ(٣٣) وَالصُّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ(٣٤) إِنَّهَا لَإِحْدَى الْكُبَرِ(٣٥) نَذِيراً لِلْبَشَرِ(٣٦) لَمِن شَاء مِنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ(٣٧) كُلُّ نَفْسٍ بِهَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ(٣٨)٣.

وقد استخدم القرآن المجاز في قوله «يتقدم» لتعني قبول الدعوة والإيهان، وفي قوله «يتأخر» لتعني رفض الدعوة والكفر.



١ انظر معنى الرجز، الناقور، وسقر / قسم مفردات من القرآن.

٢ انظر فقرة: عليها تسعة عشر / قسم مفردات من القرآن.

انظر فقرة: كل نفس بها كسبت رهينة / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

#### عود لتقديم صور مجازية حسية

(الآيات: ٣٩-٥٣ ترغيب وترهيب) تقدم تصويراً مجازياً حسياً لما في الجنة والنار: إلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ (٣٩) فِي جَنَّاتِ يَتَسَاءلُونَ (٤٠) عَنِ المُجْرِمِينَ (٤١) مَاسَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ (٤٢) قَاسُحَابَ الْيَمِينِ (٣٩) وَكُنَّا نَحُوضُ مَعَ الْخَائِضِينَ (٤٥) قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ المُصَلِّينَ (٣٤) وَكُنَّا نَحُوضُ مَعَ الْخَائِضِينَ (٥٤) وَكُنَّا نَكَذَّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ (٢٦) حَتَّى أَتَانَا الْيَقِينُ (٤٧) فَهَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ (٨٥) فَهَا وَكُنَّا نُكَذَّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ (٢٦) كَأَنَّهُمْ مُحُرُّ مُسْتَنفِرَةٌ (٥٠) فَرَّتْ مِن قَسْوَرَةٍ (١٥) بَلْ يُرِيدُ كُلُّ الْمُرِئِ مَّنْهُمْ أَلَ يُؤتِّى صُحُفاً مُّنَشِّرَةً (٥٠) كَلَّا بَل لَا يَخَافُونَ الْآخِرَةَ (٣٥).

الآيات تصور المؤمنين في الجنة وكأنهم يخاطبون أهل النار الذين سمتهم «المجرمين». وتقول إن سبب دخولهم النار أنهم لم يصدقوا دعوة محمد، التي تأمرهم بالصلاة والإنفاق، والإيهان بالبعث. وهذا موقف افتراضي لن يحدث، ولكنه تصوير حسي يقصد منه الترغيب في الجنة والترهيب من النار لعل كبراء قريش يرتدعون ويؤمنون.

(الآية: ٤٣) أول ذكر للصلاة دون تحديد أوقات لأدائها.

(الآية: ٤٤) أول ذكر للإنفاق لعموم الناس، بعدما ذكرته (الآية: ٦) موجهاً للرسول فقط. وهو هنا لإطعام المسكين. وهنا أمر بالإنفاق على المسكين، قبل أن يؤمن مساكين مكة، مما يؤكد أن الإنفاق بكافة مجالاته للمؤمن والكافر (المسالم) على حدسواء وليس وقفا على المسلم، وسنرى أن الإنفاق يكون لكل محتاج ولسد كل حاجة للمجتمع والفرد متى وجدت. وسنلاحظ أن الإنفاق يؤمر به في مجالات تكون ملحة وقت نزول السورة فتذكر وتذكر مجالات غيرها في سورة أخرى لأنها كانت ملحة عند نزول السورة... وهكذا. وبالتالي فكل مجال ذكر في أي سورة للإنفاق فيجب الإنفاق فيه ولو لم يذكر في سور أخرى. وهو ما ينفي أن يكون الإنفاق فقط محصوراً بثمانية مجالات والتي ذكرتها سورة براءة: إنّا وهو ما ينفي أن يكون الإنفاق فقط محصوراً بثمانية مجالات والتي ذكرتها سورة براءة: إنّا الصّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء وَالمُسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْوَلَقَةِ قُلُومُهُمْ وَفِي الرّقابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ الله وَابْنِ السّبِيلِ فَرِيضَةً مّنَ الله وَالله وَالله عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٢٠).

• الآيات: تذكر المطلوب لدخول الجنة في تلك الفترة المتقدمة من الدعوة، والمتمثلة



١ انظر فقرة: الصلاة / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

للتوسع حول الإنفاق في القرآن اقرأ كتاب: رسالة في الشورى والإنفاق للمؤلف.

#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الثالثة : البدء الفعلى للدعوة / الإندار

بالإيهان بالله واليوم الآخر والإنفاق (إطعام المسكين)، والصلاة دون تحديد لأوقات.

"إلا" في قوله: "إلا أَصْحَابَ الْيَمِينِ (٣٩) في جَنَّاتٍ يَتَسَاءلُونَ (٤٠)" ليست للاستثناء من " كُلُّ نَفْسٍ بِهَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ (٣٨)، وإنها بمعنى "أما". لأن كل إنسان بها كسب رهين بها في ذلك أصحاب اليمين\.

# عود لتأكيد أن الدين خيار شخصي

(الآيات: ٥٤-٥٦ دعوي) تأكيد على أن الدعوة للإسلام خيار شخصي حر لا إكراه فيه: كَلَّا إِنَّهُ تَذْكِرَةٌ(٥٤) فَمَن شَاء ذَكَرَهُ(٥٥) وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ هُوَ أَهْلُ التَّقْوَى وَأَهْلُ المُغْفِرَةِ(٥٦).

وهو ما سبق وذكرته الآيات: (٣٢-٣٨) من نفس سورة المدثر.



انظر استخدام (إلا) بمعنى (أما) / فقرة من أساليب القرآن.



# المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

وتمثلها ٣٧ سورة، هي: الأعلى، العلق، القارعة، الزلزلة، الانفطار، الانشقاق، التكوير، الشمس، الليل، الطارق، الفجر، البلد، القيامة، النبأ، ق، الواقعة، الغاشية، الحاقة، المطففين، عبس، المرسلات، الجن، الفلق، الناس، الإنسان، الملك، يس، القدر، والرحمن، النجم، الهمزة، ن والقلم، الطور، الضحى، الشرح، نوح، والقمر.

وقد تم تقدير الفترة بين نزول سورة وأخرى في هذه المرحلة بحوالي الشهر، لأن الأوضاع كانت تسير بشكل روتيني متكرر. فقريش لن تؤمن والسور مستمرة بالنزول، ولم تقع فيه أحداث هامة.

وهذه المرحلة تلت نزول سورة المدثر التي مثلت الإعلان الفعلي لبدء الدعوة، وأصبح من الواضح لقريش أن محمداً جاد في دعوته ومستمر فيها، ولم تكن نزوة عابرة سرعان ما تخبو، كما كانوا يظنون.

والدعوة الجديدة تقول إن عبادة الأصنام باطلة، وأن هناك حياة بعد الموت، وعذاباً وثواباً. وتطلب من قريش أن يدفعوا من أموالهم لسد احتياجات المحتاجين دون مقابل، كما تطلب تغيير معتقداتهم ودين آبائهم. وهذا تسفيه لشخصية الأمة لن تقبله قريش من رجل في مقتبل العمر نشأ بينهم يتياً، ولا شأن له ولا مال: وَقَالُوا لَوْلا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيم (٣١) الزخرف.

هنا يجب أن نتذكر أن قريشاً - كأي أمة أخرى في أي زمان ومكان - سترفض الدعوة ليس لأنها دعوة باطلة، ولكن لأنها خروج عن المألوف ونبذ للموروث الديني والثقافي. سالكة في هذا المنحى سنة سارت وتسير عليها كل الأمم. ولن يؤمن برسول الله إلا قلة مستضعفة أو نفر يبحثون مع الدين الجديد أوضاعاً أفضل من أوضاعهم في مجتمعهم. وستبقى قريش رافضة للدعوة، ولن يؤمن من رجالها من لم يؤمن في بداية ساعه للدعوة، كسنة أزلية



أخرى سارت عليها كل الأمم قديمها وحديثها. فمن يقول لا لأي دعوة يصعب عليه التراجع لنعم بعد ذلك ولو ثبت له أنها على حق'. ومن لا يؤمن سيحاول أن يبرر لنفسه أولا أنه على حق في رفضه، وأن الدعوة باطلة، بأي وسيلة محكنة، كما سنرى في سور قادمة. وسور هذه المرحلة بوجه عام تجيب على تساؤل قريش عن مكان ووقت البعث. وتقول لهم إن البعث سيكون بعد انهيار الكون، وذلك بتقديم صور حسية عن ذلك الانهيار. ويمكن ملاحظة أن السور التي تبدأ بـ "إذا" تبدو وكأنه سبقها سؤال: متى يكون البعث؟ وبدل أن تقول الآيات إن قريشاً سألت هذا السؤال تبدأ السور بالإجابة مباشرة.

ثم تضيف السور اللاحقة أن البعث يكون بعد انهيار هذا الكون حيث سينشأ كون جديد، وهناك سيكون البعث. كما تؤكد وجود آلية في النفس تسجل كل ما يقوم به الإنسان منذ الولادة إلى الموت، وبناء على هذه السجلات سيكون الحساب. والسور تصور انهيار الكون وآلية تسجيل الأعمال وما في الجنة من نعيم وما في النار من جحيم بصور حسية معروفة لقريش لتقريبها في الذهن.

وفيها يلي أهم الملامح والمواضيع التي تتميز بها سور هذه المرحلة:

- تقديم صور مجازية حسية عن انهيار هذا الكون ونشأة كون القيامة والبعث وما في الجنة والنار وصحيفة الأعمال.
- دعوة عقلانية للتفكر بالمخلوقات وعظمة خلقها للدلالة على قدرة الخالق على البعث.
- ذكر ما حدث لأمم سابقة كفرت وهلكت بكوارث طبيعية لعل قريشاً تعتبر عما حدث وتؤمن.
  - مخاطبة الرسول لشحذ همته على تحمل مشاق الدعوة.
  - التأكيد للرسول أنه ليس مسئولاً عن الهداية ولكنه منذر ورسول فقط.
    - التأكيد على أن الدين خيار شخصي والدعوة تبليغ وليست إكراهاً.

وقد أمكن تقسيم هذه المرحلة، إلى مراحل أصغر حسب الملامح، سنطلق عليها فترات، ونستعرضها تباعاً:



١ - انظر فقرة: من يرفض الدعوة مرة، لن يؤمن بها أبداً / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

# فترة الحيرة والقلق

وعدد سورها ثلاثٌ هي: العلق، الأعلى، والقارعة. والخطاب توجيهي عموماً.

فبعد أن خضع الرسول لبرنامج تأهيل نفسي لتحمل مصاعب الدعوة المتوقعة، ثم نزول سورة المدثر تأمره ببدء الإنذار، أدرك رسول الله أنه أمام تكليف صعب، ومهمة دقيقة، وعليه أن ينجح في أدائها. فشعر بالقلق وبدأ يتساءل في داخله إن كان باستطاعته أن يتمكن من إقناع قريش، وكيف سيتمكن من تذكر ما ينزل عليه من الوحي؟ وكيف وبأي طريقة سيكون الإنذار؟ وما هي أنسب الطرق للدعوة؟ وهل سيستخدم عباراته الشخصية لإقناع رجال قريش للدخول في الإسلام؟ وتساؤلات أخرى، فنزل عليه القرآن يرشده لما يفعل:

#### (۱۰) العلق

(الآيات: ١-٥ والخطاب توجيهي)

إِفْرَأْ بِاسْمٍ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ(١) خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقِ(٢) افْرَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ(٣) الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ(٤) عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ(٥) .

كل ما عليك يا محمد هو أن تتلو ما يوحى إليك من قرآن على الناس، هكذا ستكون الدعوة! كتب التراث حولت هذا المعنى الواضح للآيات السابقة إلى قصة دراماتيكية، رسخت عند الناس وكأنها الحقيقة التي لا شك فيها. وحسب هذه القصة – المختلقة – فمحمد كان يختلي بغار حراء للتعبد قبل أن يبعث، وكأنه عرف أنه سيكون رسولاً لله. ومرد هذه القصة أن كتب التراث كُتبت بعد عقود من زمن رسول الله وغياب شهود العيان، وكل مصادر تلك الكتب كان قصص وحكايات يتداولها الناس عن ذلك العصر النبوي. وبها أن الرسول بالفعل انعزل في غار حراء لكي ينفذ برنامج التأهيل النفسي والذهني الذي أمرته به سورة المزمل ليكون جاهزاً للدعوة، فإن الناس في أجيال لاحقة اعتقدوا أن الرسول انعزل في غار حراء قبل البعثة. ولكي تُعبك القصة – في نظرهم – قالوا إن جبريل حضر الموق في الغار ثم أمره بأن يقرأ: قائلاً: اقرأ! فقال الرسول: ما أنا بقارئ! فقال: اقرأ بسم ربك الذي خلق إلى تمام الخمس آيات الأولى من سورة العلق. وجعلوها أول آيات تنزل



١ انظر فقرة: اقرأ/ قسم مفردات من القرآن.

٢ صبق وأوردنا فقرة: الدعوة لا تكون إلا بالقرآن.

من القرآن.

وقد ساعدهم على اختلاق القصة عدة عوامل، أهمها:

- أنهم ظنوا أن القرآن ينزل آية آية. وهذا الاعتقاد من بنات عصر الفتن والظلام، وظهر بعد ظهور القُصاص الذين كانوا يقصون قصصهم في مجالسهم ويستشهدون بآية قرآنية أو جزء من آية، ثم يختلقون لها سبب نزول يتناسب مع ما يريدون قوله في تلك اللحظة، ولا يهمهم إن كان ما قالوه صحيحاً أم لا، ما دام يثير المستمع ويعجبه.
- أنهم ظنوا أن الوحي عبارة عن تلقين. فجبريل كان في كل مرة ينزل الوحي يقوم بتلقينه لحمد ويردده على مسامعه حتى يحفظه، لأن التلقين هو الوسيلة الوحيدة التي يعرفونها للحفظ، ولنقل الرسائل.

وبها أن كتب التراث حشي فيها أخبار بلا تنسيق، فإنه من المعتاد وجود خبر وخبر آخر يناقضه. ومن ذلك، نجد بجانب الأخبار التي تؤكد أن الوحي يلقن تلقيناً لرسول الله، هناك أخبار تقول: إن الوحي كان ينزل على أشكال مختلفة: فبعضه كصلصة الجرس، وبعضه يرهق الرسول لدرجة يتصبب منه العرق، ومرة يصاب بحالة إغماء... فكيف يكون هذا والوحي - حسب زعمهم - تلقيناً. لكن هذه الحكايات نتاج قصاص مختلفين في مجالس مختلفة، وجدت من يوثقها وينقلها لنا. وإلا فالقرآن يؤكد بها لا يدع مجالاً للشك أن الوحي يحفر في ذاكرة الرسول مباشرة ودون حاجة لتلقين، أو رؤية الملك: وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٩٤) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ (١٩٣) عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنذِرِينَ (١٩٤) بلسَانٍ عَرَيِّ مُبينِ (١٩٥) الشعراء .

- عامل آخر ينفي أن تكون «اقرأ» أول ما نزل، هو أن كل شيء يُبدأ به باسم الله. وليس
   هناك سورة تكون البسملة في أولها آية من آيات السورة سوى الفاتحة. واسم الفاتحة
   كاف للتدليل على أنها أول ما نزل وفاتحة للوحي.
- وبها أن القرآن ينزل سورة كاملة مرة واحدة، فإن سورة العلق تتحدث عن نهي أحد
   كبراء قريش رسول الله من الصلاة في الآيات: (٩-٩١) التي ستأتي. وهذا دليل على
   أن الوحى قد بدأ قبل سورة العلق.



١ - وقد سبق وتحدثنا في المقدمة بتوسع عن حقيقة أن الوحي ينسخ في ذاكرة الرسول ولا يتلقاه تلقيناً

#### تدبرالقرأن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

## قريش جبلوا على حب المتع الدنيوية

(الآيات: ٦-٨ تقريري)

وتؤكد أن الإنسان\ (قريش) جبلوا على حب الدنيا وعدم التصديق بالآخرة: كَلَّا إِنَّ الْإِنسَانَ لَيَطْغَى(٦) أَن رَّآهُ اسْتَغْنَى(٧) إِنَّ إِلَى رَبِّكَ الرُّجْعَى(٨).

فلا يستغرب الرسول إن هم رفضوا دعوته".

# أحد كبراء قريش ينهر الرسول

(الآيات: ٩-٩ ا تفاعلي) للمرة الثانية يتحدث القرآن عن أحد كبراء قريش المكذبين بدعوة محمد، بعد الآيات: (١١-٢٦) من سورة المدثر. والحديث هنا عن أحد الكبراء والذي كان ينهر رسول الله عندما يراه يصلي. والآيات تتوعده بالعقاب يوم القيامة، وتأمر الرسول بأن يواصل صلاته ولا يعير هذا القرشي أدنى اهتام: أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَى (٩) عَبْداً إِذَا صَلَّى (١٠) أَرُأَيْتَ إِن كَانَ عَلَى الْمُدَى (١١) أَوْ أَمَر بِالتَّقْوَى (١٢) أَرَأَيْتَ إِن كَذَبَ وَتَوَلَّى (١٣) أَلْمُ يَعْلَمُ بِالتَّقْوَى (١٢) أَرَأَيْتَ إِن كَذَبَ وَتَوَلَّى (١٣) أَلْمُ يَعْلَمُ بِالنَّاصِيةِ (١٥) كَالًا لَيْن لَمْ يَعْتَه لَنسَفَعاً بِالنَّاصِيةِ (١٥) كَالْمَ لَا تُطِعْهُ وَاسْجُدْ وَاقْتَرِبْ (١٩)).

ويمكن أن نفهم ما حدث كما يلي: بعد أن بعث الرسول، بدأ يصلي في المسجد الحرام وقرب الكعبة - حيث مجالس قريش وتجمعهم - فلاحظوا هذه الحركات غير المألوفة لديهم التي يقوم بها محمد، والتي لم يبدأ بأدائها إلا بعد أن زعم أنه رسول من الله ويدعو لدين جديد. فما كان من أحدهم إلا أن سارع لنهر الرسول وزجره لأداء صلاته. وهو ما يعني أن صلاة الرسول لم تكن معروفة لقريش. إذ لو كانت الصلاة معروفة عند قريش، لما نهر القرشي محمداً عندما يراه يؤديها.

ثم نزلت ...

#### (۱۱)الأعلى

وبداية السورة خطاب توجيهي لتطمين الرسول بأن لا يقلق فلن ينسى الوحي المنزل عليه: سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى(١) الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى(٢) وَالَّذِي فَدَّرَ فَهَدَى(٣) وَالَّذِي أَخْرَجَ



١ كلما ذكر الإنسان في سور هذه المرحلة الرابعة فالمقصود به قريش.

انظر فقرة: الناس جبلوا على حب الدنيا والتمسك بالماديات / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

الْمُرْعَى(٤) فَجَعَلَهُ غُنَاء أَحْوَى(٥) سَنُقُرِؤُكَ فَلَا تَنسَى(٦) إِلَّا مَا شَاء اللهُ ۚ إِنَّهُ يَعْلَمُ الجَهُرَ وَمَا يَخْفَى(٧) وَنُيسَّرُكَ لِلْيُسْرَى(٨) فَذَكِّرْ إِن نَفَعَتِ الذَّكْرَى(٩).

الآيات تطلب من الرسول أن يستمر في ذكر الله وتسبيحه، فهو سبحانه من خلق وقدر كل شيء، ليشعر بقرب الله منه ويعينه هذا الشعور على مواجهة المصاعب. وتخبره الآيات أن الوحي سيطبع ويحفر في ذاكرته بطريقة لن ينساه معها ما بقي حياً، وسيسهل الله مهمته فلا يقلق.

# الدين خيار شخصي

الآيات: (٩- ١٥ والخطاب تقريري) تطلب من الرسول أن يستمر في الدعوة «التذكير»، دون إلحاح، لأن قبولها ليس من مسئولياته، ولكنه خيار شخصي للمدعو لو رغب في النجاة من النار. وتحذر الآيات المكذب بالنار وتبشر المؤمن المواظب على الصلاة بالجنة:

سَيَذَّكَّرُ مَن يَخْشَى(١٠) وَيَتَجَنَّبُهَا الْأَشْفَى(١١) الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الْكُبْرَى(١٢) ثُمَّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَخْيَى(١٣) قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّى(١٤) وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى(١٥).

والآيتان: (١٤-١٥) تؤكدان على وجوب التطهر من الذنوب، فالتزكي هنا يعني التطهر'. وعلى أداء الصلاة (دون تحديد أوقات) والتي تذكر للمرة الثانية بعد أن ذكرت في الآية: (٤٣) من سورة المدثر.

ومع نزول سورتي العلق والأعلى اتضح للرسول الطريقة التي يجب أن يطبقها للدعوة، فما عليه سوى تلاوة ما ينزل عليه من سور على قريش، فمن آمن فلنفسه ومن كفر فعليها، وليس مكلفاً بإقناعهم. كما أن الوحي سيحفر في ذاكرته ولن ينساه ابداً.

#### قريش تؤثر متع الدنيا

(الآيتان: ١٦-١٧ خطابهما تقريري) وتؤكدان ما سبق وذكرته سور سابقة، حول حقيقة أن الناس (قريش) يؤثرون حب الدنيا والتمسك بها وعدم الاهتمام بالآخرة: بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا(١٦) وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى(١٧).

لذا فعلى الرسول ألا يستغرب من موقف قريش الرافض للدعوة، فهذا متوقع.



١ انظر فقرة: تزكى / قسم مفردات من القرآن.

#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

#### الدين واحد

(الآيتان: ١٨-١٩ خطابهما إخباري) وتؤكدان أن الدين الذي يدعو له محمد هو نفس الدين الذي كان عليه إبراهيم (جد قريش الأعلى) ودعا إليه موسى (الذي أرسل لبني عمهم إسحاق): إِنَّ هَذَا لَفِي الصُّحُفِ الْأُولَى(١٨) صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى(١٩).

وهذا موجه لقريش، فها يتلو عليهم محمد وما يدعوهم له ليس بدعاً من عنده، ولا مخالفاً لما جاءت به الرسل قبله، ولكنه نفس دين موسى ودين أبيهم إبراهيم.

ثم نزلت القارعة، التي تقدم صوراً مجازية حسية للبعث، وتؤكد على أن الحساب سيكون بموجب صحيفة الأعمال التي تصور بصور حسية متنوعة في السور القادمة لتقريبها من ذهن المخاطب.

#### (۱۲) القارعة

سورة إخبارية كل آياتها تستخدم الأسلوب المجازي لتصوير انتهاء الكون والحساب وتسجيل الأعمال ونعيم الجنة وعذاب النار:

الْقَارِعَةُ (١) مَا الْقَارِعَةُ (٢) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ (٣) يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمُنْثُوثِ (٤) وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ ٢ المُنفُوشِ (٥).

الآيات تقول، مخاطبة قريش: إن القيامة، التي وصفت هنا بالقارعة، عندما تقوم سيكون الناس كالفراش المبثوث. وهو تعبير مجازي يصور بعث الناس دفعة واحدة تصويراً حسياً. وتصور الآيات الجبال وقد تحولت إلى ما يشبه العهن - الصوف - المنفوش، كناية لبعض مظاهر انهيار وانتهاء هذا الكون. وهو ما سيحدث أولاً ثم ينشأ كون آخر للقيامة حيث البعث والحساب.

وهذا التصوير المجازي الحسي المبسط الذي سيتكرر كثيراً في السور، يتناسب مع مدارك قريش في ذلك العصر وتقريب ما سيحدث في أذهانهم. ولا يخاطبنا في هذا العصر، ولم يورد لكي ينهك البعض نفسه في البحث عن السبب وراء ذكر العهن المنفوش، ويكتب حولها وغيرها من عبارات المواضيع الطويلة والكتب.

وتستخدم السورة الأسلوب المجازي لتصوير الحساب يوم القيامة: فَأَمَّا مَن تُقُلَّتْ



مَوَازِينُهُ(٦) فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ(٧) وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ(٨) فَأُمُّهُ هَاوِيَةٌ(٩) وَمَا أَذْرَاكَ مَا هِيَهُ(١٠) نَارٌ حَامِيَةٌ(١١).

فثقل الموازين كناية عمن آمن وعمل صالحاً. والعيشة الراضية كناية عن دخول الجنة. ومن «خفت موازينه» فكناية عن الكفر، و «أمه هاوية» كناية عن دخول النار. وقد ورد الحديث عن المجاز في فقرة من أساليب القرآن التي سبقت في مقدمة الكتاب.



# فترة الإجابة عن تساؤل قريش عن البعث

وصولاً إلى هذه الفترة بدأت الصورة تتضح أكثر في مكة. فمحمد استمر في دعوته، ومعها ظهرت عبادات غريبة يؤديها قرب الكعبة، ويقوم – والنفر القليل معه – بإعطاء أموالهم للمحتاجين دون مقابل، ويقول إن هذه الأعهال ستضمن لهم جنة بعد الموت. وهو ما يتعارض مع معتقدات قريش التي لا تؤمن بحياة ما بعد الموت، وأسلوب حياتهم – الرأسهالي – الذي توارثوه، والذي لا يتسع لمعاونة مسكين ولا إطعام فقير. فانقسمت مكة إلى طائفتين: الغالبية الساحقة ترفض ما يدعو له محمد وتتمسك بمعتقداتها وموروثها الثقافي والديني والاجتهاعي. وهذه الطائفة لن تغير موقفها ولن تؤمن مهها دعيت، بناءً على سنة الأولين الأزلية التي لا تتغير. وطائفة أخرى تتكون من نفر قليل مع الرسول، سلكوا مسلكاً جديداً ختلفاً.

وكلها التقى الرسول بكبراء قريش سألوه متى هذا البعث الذي يتحدث عنه؟ وكيف سيحاسب الناس بعد موتهم؟

وبرغم أن أسئلة قريش ليست بحثاً عن الحقيقة، ولكن محاولة لإحراج محمد عله يعجز عن تقديم الدليل، لتطمئن قلوبهم على كذبه وصدق معتقداتهم، ويجدوا مبرراً لتمسكهم بموروثهم. برغم ذلك، فإن القرآن أجاب على تساؤلاتهم ليس مرة واحدة، ولكن إجابات متكررة، كلما كرروا السؤال.

والبداية كانت مع أربع سور نزلت متتالية تجيب مباشرة على سؤال قريش عن البعث وخطابها إخباري. وكل هذه السور تبدأ بهإذا»، وهي: الزلزلة، الانفطار، الانشقاق، والتكوير.

(١٣) الزلزلة (الخطاب: إخباري)

متى البعث يا محمد؟ تقول قريش!

إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالْمَا(١) وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَثْقَالْهَا(٢) وَقَالَ الْإِنسَانُ مَا لَمَا(٣) يَوْمَئِذِ تُحَدَّثُ أَخْبَارَهَا(٤) بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَمَا(٥) ' يَوْمَئِذِ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتاً لِّيُرُوا أَعْبَالْهُمْ(٦)



١ انظر فقرة: نهاية هذا الكون/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ(٧) وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ(٨) .

وهذه أول سورة نزلت تبدأ بـ "إذا"، وهي بداية تأتي على شكل جوابٍ لسؤالٍ موجه من قريش للرسول عن البعث الذي تنكره. والسورة – وكل السور الأربع التالية التي تبدأ بـ "إذا" – نزلت لتجيب على تساؤل قريش، لكنها لا تعطي تاريخاً لانتهاء هذا الكون ونشأة كون القيامة. وإنها تجيب بطريقة أقرب لذهن السائل في ذلك العصر، حيث تقول إن البعث لن يكون على هذه الأرض، التي ستنتهي ومعها هذا الكون، مما يعني بداهة نشأة كون جديد للقيامة يكون فيه البعث والحساب والجنة والنار، ولو لم تصرح هذه السور بنشأة كون القيامة.

وتقول هذه السورة إن الأرض ستخرج أثقالها، كناية عن انفجارها، بعد ذلك ستكون القيامة والبعث. وسيكون هناك ملايين أو بلايين السنين بين انهيار هذا الكون وقيام كون القيامة، لكن هذه المدة مها طالت فلن يشعر بها الإنسان الذي سيكون قد اندثر من على وجه الأرض قبل ذلك بمليارات السنين. ولأنه ميت والميت تتوقف ساعة ذاكرته عن التسجيل، فلن يشعر بمرور الوقت. وعندما ينهض يوم القيامة سيشعر وكأنه للتو مات: وَنَهُ السَّاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إِلاَّ كَلَمْحِ الْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ إِنَّ الله عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرٌ (٧٧) النحل.

والسورة تصور الأعمال تصويراً مجازياً بأثقال توضع في الميزان لتقريبها من الذهن. بعد ذلك نزلت سورتي الانفطار والانشقاق برسالتين متشابهتين:

لتعطي (الآيات:١-٣ من الانفطار، ١-٥ من الانشقاق) صوراً مجازية حسية لنهاية هذا الكون: فالسهاء ستنفطر وتنشق وستتناثر الكواكب وتتفجر البحار، وتتمدد (تنشق) الأرض وتلقي ما في جوفها. وهذه الصور الحسية تقول لقريش إن هذا الكون سينهار ثم يكون البعث (الانفطار:٤-٥)

وتتساءل آيات السورتين: كيف يكذب الإنسان (والمقصود هنا قريش) بقدرة الله على البعث وهو قد خلقه. وتعطي صوراً حسية أخرى لصحيفة الأعمال لتقريبها من الذهن. وتضيف (الآيات: ١٣-١٩ من سورة الانفطار) شيئاً جديداً يتمثل في أن كل شخص



انظر فقرة: صحيفة الأعمال / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

#### تدبرالقرآن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

سيحاسب بها يقدم هو لنفسه ولا يقوم أحد بالعمل نيابة عن غيره. وهو ما ستؤكده سور أخرى فيها بعد بأنه لا تزر وازرة وزر أخرى. وهو دليل على أنه لا يمكن أن يقوم شخص بأداء عبادة مثل الحج أو يتصدق بهال أو عين نيابة عن شخص آخر حي أو ميت.

كما أن آخر آيات سورة الانشقاق تتوعد المكذبين وتعد المؤمنين.

(الآية: ٢٥ من سورة الانفطار) دليل على أن المطلوب الإيهان مع العمل الصالح، ولا يكفي واحد دون الآخر، وسيتكرر تأكيد ذلك في سور كثيرة.

#### (١٤) الانفطار (الخطاب: إحباري)

متى البعث يا محمد؟ تكرر قريش!

إِذَا السَّمَاء انفَطَرَتْ(١) وَإِذَا الْكَوَاكِبُ انتَثَرَتْ(٢) وَإِذَا الْبِحَارُ فُجَّرَتْ(٣).

في السورة السابقة «الزلزلة» أعطت صورة حسية لانفجار الأرض، لتقول إن هذا الكون سينتهي، وفي هذه السورة صور أكثر تفصيلاً لانهيار الكون. فالسهاء ستنفطر، والكواكب ستنتثر، والبحار ستنفجر. وهي صور تقول إن هذا الكون بمجراته ونجومه وكواكبه سينهار، والبحار في الأرض ستتفجر.

وكما السورة السابقة تنتقل السورة مباشرة وكأن القيامة قامت وبعث الناس من الموت «القبور بعثرت» وهذه عبارة مجازية لبعث الناس ولا تعني بالضرورة أن الناس ستخرج من قبورها، لأن القبور كانت على الأرض الدنيوية التي انتهت. وفي ذلك اليوم سيكون الحساب: وَإِذَا الْقُبُورُ بُعْثِرَتُ (٤) عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخْرَتُ (٥).

فكيف يكفر الإنسان بربه الكريم الذي خلقه وقادر على بعثه؟

يَا أَيُّهَا الْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ(٦) الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ(٧) فِي أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَاء رَكَّبَكَ(٨).

الخطاب هنا عقلاني، ولأول مرة تطلب الآيات التفكير بعظمة الخلق للاستدلال على قدرة الخالق على بعث الناس بعد الموت.

لكن الناس (قريش) جبلوا على حب الدنيا وتجاهل الآخرة: كَلَّا بَلْ نُكَدِّبُونَ بِالدِّينِ(٩). وهو تأكيدٌ لما ذكرته الآيتان: (١٦-١٧) من سورة الأعلى.



ثم تقول السورة: وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لِحَافِظِينَ (١٠) كِرَاماً كَاتِبِينَ (١١) يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ (١٢). هنا الآيات تعطي صورة مجازية حسية مختلفة عها قدمته في سور سابقة عن صحيفة الأعهال. فهي هنا تصورها على أنها سجل يقوم بكتابته مخلوقات حية، لزيادة التأثير والتصور للمستمع. وإلا فالصحيفة تسجل بطريقة آلية وهي مزروعة في النفس البشرية، ولا تسجل أعهال وأفعال العبد مخلوقات خارجية.

(الآيات: ١٣ - ١٩ إخبارية)

إِنَّ الْأَبْرَارَ لَنِي نَعِيمٍ(١٣) وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَحِيمٍ(١٤) يَصْلَوْنَهَا يَوْمَ الدِّينِ(١٥) وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَائِيِنَ(١٦) وَمَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ(١٧) ثُمَّ مَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ(١٨) يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِّنَفْس شَيْئاً وَالْأَمْرُ يَوْمَئِذِ لللَّارِ ١٩).

تأكيد للثواب والعقاب نتيجة للحساب الذي يقوم على ما صدر من كل شخص لنفسه ولا يقوم أحد بعمل نيابة عن آخر.

# (١٥) الانشقاق (إخباري)

متى البعث يا محمد؟ تعيد السؤال قريش.

إِذَا السَّهَاء انشَقَّتْ(١) وَأَذِنَتْ لِرَجُّا وَحُقَّتْ(٢) وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتْ(٣) وَأَلْفَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتْ(٤) وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ(٥).

تكرار للصورة التي قدمتها السورة السابقة عن نهاية هذا الكون، حيث تنشق السياء الينفرط نظام الكون»، وتنفجر الأرض: مدت وألقت ما فيها وتخلت.

يَا أَيُّهَا الْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ كَدْحاً فَمُلَاقِيهِ(٦) فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ(٧) فَسَوْفَ مُحَاسَبُ حِسَاباً يَسِيراً(٨) وَيَنقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُ وراً(٩) وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاء ظَهْرِهِ(١٠) فَسَوْفَ يَدْعُو نُبُوراً(١١) وَيَصْلَى سَعِيراً(١٢) إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسْرُ وراً(١٣) إِنَّهُ ظَنَّ أَن لَّن يَحُورَ(١٤) بَلَى إِنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَصِيراً(١٥).

الآيات تصور الحساب وكأن الإنسان سيعطى نتيجة امتحانه بيمينه كدليل على تجاوزه الامتحان بنجاح واستحقاقه الجنة، أو تعلق نتيجة امتحانه وراء ظهره ككناية على فشله واستحقاقه النار. وعبرت الآية: (٩) عن تجاوز الامتحان بالسرور نتيجة الانقلاب للأهل.



#### تدبر القران | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

والسرور هو نفس التعبير عن حال الكافر في الدنيا في الآية: (١٣)، لكن الفرق بين المعنيين واضح. فالسرور للإنقلاب للأهل في الآية: (٩) كناية عن الفوز والنجاح في الآخرة والتلذذ بملذات الآخرة حيث لا أهل. بينها السرور بين الأهل في الآية: (١٣) يعني التمتع بملذات الدنيا مع الأهل عادة ويكون مصحوباً بنسيان الآخرة.

فَلَا أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ(١٦) وَاللَّيْلِ وَمَا وَسَقَ(١٧) وَالْقَمَرِ إِذَا اتَّسَقَ(١٨) لَتَرْكَبُنَّ طَبَقاً عَن طَبَق(١٩).

أول قسم في القرآن. والقسم في القرآن لتأكيد حقيقة المقسم بشأنها، وليس لتأكيد حقيقة المقسوم به. فهذه الآيات تقسم بالشفق وما وسق من الليل وإذا اتسق القمر ليس لأن لهذه الأشياء المقسم بها حالة خاصة أو معجزة أو أنها وردت للحديث عنها. ولكن القسم بهذه الأشياء لتأكيد المقسم بشأنه وهو هنا حقيقة أن الناس سيركبون طبقاً عن طبق. أي سيمرون بحالات مختلفة ما بين الدنيا ثم الموت إلى الآخرة والمصير. هذا هو المهم وليس المقسم به، لكن المفسرين اهتموا بالمقسم به وكأنه ذكر لأهميته وأولوا الكلام حوله في آيات عدة وتوسعوا في الحديث عن الشفق والوسق والاتساق في أحاديث لا جدوى منها، وتبعهم بعض المُحدّثين من الكتاب الذين ألفو الكتب في هذه المواضيع، وأغفلوا السبب الحقيقي لذكرها.

فَتَهَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ(٢٠) وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنُ لَا يَسْجُدُونَ(٢١) بَلِ الَّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِّبُونَ(٢٢) وَاللهُ أَعْلَمُ بِهَا يُوعُونَ(٣٣) فَبَشِّرْهُم بِعَذَابِ أَلِيم(٢٤).

تأكيدٌ لما ذكرته الآيتان: (١٦-١٧) من سورة الأعلى، والآيات: (٦-٨)، والآية: (٩) من سورة الانفطار، من أن الناس جبلوا على حب الدنيا وعدم التصديق بالآخرة، برغم توفر الدلائل. وقوله الايسجدون» كناية عن عدم قبول الدعوة، فمن يؤمن سيصلي ويسجد. إلَّا الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ هَمُّ أَجُرٌ عَبُرُ كَنُونِ (٢٥).

"إلا" هنا ليست للاستثناء، فلو كانت كذلك فلن يستقيم المعنى. لأنها ليست استمرار للعبارة السابقة لها، ولكنها تبدأ بموضوع جديد، هو الحديث عن مصير المؤمنين وأن لهم الجنة. لذا فهي بمعنى "أما". حيث انتهى الحديث عن الذين كفروا وبدأ الحديث عن الذين آمنوا وعملوا الصالحات.



ثم نزلت سورة التكوير لتؤكد ما ذكرته السور قبلها، من أن البعث سيكون بعد انهيار هذا الكون وأن الحساب سيكون بموجب صحيفة الأعمال، وتعطى صوراً حسية على ذلك.

# (۱۲) التكوير (إخباري)

متى البعث يا محمد؟ تكرر قريش! (الآيات: إخبارية)

إِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتْ(١) وَإِذَا النُّجُومُ الكَدَرَتْ(٢) وَإِذَا الْجِبَالُ سُيِّرَتْ(٣) وَإِذَا الْعِشَارُ عُطَّلَتْ(٤) وَإِذَا الْوُحُوشُ حُشِرَتْ(٥) وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتْ(٦) وَإِذَا النَّفُوسُ زُوِّجَتْ(٧) وَإِذَا الْمُوْوُودَةُ سُئِلَتْ(٨) بِأَيِّ ذَنبٍ قُتِلَتْ(٩) وَإِذَا الصُّحُفُ نُشِرَتْ(١٠) وَإِذَا السَّمَاء كُشِطَتْ(١١) وَإِذَا الجُحِيمُ سُعِّرَتْ(١٢) وَإِذَا الجَنَّةُ أُزْلِفَتْ(١٣) عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا أَصْضَرَتْ(١٤).

السورة تقدم صوراً مجازية حسية أكثر لانهيار هذا الكون:

فالشمس ستتكور وتنتهي، والنجوم ستتلاطم، والجبال ستتهاوى، والبحار ستبدو وكأنها تتبخر، والسهاء ستكشط كناية عن انتهاء كل هذا الكون.

وبعد ذلك سينشأ كون القيامة، دون ذكر لطول المدة الفاصلة بين نهاية هذا الكون ونشأة كون القيامة. وفي ذلك الكون يكون الحساب، حيث عبرت عنه الآيات بسؤال عمن وأد الموؤدة وبنشر صحف الأعمال. ثم تعود لتقديم صورة حسية أخرى عن انهيار هذا الكون (وإذا السماء كشطت) قبل أن تواصل الآيات تقديم صور حسية للنار والجنة.

وتقديم الصور المجازية الحسية - كها سبق وكررنا - لتقريب إمكانية البعث في أذهان رجال قريش المنكرين له، وليس لتصوير ما سيحدث فعلياً، لأنه من علم الغيب. ولأن القرآن لو صور ما سيحدث كها سيحدث فلن تستوعبه مدارك رجال قريش، فجاء التعبير المجازي الحسي لتقريب الصورة في أذهانهم. لكن المفسرين - وتبعهم البعض على مر العصور - توسعوا في الحديث عن هذه الصور المجازية معتبرين أنها تتحدث عن حقائق. فمرة يستشهدون بها على معجزات علمية ومرة على تنبؤات مستقبلية ومرة عن بلاغة العبارات ومرات عن أشياء أخرى، وكلها اجتهادات أوقعتهم في حيرة وتخبط. وتناسوا حقيقتها وأنها أوردت لكي تصور ما سيقع بصور يفهمها المخاطب (قريش) ولو لم تكن تصور حقيقة ما سيحدث فعلماً.



وتستمر السورة:

فَلَا أُقْسِمُ بِالْحُنْسِ (١٥) الجُوَارِ الْكُنَّسِ (١٦) وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ (١٧) وَالصَّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ (١٨) إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيم (١٩) ذِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينِ (٢٠) مُطَاعٍ تَنَفَّسَ (٢١) وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ (٢٢) وَلَقَدْ رَآهُ بِالْأَفْقِ المُبِينِ (٢٣) وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِينِ (٢٤) وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانٍ رَجِيم (٢٥) فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ (٢٦) إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لَلْعَالَيْنَ (٢٧) لِمَن شَاء مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ (٢٨) وَمَا تُشَاوُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ رَبُّ الْعَالَيْنَ (٢٩). للمرة الثانية يردالقسم بعدالسورة السابقة الانشقاق، والآيات هنا تؤكد بالقسم أن الرسول لا يتلقى الوحي تلقيناً، وإلا لكان يرى الملك كل مرة يلقنه سورة من القرآن. والملك كها تقول السورة رآه الرسول في بداية البعثة وقبل نزول الوحي أ. والقرآن يؤكد رؤية الرسول للملك مرتين فقط طوال حياته، وكلاهما في بداية البعثة. واحدة رأى الرسول الملك في الأفق، الأفق، والثانية رآه وهو على الأرض. وقد ذكرت سورة التكوير رؤية الملك في الأفق، وكررته سورة النجم، والتي تفردت بذكر المرة الثانية للملك والتي كانت على الأرض. ولم تحدث سورة أخرى في القرآن عن رؤية الرسول للملك سوى هاتين السورتين.

كها تؤكد الآيات بالقسم لقريش أن محمداً ليس مجنوناً - كها يتهمونه - وأن ما يتلو عليهم تلقاه بواسطة أحد الملائكة سبق ورآه بداية البعثة، عندما ظهر له في الأفق. وكل ما يتلو ليس من عنده ولا وساوس شيطان بل هو وحي وتذكرة لمن يرغب في النجاة.

وهذا يعني أن قريشاً بدأت تتهم محمداً بالجنون أو أن ما يقوله أوحى به له شيطان (كونهم يؤمنون بالخرافات). وهذا تطور في الشارع المكي حيث بدأت قريش تتذمر من دعوة محمد ولم يعد الكبراء يكتفون بتجاهلها.

وتؤكد السورة أن القرآن تذكرة لمن يشاء أن يستقيم وينجي نفسه من النار.

والقسم في الآية: (١٥) مسبوق بـ الا : « فَكَ أُقْسِمُ بِالْخُنَّسِ ، وهو بمعنى «أقسم بالخنس»، وسيتكرر في سور عدة بعد ذلك، كما سنرى. فلا ليست للنفي، لأن نفي القسم لا يستقيم، ولكنه أسلوب من أساليب القرآن المتميزة.



انظر فقرة: ميلاد الإسلام / قسم أحداث من عصر الرسول.

# فترة خسرمن يكفروربح من يؤمن والتأكيد على البعث

والمواضيع المطروحة في سور هذه الفترة متماثلة، فالافتتاح يكون على شكل قسم، والسور في مجملها تؤكد على أن من يكفر يخسر ومن يؤمن يربح، والآيات إخبارية تقريرية إجمالاً. وعدد سور هذه الفترة ست: الشمس، الطارق، الليل، الفجر، البلد، والقيامة.

#### (۱۷) الشمس

إن كانت سورة الانشقاق أول سورة يذكر فيها قسم، فإن الشمس أول سورة في القرآن تبدأ بقسم، وأول سورة تذكر أمة من الأمم السابقة التي كذبت برسولها وأهلكت، لعل قريشاً تعتبر مما حدث.

وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا(١) وَالْقَمَرِ إِذَا تَلَاهَا(٢) وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّاهَا(٣) وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا(٤) وَالشَّمَاء وَمَا بَنَاهَا(٥) وَالْأَرْضِ وَمَا طَحَاهَا(٢) وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا(٧) فَأَهْمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا(٨) قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا(٩) وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا(١٠) كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغُواهَا(١١) إِذِ انْبَعَثَ أَشْقَاهَا(١٢) فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بَذَبِهِمْ فَسَوَّاهَا(٤١) وَلَا يَخَافُ عُقْبَاهَا(١٥).

الله خلق للإنسان عقلاً يفكر، والإنسان باختياره يميل عقله للجهة التي يريد، وبالتالي فاختيار تزكية النفس (الإيهان) اختيار حر مثل اختيار تدسية النفس (الكفر)، وتؤكد على خسارة من يكفر وربح من يؤمن.

والسورة لم تقدم تعريفاً لثمود، مع أنها أول مرة يذكرها القرآن. مما يعني أن قريشاً تعرفها، أو أن قريشاً لا تعرفها، وقدمها القرآن وكأنها معروفة أو سبق الحديث عنها، كواحد من أساليب القرآن المميزة. وتذكر الآيات أن بعضاً من أشقياء ثمود هم من عقروا الناقة، والعبارة المستخدمة هي: "إذ انبعث أشقاها" والضمير مفرد لكنه يدل على جماعة لأن الآيتين التاليتين تبين ذلك: فَقَالَ هَمُّمُ رَسُولُ اللهِ نَاقَةَ اللهِ وَسُقْيًاهَا (١٣) فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمُدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّمُ مِبْذَنبهمْ فَسَوَّاهَا (١٤).

فهناك مجموعة أشقياء من ثمود قاموا بالتخطيط لعقر الناقة تحدياً لرسولهم ولله الذي أرسله، وقد عقرها أحدهم. ولعلهم الرهط التسعة الذين فكروا بقتل صالح وأهل بيته، كما ورد



#### تدبر القرأن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

في سورة النمل: وَكَانَ فِي الْمُدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ وَلا يُصْلِحُونَ (٤٨) قَالُوا تَقَاسَمُوا بِاللهَّ لَنُبَيِّنَنَّهُ وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَنَقُولَنَّ لِوَلِيَّهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ(٤٩).

#### (۱۸) الليل

وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى(١) وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى(٢) وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالْأَنْثَى(٣) إِنَّ سَعْيَكُمْ لَلَسَّتَى(٤) فَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى(٥) وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى(٦) فَسَنُيسِّرُهُ لِلْعُسْرَى(٧) وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا بَخِلَ وَاسْتَغْنَى(٨) وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا بَخِلَ وَاسْتَغْنَى(٨) وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا بَخِلَ وَاسْتَغْنَى(٨) إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى(١٢) وَإِنَّ لَنَا لَلْآخِرَةَ وَالْأُولَى(٣١) فَأَنذَرْتُكُمْ نَاراً تَلَظَّى(١٤) لَا يَحْرَقُ وَالْأُولَى(٣١) فَأَنذَرْتُكُمْ نَاراً تَلَظَّى(١٤) لَا يَحْرَةً وَالْأُولَى(٣١) فَأَنذَرُتُكُمْ نَاراً تَلَظَّى(١٤) لَا يَكِن لِللّهُ يَتَزَكَّى(١١) الَّذِي يُؤْتِ لَا يَعْمَدُ غَبْزَى(١٩) إِلَّا الْبَعْاء وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى(٢٠) وَمَا لِأَحَدٍ عِندَهُ مِن نَعْمَةٍ تُجْزَى(١٩) إِلَّا الْبَعْاء وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَى(٢٠).

السورة تعد وتبشر من يعطي (ينفق) ويتقي (يؤمن) ويصدق (بالبعث) وتتوعد من لا ينفق ويكذب بالآخرة. وتؤكد على أن خيار الكفر أو الإيهان شخصي حر محض دون أي تدخل خارجي. وهو ما ينفي نفياً قاطعاً «القضاء والقدر» بمفهومه السائد.

(الآيتان: ١٨،٥) تؤكدان على الإنفاق واصفة إياه بأنه يزكي المال (يطهره). وفي هذا إشارة إلى أن قريشاً رفضت المشاركة في الإنفاق.

وتصف السورة أن من سيحوز على رضى الله هو من ينفق ابتغاء وجهه الكريم وليس لأن المنفق عليه له نعمة على المنفق أو دين. والآية: (٢٠) تستخدم أسلوباً مجازياً في التعبير عن طلب رضى الله بأنه ابتغاء لوجهه سبحانه. وهذا لا يعني أن له وجهاً، تعالى الله وتبارك عن ذلك علواً كبيراً.

#### (۱۹) الطارق

وَالسَّمَاء وَالطَّارِقِ(١) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقُ(٢) النَّجْمُ النَّاقِبُ(٣) إِن كُلُّ نَفْسٍ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظٌ(٤).

السورة تبدأ بقسم - كما سور هذه الفترة - لتؤكد أن الأعمال يتم رصدها بدقة، وذلك عن طريق الآلية التي أودعها الله في النفس (صحيفة الأعمال). والسورة هنا تؤكد حقيقة هذه



الآلية بالقول: إن كل نفس عليها حافظ مسئول عن تسجيل ما يصدر منها. وهذا بالتحديد ما تقوم به آلية تسجيل الأعمال، ولا يقوم بذلك مخلوقات حية ولا قوى خارج النفس البشرية كها تصورها بعض الآيات تصويراً مجازياً ليسهل فهمها من المخاطب وهم قريش. فَلْيَنظُرِ الْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ(٥) خُلِقَ مِن مَّاء دَافِق(٦) يَخُرُجُ مِن بَيْنِ الصَّلْبِ وَالتَّرَائِبِ(٧) إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرٌ(٨) يَوْمَ تُبلَى السَّرَائِرُ(٩) فَمَا لَهُ مِن قُوَّةٍ وَلاَ نَاصِرٍ (١٠) وَالسَّمَاء ذَاتِ الرَّجْعِ (١١) وَالاَّرَائِرُ (١٤) إِنَّهُ لَقُولٌ فَصْلٌ (١٣) وَمَا هُوَ بِالْهُزْلِ(١٤) إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً (١٥) وَأَكِيدُ كَيْداً (١٤) فَمَهِل الْكَافِرِينَ أَمْهِلْهُمْ رُويْداً (١٧).

ولأول مرة تطلب السور من الإنسان (قريش) التفكير بالكيفية التي خلقوا بواسطتها، لتدلهم على قدرة الله على بعثهم: فَلْيَنظُرِ الْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ(٥) خُلِقَ مِن مَّاء دَافِقِ(٦) يَخُرُجُ مِن بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَائِبِ(٧) إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرٌ(٨).

فبداية خلق هذا الإنسان العاقل القادر المنتج كانت في الرحم مهينة متواضعة، وهذا دليل على قدرة خالقه على إعادة بعثه بعد الموت. تعليل عقلاني واضح وبسيط، لكن قريشاً تتعامى عن الحق لتمسكها بموروثها، كغيرها من الأمم. فرفض الحق لا يعني أنه باطل، ولكن يعني أن التمسك بالموروث اقوى من العقل والمنطق.

وتؤكد السورة على أن البعث حقيقة واقعة: «قول فصل وما هو بالهزل».

وكيد الكافرين هنا ليس المقصود به كيدهم لله، لاستحالة مواجهة الخالق جل وعلا، ولكن المقصود هو أن اصرارهم على الكفر جعلهم يكيدون الرسول ومن يؤمن به ويناصبونهم العداء. والله يكيد للكافرين بتهيئة عذاب دائم لهم في جهنم. فلا تبتئس يا محمد من كيدهم فها هي سوى لحظة زمنية قصيرة، وسيموتون سريعاً ليلاقوا عذابهم الذي يوعدون. فالكيد هنا عبارة واحدة بمعنيين مختلفين، وقد تكرر ورود اللفظ الواحد بعدة معان مختلفة في عدة سور.

#### (۲۰)الفجر

وَالْفَجْرِ(١) وَلَيَالٍ عَشْرِ(٢) وَالشَّفْعِ وَالْوَنْرِ(٣) وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ(٤) هَلْ فِي ذَلِكَ فَسَمٌ لَّذِي حِجْرٍ(٥) أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ(٦) إِرَمَ ذَاتِ الْعِيَادِ(٧) الَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي



<sup>·</sup> عن الصلب والتراثب يمكن الرجوع لألفاظ من القرآن للمزيد.

#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

الْمِلَادِ(٨) وَنَّمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ(٩) وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ(١٠) الَّذِينَ طَغَوْا فِي الْمِلَادِ(١١) فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ(١٢) فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ(١٣) إِنَّ رَبَّكَ لَبَالْمِرْصَادِ(١٤).

السورة تبدأ بقسم مثل السور السابقة. والقسم ليس لتأكيد أهمية المقسم به ولكن لتأكيد أهمية المقسم بشأنه، ذلك أن الله جل وعلا يقسم بمخلوقاته لتأكيد حقائق عن المقسم لأجله. لكن المفسرين ومن تبعهم من قرون لاحقة توسعوا في الحديث عن المقسم به وحاكوا حولها القصص والحكايات، وكأن ذكرها في القرآن هو المهم. ومن ذلك تصورهم أن القسم "بالشفع والوتر" هام بذاته، وأن المقصود هو ما عرفه الناس في عصور لاحقة بعد عصر الرسول، لم يعرفها ولم يأمر بها. من صلوات أسموها صلاة الوتر أي مفردة الركعات: ركعة، ثلاث، خس، سبع...الخ. والقسم بالشفع والوتر لا يعني الصلاة، ولكنه قسم بالعدد المفرد والمزدوج، كما القسم بالفجر أو البلد والطارق وغيرها.

والحديث في الآيات يهتم بحث قريش على الاعتبار مما حدث لأمم قبلهم، هلكوا وهم كفار ومصيرهم الحتمي النار. فالدنيا التي اغتروا بها زالت بسرعة، وبقي لهم مصير أسود دائم. وتتحدث عن ثلاث أمم سابقة تعرفها قريش عن طريق السياع والقصص الشفهي المتناقل، أهلكها الله لأنها لم تؤمن برسلها، لعلها تعتبر. والأمم هي: إرم ذات العياد (عاد)، وثمود، وشخص فرعون. وهذه ثاني مرة تذكر أمم سابقة بعد سورة الشمس التي ذكرت ثمود. وذكر هذه الأمم باختصار، لكن فيها بعد ستتوسع السور بالحديث عنها وتقدم تفاصيل أكث '.

والسورة تستخدم أسلوباً غير عادي لشد انتباه قريش لما حدث للأمم السابقة، وذلك بمخاطبة الرسول وكأنه شاهد لما حدث لتلك الأمم: «أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ... وَنَمُودَ اللَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ... وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ». وهو أسلوب متبع في كثير من اللغات. وتقول الآيتان: (١٣-١٤) «فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ، إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِه. هذا لا يعني أن الله جل شأنه تدخل مباشرة وصب عليهم عذاباً من الساء أهلكهم. لأن ما حدث هو تعرضهم لكوارث طبيعية، ولم تهلك أمة بخوارق أو عذاب من خارج الأرض،



١ انظر كتاب: من آدم إلى محمد للمزيد عن قوم نوح، عاد، ثمود، قوم شعيب، قوم لوط، وغيرهم.

بشهادة القرآن. فسورة العنكبوت تتحدث عن تلك الأمم وما حدث لهم، ثم تقول: فَكُلَّا أَخَذْنَا بِذَنبِهِ فَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِباً وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتْهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُم مَّنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ(٤٠).

لكن بحكم أن كل ما في الكون من خلق الله، ومنها الكوارث الطبيعية، فالله هو من أهلكهم سبحانه، بطريقة غير مباشرة.

وتواصل السورة: فَأَمَّا الْإِنسَانُ إِذَا مَا ابْتَلَاهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَّمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَوْ (١٥) وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلَاهُ وَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ (١٦) كَلَّا بَلَ لَّا تُكْرِمُونَ الْيَتِيمَ (١٧) وَلَا يَحَاضُونَ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ (١٨) وَتَأْكُلُونَ اللَّرَاثَ أَكْلاً لَمَّا (١٩) وَتُحَبُّونَ المُالَ حُبَّا جَمَّا (٢٠). الآيات هنا تتحدث عن إحدى طباع الإنسان السائدة، والمتمثلة في أنه إذا ما أصاب من المال الكثير يشعر بأن الله أكرمه بهذا المال لأنه يستحقه، بينها لو لم يوفق وكان حظه قليلاً مادياً والمعض وافتقر، فسيخالجه شعور أن الله هو من قدر عليه هذا. والمبعض يعتبره امتحاناً والمبعض يعتبره امتحاناً والمبعض يعتبره عقد شائع، وقد اختلقت له أحاديث كثيرة.

والآيات تقول ليس هذ ما يحدث، ولكن ما يحدث هو أن الغني يجمع المال ويحجبه عن غيره فيصيب الفقر البعض نتيجة لذلك. ولو أنفق الغني قليلا من ماله على حاجات الفقير لعاش الغني بغناها واختفى الفقر من المجتمع. والآيات تنفي أن يكتب الله جل شأنه للبعض الغنى وللبعض الفقر. ولكن الفقر نتيجة لجشع الغني وجمعه لمال يفوق احتياجاته وحجبه عن الفقير. وهو ما يهارسه كبراء قريش، الذين يكدسون الأموال الطائلة ولا يعطون منها اليتيم والمسكين والمحتاج.

والآيات تفرض إكرام اليتيم (تعاملاً ومادياً) وتؤكد على الإنفاق على المسكين (المحتاج) الذي سبق وفرض في الآية: (٤٤) من سورة المدثر. ((لاحظ أن الإنفاق يكون على المحتاج بغض النظر عن معتقده، ويطالب به الأغنياء من أهل البلد مسلمهم وكافرهم))

والسورة في آخرها تؤكد على أن البعث سيكون بعد انهيار الكون (٢١)، وتتوعد المكذب وتعد المؤمن: كَلَّا إِذَا دُكَّتِ الْأَرْضُ دَكَاً دَكَا(٢١) وَجَاء رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفّاً صَفّاً (٢٢) وَجِيءَ يَوْمَئِذِ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذِ يَتَذَكَّرُ الْإِنسَانُ وَآنَى لَهُ الدُّكُرَى(٣٣) يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِجَيَاتِي(٢٤) فَيُومَئِذِ لَا يُعَذَّبُ عَذَابَهُ أَحَدٌ(٢٥) وَلَا يُوثِقُ وَنَاقَهُ أَحَدٌ(٢٦) يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ المُطْمَئِنَةُ (٢٧)



ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً (٢٨) فَادْخُلِي فِي عِبَادِي (٢٩) وَادْخُلِي جَنَّتِي (٣٠). الآيات تقدم صورة مجازية حسية لانهيار هذا الكون، عندما تدك الأرض دكاً دكاً.

والآيات تقدم صورة مجازية أخرى معروفة عند البشر، وكأن الله جل شأنه سيحضر ويمر بين صفين من صفوف الملائكة (الحرس الملكي الخاص) لمكان الحساب، كها يفعل السلاطين. وهذا لن يكون ولن يختلط الخالق مع المخلوقات، ولن يكون هناك خدم لله يوم القيامة من مخلوقاته الحية يقومون بالعمل نيابة عنه سبحانه للأن كل المخلوقات بها فيهم الملائكة سيخضعون للحساب ولن يطالبوا بأعهال يقومون بها، لأن القيامة وقت العقاب والثواب، والدنيا وقت التحصيل والعمل. لكن الصورة المجازية قدمت لقريش لتقريبها من أذهانهم بأنه سيكون هناك حساب وجنة للمؤمن ونار للكافر.

والآية: (٢٧) تؤكد حقيقة هامة وهي أن الإنسان يوم القيامة سيكون نفساً ولن يكون له حامل محسوس (جسد مادي) كما هو الحال في الدنيا. وهو ما قد يدل على أنه سيكون مخلوقاً لا جسدياً، نوراني من طاقة، كما هي حال الجن والملائكة في الدنياً.

### (۲۱)البلد

السورة تبدأ بقسم كغيرها من سور هذه الفترة، وتؤكد أن قريشاً لو فكرت بخلق الإنسان لكان كاف لإثبات إمكانية البعث.

لَا أُقْسِمُ بِهَذَا الْبَلَدِ (١) وَأَنتَ حِلٌّ بِهَذَا الْبَلَدِ (٢) وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ (٣).

القسم بمكة (هذا البلد) الذي يحل فيه ويقيم محمد عليه الصلاة والسلام: "وأنت حل بهذا البلد». وقسم آخر بكل والدوما ولدله، وكما سبق وذكر من أنه ليس المقسم به هو المهم بل المقسم له، وهو هنا ما تخرنا به الآيات التالية:

لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي كَبَدِ(٤) أَيَحْسَبُ أَن لَّن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ(٥) يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالاً لَّبُداً(٦) أَيَحْسَبُ أَن لَمَّ يَرَهُ أَحَدٌ(٧) أَلَمْ نَجْعَل لَّهُ عَيْنَيْنِ(٨) وَلِسَاناً وَشَفَتَيْنِ(٩) وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ(١٠) فَلَا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ(١١) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ(١٢) فَكُّ رَقَبَةٍ(١٣) أَوْ إِطْعَامٌ



اليس شجل وعلا خدم من مخلوقاته في الدنيا ولا في أي وقت، لأنه سبحانه ليس بحاجة لمعاونة ولا خدمة من أي مخلوق.
 ولأن كل مخلوقات الله في الدنيا المتمثلة بهذا الكون ولا في الآخرة وكونها وجنتها ونارها وحسابها تسير حسب قانين فيزيائية يبدعها الخالق وتقوم بالعمل دون حاجة لإدارة أو إشراف أو صيانة.

٢ انظر فقرة: الإنسان في الآخرة لن يكون بجسد مادي / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ (١٤) يَتِيهاً ذَا مَقْرَبَةٍ (١٥) أَوْ مِسْكِيناً ذَا مَثْرَبَةٍ (١٦) ثُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَوَاصُوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالمُرْحَمَةِ (١٧) أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ المُيْمَنَةِ (١٨) وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا هُمْ أَصْحَابُ المُشْأَمَةِ (١٩) عَلَيْهِمْ نَازٌ مُّؤْصَدَةٌ (٢٠).

السورة تشير إلى حقيقة معاناة الإنسان في الحياة. ومع ذلك فهو يتكبر ويتجبر ويظن أنه لا يقدر عليه أحد، مع أنه سريع العطب قصير الحياة. ولو فكر بحكمة فسيؤمن لكي لا يخسر الحياة الأبدية في الآخرة.

الآية: (١٠) تشير إلى حقيقة أن الدين خيار شخصي. فالله جل وعلا مكن الإنسان من النظر والكلام والقدرة على اختيار الطريق. فلماذا يحجم الانسان عن اقتحام الطريق الى الخير: «فلا اقتحم العقبة، وما أدراك ما العقبة، فَكُ رَقَبَةٍ، أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ، يَتِهِم أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ، يَتِها ذَا مَثْرَبَةٍ» لكي يكون «مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِاللَّمْرَةِ». بدل الكفر.

واقتحام العقبة تشير إلى أن تخطي الموروث صعب، لأن التمسك بالموروث له قوة عجيبة تجذب الإنسان ولو كان يعلم أن موروثه خاطئ والدعوة صحيحة. لذا فتخطي الموروث والدخول في الإسلام يحتاج لشجاعة وإقدام، يجب على رجال قريش التحلي بها.

فالإسلام يدعو لمبادئ أخلاق نبيلة أولها: القضاء على العبودية بين البشر والتعامل بين الناس بالمساواة: "فك رقبة". ومكة كانت تعج بالعبيد والموالي الذين ينظر لهم كبراء قريش على أنهم اقل إنسانية منهم وأنهم خلقوا لأجل خدمتهم وسخروا لهم كها الآلات.

والمبدأ الآخر هو: حق الجميع في العيش بكرامة، ولا كرامة مع الفقر. لذا يلزم على كبراء قريش الأغنياء الإنفاق لسد حاجة المحتاج، سواءً كانت الحاجة طارئة: "إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْعَبَةٍ. مجاعة حدثت بسبب أزمة اقتصادية، مما يوجب توفير الغذاء والحاجات الأخرى للمتضررين. أو كانت ظاهرة مثل رعاية الأيتام وتوفير احتياجاتهم، خاصة أن أي يتيم في مكة كان قرشياً ويجتمع مع الكبراء في النسب: "يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةٍ". كما يجب القضاء على ظاهرة الفقر والعوز في المجتمع: "أَوْ مِسْكِيناً ذَا مَتْرَبَةٍ". وذلك بخطط استراتيجية فعالة وطويلة المدى.

وبعد ذلك: ثُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالْمُرْحَمَةِ». إن أراد دخول



الجنة: «أُوْلَئِكَ أَصْحَاتُ الْمُنْمَنَةِ».

ولو عمل المسلمون بعد الرسول بواجب تحرير الرق لما بقي رقيق واحد في بلاد المسلمين، ولكنهم تركوا كتاب الله وراء ظهورهم وعملوا بعاداتهم الجاهلية وسبوا النساء واسترقوا الرجال في البلاد التي استولوا عليها في العصر الأموي وما بعده. مما جعل الإسلام يبدو بمظهر المُسترق المستبد.

(الآيات: ١٣-١٦) تشير إلى أن مجالات الإنفاق المطلوبة أكثر من غيرها في تلك المرحلة كانت في فك الرقاب (عتق من أُسُرٍ أو رقٍ)، أو إطعام المحتاج واليتيم خاصة في وقت المجاعة.

الآية: (١٧) تؤكد على التلاحم والتراحم بين المؤمنين وضع يجب أن يعم المجتمع المسلم. ومن المهم ملاحظة أن الإنفاق يكون في سد الاحتياجات بأنواعها وقت الحاجة لها. فكما رأينا كان هناك سور سابقة تأمر بالإنفاق للمسكين، ثم للمسكين واليتيم. والآن التوجيه بالإنفاق للمسكين واليتيم. والآن التوجيه بالإنفاق للمسكين واليتيم وفك الرقاب. وسنرى سوراً تطلب صرف الإنفاق في مجالات أخرى كثيرة. وهذا لا يعني أن كل آية تأمر بالإنفاق تنسخ الأوامر السابقة بل تعني أن كل أمر في الإنفاق يضاف لأوامر سابقة. سواء سمي إنفاقاً أو وصف بالزكاة أو الصدقة ..الخ. ولابد من الإشارة إلى قوله تعالى: يَتِيماً ذَا مَقْرَبَةِ (١٥) أَوْ مِسْكِيناً ذَا مَثْرَبَةِ (١٦). فاليتيم ذو المقربة ليس المقصود به أن نطعم ونعين اليتيم الذي يتصل بنا بعلاقة نسب ونترك الأيتام غيره، ولكن بها أن الخطاب في السورة موجه لقريش، فإن كل يتامى مكة من ذوي القربى بالنسبة للكبراء الأغنياء أصحاب الأموال، ويشتركون معهم في النسب. بينها قالت الآية بالنسبة للكبراء الأغنياء أصحاب الأموال، ويشتركون معهم في النسب. بينها قالت الآية أن الإنفاق يكون للمحتاج بعض النظر عن جنسه ونسبه وأصله ومعتقده.

### (۲۲) القيامة

سورة أكدت بقسم في بدايتها على البعث الذي تصر قريش على إنكاره (أو الإنسان كها تخاطبها سور هذه المرحلة): لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ(١) وَلَا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ(٢) أَيُحْسَبُ الْإِنسَانُ اللَّهِ اللَّانَةُ(٤) بَلْ يُرِيدُ الْإِنسَانُ لِيَفْجُرَ أَلْإِنسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَّامَهُ(٥) يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ(٦).



والسورة تكرر القسم المسبوق بلا: لا أقسم، كما في السورة السابقة البلد، وفي سور أخرى مثل: التكوير ١٥، الانشقاق: ١٦، الواقعة: ٧٥، الحاقة: ٣٨، والمعارج: ٤٠.

وقوله « بَلْ يُرِيدُ الْإِنسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ. يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ» يبين أن تساؤل قريش ليس بحثاً عن الحقيقة ولكنه لتبرير استمرارهم رفض دعوة الإسلام.

## القرآن لا يخاطب الناس بعد الرسول بخطاب دعوى

ونتوقف قليلاً عند قوله: "بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَن نُسَوِّيَ بَنَانَهُ" فبعض المعاصرين الذين يهمهم أن يؤلفوا المؤلفات حول عبارة في القرآن وكأنها هي المهمة في سياق الآية، ليظهروا بمظهر من يعرف ما لا يعرفه غيرهم، ويتأولون الآيات لغير معناها. هؤلاء يقولون إن القرآن يحوي معجزات منها حقائق علمية لم يكتشفها الإنسان إلا في العصر الحديث ومن ذلك أن القرآن هنا يتحدث عن بصهات الأصابع والتي اكتشف العلم الحديث أن كل إنسان يمتاز ببصهات أصابع لا تتشابه مع بصهات أصابع أي إنسان آخر في العالم. وكلامهم هذا لا يمكن أن يكون صحيحاً، لأن الخطاب دعوي في الآيات وموجه لقريش بها يعرفون في عصرهم. ولو كان الحديث عن بصمة الإصبع فسيكون خطاباً دعوياً لأناس سيأتون بعد مثات السنين من عصر الرسول. وهذا لا يمكن أن يكون. لأن دين الله يبدأ بدعوة الناس مثات السنين من عصر الرسول. وهذا لا يمكن أن يكون. لأن دين الله يبدأ بدعوة الناس وبعد اكتمال التشريع بتوقف الخطاب الدعوي، لأنه لم يعد له حاجة. وهو ما سنلاحظه في وبعد اكتمال التشريع بتوقف الخطاب الدعوي، لأنه لم يعد له حاجة. وهو ما سنلاحظه في سور القرآن. فمن رغب في التعرف على دين الله فهو موجود في تشريعاته، دون حاجة خطاب دعوي. وقد تأول المفسرون القدماء الآية لغير معناها تأويلاً مضحكاً، بتناسب مع مداركهم الضيقة وقلة إيانهم، وهذا بعض منه كها أورده الطبري في تفسيره:

وقوله: أيُحْسَبُ الإنسانُ أَلَنْ نَجْمَعَ عِظامَهُ يقول تعالى ذكره: أيظن ابن آدم أن لن نقدر على جمع عظامه بعد تفرقها، بلى قادرين على أعظم من ذلك، أن نسوي بنانه، وهي أصابع يديه ورجليه، فنجعلها شيئا واحدا كخف البعير، أو حافر الحار، فكان لا يأخذ ما يأكل إلا بفيه كسائر البهائم، ولكنه فرق أصابع يديه يأخذ بها، ويتناول ويقبض إذا شاء ويبسط، فحسن خلقه. وبنحو الذي قلنا في ذلك قال أهل التأويل. انتهى.

ثم جاء المحدثون وتأولوا الآية لغير معناها، بقولهم إنها تتحدث عن إعجاز علمي وأنها



تتحدث عن علم البصات، لأنهم لا يعون أن الدعوة تخاطب المدعو وقت نزول السورة بها يتوافق مع مداركه وما يعرف. ويكون الحديث عن البنان كونه عضواً صغيراً، والآية تقول لقريش إن الله قادر على إعادة خلق الإنسان وعبر عن ذلك بإعادة خلق بنانه، من باب ذكر الجزء والمراد الكل، وهو استخدام لغوي شائع ومقبول وصحيح.

### الحساب بعد انهيار هذا الكون

(الآيات: ٧-١٠) تعطي صوراً حسية لانهيار الكون مكررة أن البعث لن يكون في هذا الكون بل بعدانهياره:

فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ(٧) وَخَسَفَ الْقَمَرُ(٨) وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ(٩) يَقُولُ الْإِنسَانُ يَوْمَئِذِ أَيْنَ الْفَرُّ(١٠).

مستخدمة أسلوباً مجازياً لن يحدث حرفياً، ولكنه يصور انهيار الكون. ولن يكون هناك وجود للبشر حين ينهار الكون، لأنهم سيكونون قد انقرضوا قبل ذلك بملايين أو آلاف الملايين من السنين، وبالتالي فلن يرى أحد القمر وهو يخسف أو وهو يصطدم بالشمس، ولن يكون هناك إنسان على قيد الحياة ليقول: أين المفر؟

### مئال الخلق للخالق

كَدَّ لَا وَزَرَ(١١) إِلَى رَبُّكَ يَوْمَئِذِ الْمُسْتَقَرُّ(١٢) يُنبَّأُ الْإِنسَانُ يَوْمَئِذِ بِهَا قَدَّمَ وَأَخَرَ(١٣).

عندما تقوم القيامة سيؤول الخلق للخالق، وعندها سيعلم كل مخلوق مصيره. ليس فعلياً كها يتصور البعض من أن الله سيكون حاضراً وكأنه القاضي وبين يديه الناس يحاكم كل واحد ويحكم عليه. ولكن الخلق سيئول للخالق بشكل غير مباشر، كونه سبحانه هو من يعيدهم للحياة، وهو سبحانه من وضع قوانين الحساب وهو من خلق الجنة والنار. وسيحاكم المرء بناءً على ما تحفل به صحيفة أعماله ثم يلقى مصيره نتيجة لذلك. وقوله: "ينبأ الإنسان يومئذ بها قدم وأخر" معني بها كل ما صدر منه منذ بداية حياته (قدّم) وحتى آخر أيامه (أخر) لأن صحيفة الأعمال تسجل كل ما يصدر من الإنسان منذ لحظة ولادته وحتى لحظة وفاته.

### الإنسان هو من يقرر مصيره بنفسه

وتقول (الآيتان: ١٤-١٥): بَلِ الْإِنسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ (١٤) وَلَوْ أَلْقَى مَعَاذِيرَهُ (١٥).



الإنسان هو من يقرر مصيره بنفسه، ولن يعذر لكفره لأي سبب يختلقه، مثل قوله إن الله لو أراد هدايته لهداه، أو قول أحدنا إن قليلاً من الخمر لن يدخله النار ونحو ذلك.

# الوحي لن ينساه الرسول ما بقي حياً

وتتحول السورة لمخاطبة الرسول: لَا تُحَرِّكْ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ(١٦) إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ(١٧) فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرُآنَهُ(١٨) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ(١٩).

ويبدو أن الرسول يردد بينه بين نفسه وبصورة عفوية نصوص الوحي التي يجدها رسخت في ذاكرته، فطمأنته هذه الآيات أنه لا حاجة لأن يردد ما يوحى إليه لأنه لن ينساه. وكل ما عليه فعله هو أن يتلو ما يوحى إليه على قريش كها نزل، دون الحاجة لا لشرحه أو التعليق عليه بكلامه هو: ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ. فحد مسئولية محمد تنحصر في التبليغ.

وهذه هي المرة الثانية التي تؤكد الآيات أن القرآن ينسخ في الذاكرة ولن ينساه الرسول، بعد سورة الأعلى: سَنُقُر وُكَ فَلَا تَنسَى(٦).

# قريش متعلقة بمتاع الدنيا

كَلَّا بَلْ تُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ (٢٠) وَتَذَرُونَ الْآخِرَةَ (٢١).

الآيات تؤكد أن قريشاً يفضلون الدنيا ولا يعملون للآخرة، وقد سبق وأكدته سور سابقة، مثل: الآيات: ٦-٨ من سورة العلق، والآيتان: ١٦-١٧ من سورة الأعلى.

# صور مجازية حسية لمصير المؤمن والمكذب يوم القيامة

وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ(٢٢) إِلَى رَبَّهَا نَاظِرَةٌ(٣٣) وَوُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ بَاسِرَةٌ(٢٤) تَظُنُّ أَن يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ(٢٥)

الآيات تقدم صوراً حسية افتراضية (مجاز) لمصير المؤمن والمكذب. وهنا يجب ملاحظة قوله تعالى: وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ (٢٢) إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (٢٣).

فالراسخ لدى الناس مما قالته كتب التراث أخذ الآيتين بمعناهما الحرفي، وأن المؤمن سيرى الله كما يرى أحدنا الآخر، لأنهم قالوا إنه لا وجود للمجاز في القرآن. والمجاز موجود والآيات هنا لا تتحدث عما سيكون بقدر ما تقدم تصويرا محسوساً يَسْهُل للمخاطب فهمه، حول نعيم المؤمن يوم القيامة، وتعاسة وبؤس المكذب. وليس القصد من الآيات تقرير



حقيقة رؤية الله جل شأنه. وما يجب الانتباه له هو أن المخلوقات كلها في الكون ضعيفة حقيرة لا تساوي شيئاً للخالق سبحانه وتعالى، وأن عالم المخلوقات لا يمكن أن يكون له علاقة وصلة مباشرة بعالم الخالق أبداً. وسيبقى المخلوق مخلوقاً في الآخرة كها هو في الدنيا وإن تغيرت هيئته والوعاء الحامل له. لذا فإن كان لا يستطيع رؤية رب العالمين في الدنيا فلن يراه في الآخرة، لأن ما للمخلوق سيبقى للمخلوق، ولن يرى الله لأن الله خالق جل شأنه: لا تُنْدِرُكُهُ الاَّبُصَارُ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ (١٠٣) الأنعام.

والنظر لله يعني أن لله جل شأنه جسد يُرى، وهذا يتنافى مع وصفه سبحانه.... لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ(١١) الشورى.

كما أن البصر والسمع والحواس الأخرى للمخلوقات أنشأها الله لها لأنها تيسر لها حياتها، وليس لأنها الوسائل الوحيدة للتواصل في الكون أو في عالم الخالق: وَهُوَ الَّذِي أَنشَاً لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ (٧٨) المؤمنون.

فهذه الحواس ابتدعها الله لبعض مخلوقاته لحاجتها لها، وما للمخلوق فليس للخالق سبحانه منه شيء ولو بصورة مختلفة.

وكل الآيات التي تتحدث عن نظر الله للناس أو تكليمهم يوم القيامة هو تعبير مجازي يعني الرضى من الله: إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَأَيْهَانِهِمْ نَمَناً قَلِيلاً أُوْلَـئِكَ لاَ خَلاَقَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ(٧٧) آل عمران\.

وتستمر سورة القيامة باستخدام التعبير المجازي لتصور حسيا أن البعث سيكون بعد الموت، وهناك سيكون مصير المكذب سيئاً. وكان بإمكانه إعمال عقله والتفكير في كيفية خلقه ليستدل بأن البعث ممكن وينجو من النار:

كَلَّا إِذَا بَلَغَتُ التَّرَاقِيَ(٢٦) وَقِيلَ مَنْ رَاقِ(٢٧) وَظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ(٢٨) وَالْتَفَّتِ السَّاقُ بالسَّاقِ(٢٩).

وصف مجازي لمفارقة الحياة، يقصد منه الترهيب، ولا وجود له على أرض الواقع. لأن الإنسان عندما يموت لا تلتف ساقاه على بعضهما، ولا تبلغ النفس عظم الترقوة في طريقها



١ انظر فقرة: ليس كمثله شيء / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

للخروج من الجسد. والموت ليس كما يتخيل البعض وكأنه انتزاع النفس (التي يتصورون أنها شيء حسي) من الجسد بحيث يبدأ نزعها من أسفل الجسم صعوداً للرأس، وأنه إذا بلغ نزع النفس الحلقوم اختلج الإنسان ووصل للحظة الموت، فهذا تصور لا أساس له.

وقد ذكرت الصلاة هنا كعبادة مطلوبة مع الإيهان لدخول الجنة: فَلَا صَدَّقَ وَلَا صَلَّى (٣١). وهذا لا يعني أن الإنفاق المذكور في سور سابقة غير مطلوب أو أن من صلى فقط وصدق سيدخل الجنة ولو لم ينفق. لكن أسلوب القرآن الذي سنعتاد عليه قد يذكر بعض التشريعات في سورة ويذكر بعضها الآخر في سور آخرى بها يتناسب مع الهدف والغاية من الحديث. وعلينا أن نفهم أنه متى ما فرض القرآن تشريعاً فهو مطلوب حتى لو لم تذكره بعض السور بعد ذلك. وسيتضح ما أقول لو تتبع القراء السور التي تتحدث عن الإنفاق، حيث سنجدها تارة تذكر مجالات للإنفاق لا تذكرها في سور لاحقة. وهذا لا يعني أن الإنفاق في تلك المجالات لم يعد مطلوباً. بل أن الإنفاق يجب في كل مجال للإنفاق ذكرته سورة من السور.

### دعوة عقلانية

السورة تؤكد أن الكافر (قريش) لو فكر بخلقه فسيعلم أن البعث هين على الله جل شأنه: أَيُخْسَبُ الْإِنسَانُ أَن يُتْرَكَ سُدّى(٣٦) أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِّن مَّنِيٍّ يُمْنَى(٣٧) ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى(٣٨) فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأُنثَى(٣٩) أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِرٍ عَلَى أَن يُحْيِي



١ انظر فقرة: الموت/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

المُوْتَى(٤٠).

والآيات تتحدث عن بعض مراحل تخلق الجنين في الرحم، بما يمكن للمخاطب (قريش) تصوره وما هو معروف لديهم. فهم يعلمون أن المني يتخلق منه الإنسان، لكنهم لا يملكون الوسائل العلمية التي تساعدهم على معرفة أن السائل المنوي يحتوي على حيوانات بجهرية، ولا يعلمون أن المرأة تفرز ما يسمى بالبويضة، وأن واحداً من هذه الحيوانات المجهرية يصل للبويضة ويلقحها فيحدث الحمل. لذا لم يذكر القرآن الحيوان المنوي ولا البويضة ولا التلقيح، ولكنه ذكر أن الإنسان يتكون من المني وهذا صحيح. وأنه يبدأ كنطفة متناهية الصغر، ثم يتحول لعلقة صغيرة يمكن رؤيتها متعلقة بجدار الرحم، ثم تنمو لتتشكل كإنسان. وهذا التفصيل في السرد يخاطب قريشاً لتفكر أن من خلق الإنسان بهذه الطريقة الإعجازية قادر على إعادة خلقه يوم القيامة. والإنسان منذ القدم على اطلاع بأطوار تخلق الإنسان منذ القدم على اطلاع بأطوار تخلق الجنين، ليس لأن علم التشريح قديم، ولكنهم تعلموا ذلك عملياً. فالحامل عرضة لأن تسقط جنينها في أي مرحلة من مراحل الحمل، وبذلك عرف الناس أن الحمل يتم على أطوار مختلفة.



# فترة حيرة قريش وغلية الموروث

مع أن قريشاً أعلنت موقفها الذي لن يتغير والرافض تماماً لدعوة الإسلام، إلا أن النقاشات بين رجالها حول إمكانية البعث من عدمه كانت تطفو على السطح أحياناً. فالبعض كان يقتنع بها يسمع من الرسول عن البعث وأن الله الذي خلق الإنسان من لا شيء قادر على إعادة بعثه، بينها البعض الآخر يصر على استحالة البعث والقيامة. وفي مثل هذه الأجواء السائدة في مكة نزلت مجموعة من السور أهم ملامحها أنها تدعو للتفكير بالخلق للاستدلال على قدرة الخالق على البعث، إضافة لتقديم صور مجازية حسية عن البعث، وانهيار الكون ونشأة كون القيامة، وما في الجنة والنار.

وقد نزل في هذه الفترة أربع سور هي: النبأ، ق، الواقعة، والغاشية.

### (۲۳)النبأ

رجال قريش اختلفت آراؤهم حول إمكانية البعث

عَمَّ يَتَسَاءلُونَ (١) عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيمِ (٢) الَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ (٣).

رجال قريش ينخرطون في مشاحنات وجدل حول إمكانية البعث من عدمه، البعض بدأ يقتنع أن هناك بعثاً لأن الله قادر على ذلك، والبعض ينفي حدوث ذلك ويؤكد استحالته': كَلَّا سَيْعْلَمُونَ(٤) ثُمَّ كَلَّا سَيْعْلَمُونَ(٥).

عندما يبعثون يوم القيامة.

#### دعوة عقلانية

وبدءً من نهاية السورة السابقة يتحول الخطاب الدعوي إلى خطاب عقلاني، يطالب قريشاً بالتفكير فيها حولهم من مخلوقات الله، فهي كافية لإثبات عظمة الله وقدرته على إعادة خلقهم: أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَاداً(٦) وَالْجِبَالَ أَوْنَاداً(٧) وَخَلَقْنَاكُمْ أَزْوَاجاً(٨)

فمن خلق الأرض والجبال والناس لن يعجزه بعثهم: لِخَلْقُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ(٥٧) غافر.



١ انظر فقرة: رجال قريش يختلفون حول البعث/ قسم أحداث في عصر الرسول.

وتقول سورة عم: وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ شُبَاتاً(٩) وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاساً(١٠) وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشاً(١١).

- النوم سبات وهمود وخروج من عالم الحياة.
- الوضع الطبيعي أن يكون العمل وطلب الرزق في النهار والراحة والنوم في الليل.
   وهذا الوضع هو الذي كان سائداً بين الناس زمن الرسول، وهو الوضع الطبيعي الذي يجب أن يسود.

## وتواصل السورة في دعوتها العقلانية لقريش:

وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمُ سَبْعاً شِدَاداً(١٢) وَجَعَلْنَا سِرَاجاً وَهَاجاً(١٣) وَأَنزَلْنَا مِنَ المُعْصِرَاتِ مَاء تُجَّاجاً(١٤) لِنُخْرِجَ بِهِ حَبَّاً وَنَبَاتاً(١٥) وَجَنَّاتٍ أَلْفَافاً(١٦).

السبع الشداد هي السهاوات السبع. وبها أنه ليس هناك سبعة أكوان، فالسهاوات السبع قد يكون معناها طبقات الجو المحيطة بالأرض.

والأسلوب المتبع من بداية السورة هو أسلوب مجازي، وهنا يصف الشمس بالسراج، والسحاب بالمعصرات، وكأن السحب تُعصر لينزل منها المطر.

### يوم القيامة سيحين في وقت محدد

إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ كَانَ مِيقَاتاً (١٧) يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفْوَاجاً (١٨) وَفُتِحَتِ السَّمَاء فَكَانَتْ أَبْوَاباً (١٩) وَسُيِّرَتِ الجُبَالُ فَكَانَتْ سَرَاباً (٢٠) .

يوم الفصل (الحساب) سيأتي في وقت محدد، مما يعني أن لهذا الكون عمراً محدداً ينهار بعده وينشأ كون جديد للقيامة. ونهاية هذا الكون صورتها الآيات وكأن نفخة عظيمة ستتسبب باضطراب قوانين الكون وتهاوي شموسه وكواكبه ثم تتلاشى كها بدأت. وقد أعطت الآيات صوراً حسية مجازية لذلك بقولها: «وفتحت السهاء فكانت أبواباً، وسيرت الجبال فكانت سراباً». فهذه الصور لن تحدث في عالم القيامة ولكن عند نهاية هذا الكون.

# صورٌ مجازية حسية لعذاب النار

إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَاداً(٢١) لِلْطَّاغِينَ مَآباً(٢٢) لَابِثِينَ فِيهَا أَحْقَاباً(٢٣) لَّا يَذُوقُونَ



١ - انظر فقرة: انهيار الكون/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

فِيهَا بَرْداً وَلَا شَرَاباً(٢٤) إِلَّا حَمِيماً وَغَسَّاقاً(٢٥) جَزَاء وِفَاقاً(٢٦) إِنَّهُمُ كَانُوا لَا يَرْجُونَ حِسَاباً(٢٧) وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا كِذَّاباً(٨٨).

ومن يدخل النار فسيخلد، ومع ذلك تقول السورة: «لابثين فيها أحقاباً» والحقب عصور جيولوجية طويلة جداً، لكن هذا لا يعني أن أهل النار سيخرجون بعد بلايين السنين. وإنها المقصود أن بقاءهم فيها مستديم حيث ستمر بهم حقب بعد حقب بلا نهاية.

صحيفة الأعمال تسجل كل ما يصدر من الإنسان وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ كِتَاباً (٢٩).

# صور مجازية حسية لنعيم الجنة للترغيب

فَذُوقُوا فَلَن نَّزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَاباً (٣٠) إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازاً (٣١) حَدَائِقَ وَأَعْنَاباً (٣٣) وَكَوَاعِبَ أَتْرَاباً (٣٣) وَكَأْساً دِهَاقاً (٣٤) لَّا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواً وَلَا كِذَّاباً (٣٥) جَزَاء مِّن رَّبِّكَ عَطَاء حِسَاباً (٣٦) رَبِّ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ الرِحْمَنِ لَا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَاباً (٣٧).

# وصور مجازية حسية لبعض ما سيحدث يوم القيامة

يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمُلَاثِكَةُ صَفَاً لَّا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرِحْمَنُ وَقَالَ صَوَاباً(٣٨) ذَلِكَ الْيَوْمُ الْحُتَّ فَمَن شَاء اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ مَآباً(٣٩) إِنَّا أَنذَرْنَاكُمْ عَذَاباً قَرِيباً يَوْمَ يَنظُرُ المُرْءُ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ وَيَقُولُ الْكَافِرُ يَا لَيْتَنِى كُنتُ ثُرَاباً (٤٠).

(الآية: ٣٨) تقول إن الله جل وعلا هو وحده من سيقوم بالحساب. (بطبيعة الحال هذا لا يعني أن الناس سيقفون وكأنهم في محكمة وأمامهم رب العالمين ثم يتقدم كل شخص ويحاكمه الله ويحكم عليه). فهذه الصورة المجازية الحسية فقط لتقريب ما سيحدث لذهن المخاطب. وإلا فالحساب سيتم بآلية وإن كنا لا نستطيع تخيلها إلا أن الآيات الكثيرة التي تتحدث عن صحيفة الأعمال تشير إلى أن كل شخص ستعرض عليه أعماله التي سجلتها صحيفته، وسيعرف مصيره بناء على ذاك السجل. فكل شخص سيعرض عليه شريط صحيفة أعماله دون الحاجة لانتظار غيره، بحيث يكون العرض في وقت واحد لكل الناس، وكل إنسان يرى شريط أعماله على حده، وسيعرف مصيره دون حاجة لمحاكمة ومرافعات وطلب براءة أو تخفيف الحكم: لِكُلِّ امْرِئِ مِّنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَأَنٌ يُغْنِيهِ (٣٧) عبس.



(الآية: ٣٩) دليل آخر على أن الهداية والضلال خيار شخصي: ﴿ فَمَن شَاء اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ مَآباً﴾. وتختم السورة بتصوير حال المؤمن والكافر يوم الحساب، حيث سيسر المؤمن بها قدم بينها سيتحسر الكافر (٤٠).

في هذه الأثناء قريش تعيش فترة من اللا - توازن، بعضهم يميل للتصديق بإمكانية البعث والبعض ينكر. وهو ما صورته سورة النبأ السابقة "بأنهم يتساءلون عن البعث". وفي هذا الجو تنزل سورة «ق» لتخبرنا أن حالة اللا- توازن مازالت مستمرة بين رجال قريش:

#### (۲٤)ق

والسورة بكاملها تعتمد الكنايات والصور المجازية الحسية الناطقة فيها تطرقت له من مواضيع كالحساب وصحيفة الأعمال وجهنم، وتصورها كمخلوقات حية لديها القدرة على الحديث. وهذا لنسبج صور يسهل تخيلها ويقوي تأثيرها في النفس لدى رجال قريش الذين تخاطبهم هذه السورة وكل سور المرحلة.

وقد تطرقت السورة للمواضيع التالية:

استمرار الجدل بين رجال قريش حول البعث

ق وَالْقُرُّ آنِ المُجِيدِ(١) بَلْ عَجِبُوا أَن جَاءهُمْ مُنذِرٌ مَّنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ(٢) أَئِذَا مِتْنَا وَكُنَّا ثُرُاباً ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ(٣).

قريش تؤمن بالله، لكنها تجد صعوبة في الإيهان بالبعث بعد الموت، وهو ما أثار تساؤلات بين القرشيين. بعضهم وجد إمكانية البعث التي يقول بها محمد معقولة ومقبولة لأن الله خلق كل شيء وقادر على إعادة خلقه، بينها يصر آخرون على إنكار حياة ما بعد الموت جملة وتفصيلاً. وكلا الفريقان لن يؤمن وسيبقيان على الكفر، لأن سنة الأولين حقت عليهم: «فمن لا يؤمن في بداية سهاع الدعوة، لن يؤمن بها مهما دعي». لكن من بدأ يعتقد بإمكانية البعث أقنع نفسه أنه إن كان هناك بعث فسيكون من أهل الجنة، لأنه – حسب تقديراته – يستحقها وسيرزقه الله بها. وهذا ما ستتحدث عنه سور قادمة. أما الفريق الذي استمر على إنكار البعث فإنكاره يحميه من إمكانية أن يكون موروثه الذي يتمسك به على ضلال، ولو



صدقوه بها يقول عن البعث فهو اعتراف منهم أن موروثهم ضال وعليهم قبول دعوة محمد وهذا دونه خرط القتاد.

# من أنت لتكون رسولا من بيننا

الآية الثانية تشير إلى واحد من أهم العوامل التي تمنع الناس من التصديق بالدعوة على مر العصور، وهو: أن الرسول بشر مثلهم، نشأ بينهم، ولا يمتلك أي قدرات خاصة تفوق قدراتهم، فكيف يمكن أن يختاره الله ليكون رسولاً له من بينهم وهناك من هو أفضل منه وأقدر (حسب مواصفات البشر الدنيوية): "بَلْ عَجِبُوا أَن جَاءهُمْ مُنذِرٌ مِّنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ».

# کل شيء يسجل

قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنقُصُ الْأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِندَنَا كِتَابٌ حَفِيظٌ (٤).

كل شيء في الكون يسجل، سواءً حركة المجرات أو المخلوقات الحية.

### عود للإشارة للجدل حول البعث

بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءهُمْ فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَّرِيجٍ (٥).

الآية تؤكد استمرار رجال قريش بالجدال حول إمكانية البعث، بعضهم يصدق وبعضهم ينكر وهو ما أشارت له بداية السورة، والسورة السابقة. «فهم في أمر مريج»

### دعوة عقلانية

أَفَلَمْ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَاء فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَمَّا مِن فُرُوجِ (٦) وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَٱلْفَيْنَا فِيهَا رَوْاسِيَ وَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ (٧) تَبْصِرَةٌ وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ (٨) وَالْفَيْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ (٧) تَبْصِيدِ (٩) وَالنَّخْلَ بَاسِقَاتٍ لَمَّا طَلْعٌ تَضِيدُ (١٠) رِزْقاً لِلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ (١١)

ما تمتاز به سور هذه الفترة هو دعوة قريش للتفكير بها حولها من مخلوقات لتستدل على قدرة من خلقها على بعثهم، كها في السورة السابقة.

فليتفكروا في خلق السهاء، وفي الأرض وما تنبت. فالنباتات تموت، ثم تعود وتنبت من



جديد مع نزول المطر، في وضع مماثل لبعثهم بعد الموت لو كانوا يعقلون.

لكن التمسك بالموروث يعمى البصر والبصائر ويلغى العقل والحكمة.

وتتحول السورة لدعوة عقلانية من نوع آخر:

# دعوة قريش للتفكير بها حل بأمم سابقة

كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَأَصْحَابُ الرَّسِّ وَتَمُودُ(١٢) وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ وَاِخْوَانُ لُوطٍ(١٣) وَأَصْحَابُ الْأَيْكَةِ وَقَوْمُ نُبَّعٍ كُلِّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيدِ(١٤).

لو كانت قريش تعقل لعرفت أن مصيرها سيكون مشابهاً لمصير أمم خلت، كفرت فهلكت ومصيرها النار. ولو كانت قريش تعقل لفكرت أن تكذيبها اتباعٌ لسنن من كان قبلها من أمم، كلهم كذبوا لأنهم تمسكوا بموروثهم، برغم وضوح الحق وقوة الحجة. فكل ما يدعوهم إليه الرسول هو عبادة الله بدل الأصنام والعمل للآخرة.

وهذه المرة الثالثة التي يذكر القرآن أنماً سابقة بعد سورتي الشمس والفجر، باختصار ودون تفاصيل. وسنرى أن السور ستبدأ تعطي تفاصيل دقيقة عن تلك الأقوام.

وتتساءل السورة بعقلانية:

أَفَعَيِينَا بِالْحُلْقِ الْأَوَّلِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِّنْ خَلْقِي جَدِيدٍ (١٥)

إن كان الخالق خلق كل الكون من لا شيء (الخلق الأول) فلماذا يصعب عليهم التصديق بالبعث (تجديد الخلق)؟

وتواصل السورة الدعوة للتفكير، وفي نفس الوقت تعطي صورة مجازية لـ:

### صحيفة الأعمال

وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَفْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ (٦٦).

الله أقرب للإنسان من حبل الوريد الذي في جسمه، تعبير مجازي للدلالة على قرب الله من الإنسان. والقرب ليس في المكان ولكن في القدرة على رصد كل ما يصدر من كل فرد بدقة متناهية. وذلك بإيداع آلية تسجيل الأعمال، والتي تعبر عنها السورة تعبيراً مجازياً بالقول: إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّى الْمُتَلَقِينِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّهَالِ قَعِيدٌ (١٧) مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَبِيدٌ (١٨).



هذه الآلية التي في النفس ترصد وتسجل كل ما يجول في خاطر الإنسان وكل ما يصدر منه من قول أو فعل، بل كل ما يمر على حواسه الخمس من ولادته لوفاته. والآيات تصف الآلية وكأن هناك متلقياً موجود على يمين المرء وآخر على يساره يلازمانه ويكتبان ما يصدر منه. ويراقبان كل قول ويسجلانه بدقة. كناية على أن كل ما يصدر منه يسجل وليس معناها حرفياً أن هناك راصدين واحد إلى يمينه وآخر عن شهاله كها يقول المفسرون الذين خصصوا الذي على اليمين لكتابة الأعهال الصالحة والذي على اليسار للأعهال السيئة دون بينة واعتهاداً على تحيلاتهم.

وتواصل السورة أسلوبها المجازي لوصف ما سيؤول إليه المرء:

### فهو سيموت:

وَجَاءتْ سَكْرَةُ المُوْتِ بِالْحُقِّ ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ (١٩).

ثم ينشأ كون القيامة (والذي سبقه نهاية هذا الكون):

وَنُفِخَ فِي الصُّورِ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ (٢٠).

وهناك سيكون الحساب الذي صورته السورة بهذه الصورة:

وَجَاءَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ (٢١).

فصحيفة الأعمال صورتها السورة كسائق يقود المرء لمصيره، وهي كذلك، كونها شهيداً عليه في كل ما صدر منه وسجلته عليه. وهو وإن كان وصفاً مجازياً فهو يعبر بكل دقة عن أن الحساب سيكون بناءً على صحيفة الأعمال.

وعندما ينتهي الحساب يكتشف المرء الحقيقة ويرى بكل وضوح مآله الذي رسمه لنفسه: لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ (٢٢).

فالبصر حديد تعبير عن وضوح الصورة ولم يعد هناك شك ببعث ولا حساب ولا مصير، كها كان يقنع المرء نفسه في الدنيا.

وستستمر السورة بتقديم كنايات وصور ناطقة عن الأوضاع:

وَقَالَ قَرِينُهُ هَذَا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ (٢٣) أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلِّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ (٢٤) مِّنَّاعِ لُلْخَيْرِ مُعْتَدِ



مُّرِيبِ (٢٥) الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللهِّ إِلَما آخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي الْعَذَابِ الشَّدِيدِ (٢٦).

الآيات تصور صحيفة الأعمال وكأنها مخلوق حي، وبعد أن حوسب صاحبها وثبت مصيره في النار، يتحدث القرين (الصحيفة) قاتلاً: لقد قدمت شهادتي وسجلاتي ولم يتبق سوى إلقاء الشخص في النار نتيجة لكفره.

ويواصل القرين (صحيفة الأعمال) الحديث:

قَالَ قَرِينُهُ رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ (٢٧).

يا ربي أنا (الصحيفة) لم أسجل عليه غير ما صدر منه ولم أكتب عليه شيئاً غير ذلك، وبالتالي فلم أضله ولم أشجعه على الضلال، ولكنه هو من أضل نفسه بنفسه.

وتواصل السورة تقديم هذا المشهد المجازي، وكأن الله يتدخل:

قَالَ لَا تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ(٢٨) مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لَلْعَبيدِ(٢٩).

لا داعي للكلام، فكل ما حدث كان بعلمي وأنا من قدمت للناس الوعيد من هذا المصير ومن كفر فسيناله، لأن قولي لا يبدل. ودخول الكافر النار ليس ظلماً له من الله، ولكنه هو من ظلم نفسه.

وهذا الحوار لن يحدث ولكنه لتقريب الصورة من ذهن المخاطب بطريقة يستطيع تصورها لعله يرتدع.

وتستمر السورة في أسلوبها المجازي:

جهنم ستتسع لكل كافر وعاص

يَوْمَ نَقُولُ لِجِهَنَّمَ هَلِ امْتَلَأْتِ وَتَقُولُ هَلْ مِن مَّزِيدِ(٣٠)

تصوير جهنم بصورة ناطقة لزيادة تأثير الترهيب في النفس، وإلا فالنار لا تتكلم والله جل شأنه لن يسألها أو يتحدث معها. هو من خلقها بقوانين ثابتة وبالصفة التي يريد. المؤسف هو أن المفسرين - كعادتهم - رسخوا أن النار تتحدث بالفعل مثلها رسخوا كل أساليب القرآن المجازية على أنها فعليه كرؤية الناس لله وغيرها الكثير.



### الحنة

وَأُزْلِفَتِ الجُنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ(٣١) هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ(٣٢) مَنْ خَشِيَ الرَّحْن بِالْغَيْبِ وَجَاء بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ(٣٣) اذْخُلُوهَا بِسَلَامٍ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ(٣٤) لَهُم مَّا يَشَاؤُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ(٣٥).

وتعود السورة للدعوة العقلانية:

# من الخير لقريش أن تعتبر

وَكَمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُم بَطْشاً فَنَقَّبُوا فِي الْبِلَادِ هَلْ مِن تَجيصٍ(٣٦) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لَِن كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ ٱلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ(٣٧).

لو كان رجال قريش يعقلون لاعتبروا مما حدث لأمم سابقة، كذبوا فهلكوا بمفارقة الدنيا وبمصيرهم الأسود يوم القيامة.

# خلق الكون العظيم سهل على الله

وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَّا فِي سِتَّةِ أَيَّام وَمَا مَسَّنَا مِن لُّغُوبِ(٣٨).

تأكيد على أن البعث لن يكون عسيراً على الخالق الذي خلق هذا الكون دون تعب. وقوله: «وما مسنا من لغوب» على سبيل الافتراض. فهي تخاطب الناس حينها بها يدركون. وإلا فالله جل شأنه لا يمسه لغوب لو خلق ملايين الأكوان.

وهنا أول مرة يذكر القرآن خلق السهاوات والأرض في ستة أيام، وسيتكرر في سور قادمة. واليوم عندما يذكر في الحديث عن خلق السهاوات والأرض (الكون) يعني عصراً جيولوجياً. وهو ما لا يتنافى مع معنى اليوم في اللغة، والذي يمكن أن يأتي بعدة معاني منها ٢٤ ساعة ومنها فترة زمنية متهائلة السهات مهها طالت.

وتتوجه الآيات لمخاطبة الرسول:

# الرسول يتعرض للضغوط

فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبَّحْ بِحَمْدِ رَبَّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ(٣٩) وَمِنَ النَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَأَدْبَارَ الشُّجُودِ(٤٠) وَاسْتَوِعْ يَوْمَ يُنَادِ المُنَادِ مِن مَّكَانٍ قَرِيبِ(٤١) يَوْمَ



يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحُقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْحُرُوجِ(٤٢) إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي وَنُمِيتُ وَإِلَيْنَا المُصِيرُ(٤٣). الآيات تظهر أن الرسول قد تزايدت عليه الضغوط النفسية من قريش، التي يمكن تخيل نوعيتها. فهو استمر يتلو على قريش سوراً تردد أن هناك بعثاً بعد الموت وعليهم العمل لذلك اليوم. فكانوا يطالبونه بأن يقدم لهم دليلاً محسوساً عن إمكانية حدوثه. وعندما لم يقدم لهم سوى الأمر بالتفكير بالخلق واستخدام العقل للاستدلال على أن البعث ممكن، كانوا يسخرون منه ويكذبونه ويسمعونه الكلمات النابية، وهو ما يؤلمه ويؤذي مشاعره. فجاءت هاتان الآيتان لترفعا من معنوياته وتشحذا همته، آمرتين إياه بالمداومة على تسبيح الله وإحضاره في النفس. والانتظار، فيوم القيامة قريب، وعندها سينالون جزاءهم.

وقوله: "وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ اللَّنَادِ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ "كناية نظهر نوعاً من الأساليب القرآنية. فالرسول لن يكون حياً عندما تقوم القيامة، ولن يكون هناك منادِ ينادي إيذاناً بيوم القيامة، ولكن العبارة المجازية تقول للرسول اصبر وستحل القيامة سريعاً ويلقى المكذبون جزاءهم.

وتختم السورة قائلة: يَوْمَ تَشَقَّقُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعاً ذَلِكَ حَشْرٌ عَلَيْنَا يَسِيرٌ (٤٤) نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارٍ فَذَكَّرْ بِالْقُرْآنِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ (٤٥).

(الآية: ٤٤) صورة حسية مجازية عن البعث، تصور الناس وقد تشققت الأرض عنهم وخرجوا يجرون للحساب. وهذا لن يحدث، لأن القيامة لن تقوم في هذا الكون وعلى هذه الأرض وما سيحدث في عالم القيامة من علم الغيب ولا يمكن لنا تصوره، لكن هذا التصوير لتقريبه في ذهن المخاطب (قريش).

(الآية: ٤٥) تأكيد على أن مسئولية الرسول تنتهي بالتبليغ، المتمثل بتلاوة القرآن، وليس من مسئوليته هداية الناس أو إقناعهم بالحق.

ويمكن القول: برغم أن السور السابقة لم تحمل لنا أي إشارة تدل على أي تصرف عدائي من قريش ضد الرسول أو من أسلم، إلا أن «ق» تشير إلى أن هناك ضغوطاً نفسية على الرسول مردها أن قريشاً بدأت تظهر عدم رضاها من استمرار الرسول بالدعوة، وأصبحت تسخر منه لتؤذيه.



### (٢٥) الواقعة

السورة بعمومها تتحدث عن أن الجنة تتكون من مستويين، واحد للمقربين والمستوى السورة بعمومها تتحدث عن أن الجنة تتكون من مستوين، واحد للمكذبين. وتبدأ بالقول إن القيامة ستقع بكل تأكيد: إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ (١) لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةٌ (٢) خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ (٣).

ويسبق القيامة:

# انهيار كون الدنيا

إِذَا رُجَّتِ الْأَرْضُ رَجَّا(٤) وَبُسَّتِ الجُبَالُ بَسَاً(٥) فَكَانَتْ هَبَاء مُّنبَثَاً (٦).

صور مجازية لبعض مظاهر انهيار الأرض.

# مصائر الناس يوم القيامة

تخبرنا السورة أن الناس سيتفرقون إلى ثلاث جهات حسب مصيرهم يوم القيامة:

وَكُنتُمْ أَزْوَاجاً ثَلَاثَةً(٧) فَأَصْحَابُ الْمُمْنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمُمْنَةِ(٨) وَأَصْحَابُ المُشْأَمَةِ مَا أَصْحَابُ المُشْأَمَةِ(٩) وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ(١٠) أُوْلَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ(١١).

الفريق الأول: أصحاب الميمنة، أو أصحاب اليمين كما تعود وتسميهم هذه السورة وكما سمتهم سورة المدثر: إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ(٣٩) فِي جَنَّاتٍ يَتَسَاءلُونَ(٤٠).

والفريق الثاني: أصحاب المشأمة أو الشمال كما ستعود السورة وتسميهم.

والفريق الثالث: المقربون.

وتبدأ السورة بتقديم صور مجازية حسية عما ينتظر الفريق الثالث من نعيم أولاً:

فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ (١٢) ثُلَّةٌ مِّنَ الأَوَّلِينَ (١٣) وَقَلِيلٌ مِّنَ الْآخِرِينَ (١٤) عَلَى سُرُرٍ مَّوْضُونَةٍ (١٥) مُتَكِيْنِ عَلَيْهِمْ اللَّخِرِينَ (١٤) بِأَكُوَابٍ وَآبَارِيقَ وَكَأْسٍ مُتَكِيْنِ عَلَيْهِمْ اللَّهِ فَلَاللَّهُ تُخَلِّدُونَ (١٧) بِأَكُوابٍ وَآبَارِيقَ وَكَأْسٍ مِّن مَّعِينِ (١٨) لَا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنزِفُونَ (١٩) وَفَاكِهَةٍ مُّا يَتَخَيَّرُونَ (٢٠) وَلَحْمٍ طَيْرٍ مُّمَّا يَشْتَهُونَ (٢١) وَحُورٌ عِينُ (٢٢) كَأَمْنَالِ اللَّؤُلُو المُكنُونِ (٣٣) جَزَاء بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢٤) لَا يَشْتَهُونَ (٢٣) بَنَاء بِهَا لَغُواً وَلَا تَأْثِيمًا (٢٥) إِلَّا قِيلاً سَلَاماً سَلَاماً (٢٣).

وقوله: «ثلة من الأولين وقليل من الآخرين» الأولين هم أمم سبقت رسالة محمد وفيهم ثلة (جماعة) من المقربين، مثلها أنه سيكون هناك قليل من المقربين ممن هم في عصر الرسول.



إشارة لقلة المؤمنين مقارنة بغيرهم، وأقل منهم الأتقياء الذي سيبلغون مرتبة المقربين. لكن سيبقى الباب مفتوحاً لكل الناس في كل العصور لينالوا مرتبة المقربين.

وليس المعنى كها تأوله المفسرون أنه قد قدر على المتأخرين من الناس الذين سيأتون بعد عصر الرسول أنهم لن يكون منهم مقربون إلا قلة.

وتستمر السورة لتقدم

# صور حسية مجازية لنعيم أصحاب اليمين

وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ(٢٧) فِي سِدْرٍ خَخْضُودٍ(٢٨) وَطَلْحٍ مَّنضُودٍ(٢٩) وَظِلَّ مَّدُودٍ(٣٠) وَمَاء مَّسْكُوبِ(٣١) وَفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ(٣٣) لَّا مَقْطُوعَةٍ وَلَا تَمْنُوعَةٍ(٣٣) وَفُرُشٍ مَّرْفُوعَةٍ(٣٤) إِنَّا أَنشَأْنَاهُنَّ إِنشَاء(٣٥) فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَاراً(٣٦) عُرُباً أَنْرَاباً(٣٧) لَأَصْحَابِ الْيَمِينِ(٣٨) ثُلَّةٌ مِّنَ الْأَوَّلِينَ(٣٩) وَثُلَّةٌ مِّنَ الْآخِرِينَ(٤٠).

وقوله: «ثلة من الأولين، وثلة من الآخرين». إشارة إلى أن غالبية من يؤمن بالرسالات في كل زمان ومكان يكونون من أصحاب اليمين، وليسوا من المقربين.

والفارق بين المقربين وأصحاب اليمين، أن المقربين من آمن وعمل صالحاً وحرص على تجنب الصغائر من المعاصي، مع الحرص المستمر على أداء الفضائل، وهي صغائر البر والأعمال. فهؤلاء كونهم يمثلون القدوة الحسنة للمسلم في عباداته وتعامله وأخلاقه، لهم المستوى الأعلى في الجنة. بينها أصحاب اليمين سيدخلون الجنة بمستوى أقل كونهم آمنوا وعملوا صالحاً بالانقياد لأوامر الدين والابتعاد عن نواهيه، بعيداً عن الكبائر، مع صدور بعض الصغائر منهم، وعدم حرصهم على أداء الفضائل.

وبنفس الأسلوب تقدم السورة صوراً مجازية حسية لما ينتظر أصحاب الشهال من عذاب وَأَصْحَابُ الشَّهَالِ مَن عَذَابِ وَأَصْحَابُ الشَّهَالِ (٤١) فِي سَمُومِ وَحَبِيمٍ (٤٢) وَظِلِّ مَّن يَخُمُومٍ (٤٣) لَا بَارِدٍ وَلَا كَرِيمٍ (٤٤) إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُثْرَفِينَ (٤٥) وَكَانُوا يُصِرُّونَ عَلَى الْجِنْثِ الْعَظِيمِ (٤٦) وَكَانُوا يُصُونُونَ عَلَى الْجِنْثِ الْعَظِيمِ (٤٦) وَكَانُوا يَقُولُونَ أَئِذَا مِنْنَا وَكُنَّا ثُرَاباً وَعِظاماً أَئِنًا لَمُنعُوثُونَ (٤٧) أَو آبَاؤُنَ الْأَوَّلِينَ وَالْآخِرِينَ (٤٩) لَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَاتِ يَوْمٍ مَّعْلُومٍ (٥٠) ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذِّبُونَ (٥١) لَآكِلُونَ مِن شَجَرٍ مِّن زَقُومٍ (٥٠) فَهَالِؤُونَ مِنْهَا



الْبُطُونَ (٥٣) فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيمِ (٥٤) فَشَارِبُونَ شُرْبَ الْهِيمِ (٥٥) هَذَا نُزُلَّهُمْ يَوْمَ اللَّين (٥٦). الدَّين (٥٦).

ثم تتجه السورة لمخاطبة قريش بطريقة أخرى:

### دعوة عقلانية

نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ فَلَوْلَا تُصَدَّقُونَ(٥٧) أَفَرَأَيْتُم مَّا تَمُنُونَ(٥٨) أَأَنتُمْ ثَخَلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْحَالِقُونَ(٩٩) نَحْنُ قَدَّرْنَا بَيْنَكُمُ الْمُوْتَ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ(٦٠) عَلَى أَن نُبَدِّلَ أَمْثَالَكُمْ وَنُشِيْنَكُمْ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ(٦١) وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّشْأَةَ الْأُولَى فَلَوْلَا تَذكَّرُونَ(٦٢).

(الآيات: ٥٧ – ٧٣) تدعو قريش للتفكير بالخلق ليهتدوا إلى قدرة الخالق على البعث. والبداية مع العودة للإشارة إلى أن خلق الإنسان كان من مني يمنى كها ورد في سورة القيامة السابقة: أَيُحْسَبُ الْإِنسَانُ أَن يُتْرَكُ سُدَّى (٣٦) أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِّن مَّنِيَّ يُمْنَى (٣٧) ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَى (٣٨) فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأُنثَى (٣٩) أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِرٍ عَلَى أَن يُحْيِيَ الذَّكَرَ وَالْأُنثَى (٣٩) أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِرٍ عَلَى أَن يُحْيِيَ المُؤتَى (٢٥).

فإن كنتم تعلمون أن خلقكم بدأ مهيناً ألا يكفي هذا أن تتأكدوا من قدرة الخالق على إعادة خلقكم: "وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّشْأَةَ الْأُولَى فَلَوْلَا تَذكَّرُونَ».

# ثم تذكرهم بخلق آخر

أَفَرَأَيْتُم مَّا تَحُرُنُونَ(٦٣) أَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ(٦٤) لَوْ نَشَاء لَجَعَلْنَاهُ حُطَاماً فَظَلَتُمْ تَفَكَّهُونَ(٦٥) إِنَّا لِمُغْرَمُونَ(٦٦) بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ(٦٧).

الزراعة التي تزرعونها هل هي من إنتاجكم أم الله وفرها لكم؟

ولو جعلها الله حطاماً وهشيهاً فسوف يولولون: يا لخسارتنا! يا لحرماننا!

والآية تقول إن الله هو الزارع، وهو سبحانه كذلك لكن ليس فعلياً ومباشرة، ولكن بها وضعه من قوانين فيزيائية وكيميائية وطبيعية ثابتة ينزل بموجبها المطر وتنمو البذور وتشمر الأشجار. تماماً كها هي الحال مع كل ما يحدث في الكون وما يصيب الناس من رزق ونعم ومن حوادث وأمراض ووفيات. فالله هو الفاعل ولكن بقوانينه الثابتة وليس بتدخله المباشر.



## وخلق آخر

أَفَرَأَيْتُمُ الْمَاء الَّذِي تَشْرَبُونَ(٦٨) أَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ أَمْ نَحْنُ الْمُنزِلُونَ(٦٩) لَوْ نَشَاء جَعَلْنَاهُ أُجَاجاً فَلَوْلَا تَشْكُرُونَ(٧٠).

الماء الذي تشربون ليس من صنعكم ولكن الله أنزله لكم من المزن، ولو شاء لجعله أجاجاً لا يمكن شربه. فلهاذا لا تشكرون الله على نعمه وتؤمنون؟

# وخلق آخر

أَفَرَ أَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ (٧١) أَأْنَتُمْ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنشِؤُونَ (٧٢) نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةً وَمَتَاعاً لِّلْمُقْوِينَ (٧٣).

المقوي هنا يعني المسافر على راحلة، كما في ذاك الزمن.

## ثم تخاطب السورة رسول الله:

فَسَبِّحْ بِاسْم رَبِّكَ الْعَظِيم (٧٤).

# القرآن حق من عند الله

فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ(٧٥) وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ(٧٦) إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ(٧٧) فِي كِتَابٍ مَّكْنُونِ(٧٨) لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ(٩٩) تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ الْعَالِمِينَ(٨٠)'.

القرآن الوسيلة الوحيدة للدعوة.

وقوله: «لا يمسه إلا المطهرون». اشتط المفسرون والمحدثون والمتفقهون وبقية رجال الدين في تأويلها بقولهم إنها تعني تحريم مس المصحف لمن ليس متطهراً. قائلين بوجوب التطهر من الجنابة والوضوء على كل من يريد قراءة القرآن من المصحف، وهذا تأويل لم تقل به هذه الآية، ولا يمكن أن يفهم منها.

فالآية وكل سورة الواقعة نزلت في مكة - كها يلاحظ - وقبل أن يكتب حرف واحد من القرآن في مصحف. كها أن الحديث هنا عن القرآن كوحي وليس ككتاب مكتوب. فالآيات تقول إنه قرآن كريم له نسخة أصلية في كتاب مكنون (محفوظ بآلية إلهية لا نعلمها) حيث



انظر فقرة: الأرشيف الإلحي/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

تقوم مخلوقات طاهرة بنقل ما في تلك النسخة إلى الرسول من البشر. فالمطهرون في الآية المعني بهم الملائكة المكلفون بتنزيل الوحي، ونقله من الأرشيف الإلهي (الكتاب المكنون أو اللوح المحفوظ) إلى ذاكرة الرسول البشري. وهؤلاء الملائكة مخلوقات مطهره بطبعها ولا تحتاج للتطهر كما البشر. لأن الملائكة مخلوقات نورانية لا جسدية، مما يعني أنها لا تأكل وليس لها جهاز هضمي أو تناسلي، وبالتالي لا يخرج من أجسادها فضلات ولا نجاسة تحتاج للتطهر منها. فهي مطهرة منذ الخلقة ولا تحتاج للتطهر كما البشر. وتكون قراءة القرآن عن طريق الحفظ أو من المصحف لا تحتاج لتطهر.

### عود للدعوة العقلانية

أَفَبِهَذَا الْحَدِيثِ أَنتُم مُّدْهِنُونَ(٨١) وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ ثُكَذَّبُونَ(٨٢) فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الحُّلُقُومَ (٨٣) وَأَنتُمْ حِينَئِدِ تَنظُرُونَ(٨٤) وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لَّا تُبْصِرُونَ(٨٥) فَلَوْلَا إِن كُنتُمْ غير مَدِينِينَ(٨٦) تَرْجِعُونَهَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ(٨٧).

الآيات تصور لحظة الموت تصويراً مجازياً حسياً لزيادة التأثير. وإلا فإن النفس لا تتدرج بالخروج من الجسم بدءً من القدم حتى الحلقوم. وأنها إذا بلغت الحلقوم فلن تعود وسيحدث الموت حتاً. لكن الآيات تقول إن من يموت فلن يعود للحياة إلا يوم القيامة. والموت الذي لا عودة فيه هو ما يحدث للجسد بعد تعطل المنح وتوقفه عن العمل نهائياً لمدة كافية لتلف خلاياه. وإلا فالطب اليوم جعل من إمكانية إسعاف من توقف قلبه عن النبض أو بعض الأعضاء الهامة في الجسم كالكبد أو الكلى أو الرئتين، والتي لو تعطلت في الماضي أو في مناطق إمكانياتها الطبية ضعيفة فهذا يعني موت المريض. كها كان الحال زمن نزول السورة فمن يحتضر أو تتعطل بعض أعضائه الهامة فسيموت حتماً، ولن يتمكن من حوله من إنقاذه وإعادته للحياة. والآيات تخاطب أولئك الناس بها هو معروف وشائع لديهم، ولا تقرر أن الموت سيحدث لكل من يتوقف قلبه أو رئته .. الخ.

وكل الآيات السابقة تستخدم المجاز في تصويرها لحالة المريض الذي يموت، مثل القول: "وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لَا تُبْصِرُونَ». فالمحتضر لا تحوطه مخلوقات حية (ملائكة) لتستل نفسه من جسمه. وبعد الموت، سيكون الحساب - يوم القيامة - ثم المصير.



### عود للحديث عن مستويات الجنة ومصير الكافر

فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ (٨٨) فَرَوْحٌ وَرَيْحَانٌ وَجَنَّةٌ نَعِيمٍ (٨٩) وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ أَصْحَابِ الْيَمِينِ (٩٠) فَسَلَامٌ لِّكَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ (٩١) وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالِّينَ (٩٢) فَتُزُلٌ مِّنْ

حَمِيم (٩٣) وَتَصْلِيَةُ جَحِيم (٩٤).

الآيات تكرر ما ذكرته السورة في أولها (الآيات:٧-١١) مؤكدة أن هناك مستويبن في الجنة، الأعلى للمقربين والأدني لأصحاب اليمين، ونار واحدة للمكذبين.

# عود لتأكيد أن القرآن حق

إِنَّ هَذَا لَهُوَ حَقُّ الْيَقِينِ(٩٥).

تأكيد أن القرآن هو الوسيلة الوحيدة للدعوة والممثل الوحيد لدين الله، كما سبق وذكرته السورة في (الآيات:٧٥-٨٠):

وتعود لمخاطبة الرسول مكررة ما ذكرته في (الآية:٧٧):

فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبُّكَ الْعَظِيمِ (٩٦).

### (۲۲) الغاشية

ككل السور السابقة في هذه الفترة، تقدم هذه السورة صوراً مجازية حسية لانهيار الكون، ولما في الجنة والنار، مع تفاصيل أكثر:

# صور حسية عما في النار والجنة

هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ(١) وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ خَاشِعَةٌ(٢) عَامِلَةٌ نَّاصِبَةٌ(٣) تَصْلَى نَاراً حَامِيَةً(٤) تُسْقَى مِنْ عَبْنِ آنِيَةِ(٥) لَيْسَ لَهُمْ طَعَامٌ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ(٦) لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِي مِن جُوعٍ(٧) وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاعِمَةٌ(٨) لِسَعْيِهَا رَاضِيَةٌ(٩) فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ(١٠) لَّا تَسْمَعُ فِيهَا لَاغِيَةً (١) فِيهَا عَبْنٌ جَارِيَةٌ (١٢) فِيهَا سُرُرٌ مَّرْفُوعَةٌ (١٣) وَأَكُوابٌ مَّوْضُوعَةٌ (١٤) وَنَهارِقُ مَصْفُوفَةٌ (١٥) وَزَرَابِيُ مَبْثُولَةٌ (١٦).

تبدأ السورة بتساؤل موجه للرسول إن كان قد سمع بها سيحل بالكفار يوم القيامة. وهو



تساؤل لبداية حديث وليس سؤالاً يبحث عن جواب. وهذا الأسلوب شائع الاستخدام في العربية وفي لغات أخرى. تقول: هل سمعت بدرب زبيدة؟ وتواصل دون أن تنتظر جواباً ممن تتحدث إليه: هو درب قامت زوجة الرشيد بالإنفاق على رصفه يربط بغداد بمكة والمدينة.

وتمثل هذه السورة بداية للتوسع في تقديم صور مجازية لما في النار والجنة.

ثم تتحول السورة لمخاطبة قريش:

### دعوة عقلانية

أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ(١٧) وَإِلَى السَّمَاء كَيْفَ رُفِعَتْ(١٨) وَإِلَى الجِّبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ(١٩) وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ(٢٠).

هذه الدعوة للتفكير بها تراه قريش حولها وما اعتادته، وقد مر بنا في سور سابقة وسيمر في سور لاحقة، لكن المفسرين استوقفهم ذكر الإبل وكأن ذكرها هو المهم وهو الغاية وليس الغاية هي دعوة قريش للتفكير بالإبل، كونها حيوانات تعرفها قريش وتستخدمها، كها النخيل والنباتات، وكها الجبال وغيرها في سور سبقت، وكها سيأتي ذكر الكثير من الظواهر الطبيعية والمخلوقات التي تعرفها قريش. والإبل ذكرت كها ذكر التين والزيتون والجبال وغيرها مما تعرفه قريش لتفكر فيه، لعلها تستدل على قدرة خالقها على البعث. أما ذكر الإبل بحد ذاته فليس له أهمية، ولا عبرة لكل ما قاله المفسرون.

والآيات الباقية تؤكد على ما ذكرته سور سابقة من أن مسئولية الرسول تنتهي بالتذكير "تلاوة الوحي على الناس" وليس مسئولاً عن هدايتهم أو إقناعهم بإتباع الحق، فالله هو من سيحاسبهم.

# الدعوة تبليغ وإسماع وليس على الرسول الإقناع

فَذَكَّرْ إِنَّهَا أَنتَ مُذَكِّرٌ(٢١) لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرِ(٢٢) إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ(٢٣) فَيُعَذَّبُهُ اللهُّ الْعَذَابَ الْأَكْبَرَ(٢٤) إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ(٢٥) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ(٢٦).

وهو تكرار لما ورد في الآية: (٤٥) من سورة «ق» السابقة.



### إلا بمعنى أما

وفي الآية: (٢٣) تأتي "إلا" بمعنى "أما"، لأنها بدأت الحديث عن موضوع جديد. ولو كانت "إلا" للاستثناء، فكأن الآيات تقول إن الرسول ليس مسئولاً عن هداية الناس إلا من تولى وكفر فهو مسئول عنهم، ولا يستقيم المعنى بهذه الصيغة.

لكن لو كان معناها «أما» فسيستقيم المعنى: فالرسول ليس مسئولاً عن هداية البشر. ويأتي توقف كامل هنا، لأن الموضوع انتهى. ويبدأ موضوع جديد: «أما» من تولى وكفر فيعذبه الله العذاب الأكبر.



# فترة الوعد والوعيد الشديد والأسلوب الصارم

فترة تمثل نقلة جديدة في نوع الخطاب الموجه لقريش طغت عليه لهجة صارمة تتوائم مع موقفهم المتصلب ضد الدعوة والعدائية التي بدأوا يظهرونها للرسول ومن آمن معه. إضافة للتحدث بصور مجازية أكثر تفصيلاً عها في الجنة والنار.

وقد نزل في هذه الفترة أربع سور، هي: الحاقة، المطففين، عبس، والمرسلات.

### (۲۷) الحاقة

الْحُنَاقَةُ (١) مَا الْحَنَاقَةُ (٢) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحَنَاقَةُ (٣) كَذَّبَتْ ثَمُودُ وَعَادٌ بِالْقَارِعَةِ (٤) فَأَمَّا ثَمُودُ فَهلكوا بِلِيحِ صَرْصَرِ عَاتِيَةٍ (٦) سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالِ فَهلكوا بِالطَّاغِيَةِ (٥) سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالِ وَثَنَانِيَةَ أَيَّامٍ حُسُوماً فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلِ خَاوِيَةٍ (٧) فَهَلْ تَرَى الْمُم مِّن بَافْيَةٍ (٨) وَجَاء فِرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَهُ وَالْمُؤْتَفِكَاتُ بِالْخَاطِئَةِ (٩) فَعَصَوْا رَسُولَ رَبِّمِمْ فَأَخَذَهُمْ أَخْذَهُمْ رَابِيةً (١).

السور تبدأ بتذكير قريش بمصير بعض الأمم السابقة الذين هلكوا وكان لهم موقف معاند لم يتغير من دعوة الرسل، مماثل لموقف قريش. وهي دعوة لقريش لتعتبر مما حدث لثلا يصيبها ما أصابهم.

والسورة تقول إن ثمود هلكوا بالطاغية، وهو وصف للزلزال كها ستقول سور أخرى قادمة.

وعاد هلكوا بريح صرصر عاتية.

فرعون وقوم آخرين لم يذكر هنا كيف هلكوا.

## من نعم الله

إِنَّا لَمَّا طَغَى المَّاء حَمَلْنَاكُمْ فِي الْجَارِيَةِ (١١) لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ تَذْكِرَةً وَتَعِيَهَا أُذُنَّ وَاعِيَةٌ (١٢).

لولا القوانين الطبيعية والفيزيائية التي أودعها الله في خلقه والتي منها قانون الطفو الذي يُمكّن السفن من الطفو فوق الماء والسير، لما كان بإمكان الناس التواصل بين القارات في العصور القديمة.

وذكر البحر والسفن يعني أن قريشاً كانت تركب البحر، وهذا ليس مستغرباً، بل هو



متوقع. فالبحر لا يبعد عن مكة أكثر من ٧٠ كيلومتراً، وفي الجهة المقابلة من البحر هناك عرب انتقلوا قديماً من جزيرة العرب للعيش فيها يسمى اليوم بالسودان. وبها أن قريشاً تتقن التجارة فمن المتوقع أن يكون هناك تواصل تجاري بينهم وبين عرب غرب السودان الذين يفصل بينهم البحر الأحمر بعرض لا يزيد عن (٢٠٠) كيلومتر.

# صور مجازية لفناء الكون

فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ نَفْخَةٌ وَاحِدَةٌ(١٣) وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالجِبَالُ فَدُكَّتَا دَكَّةٌ وَاحِدَةً(١٤) فَيَوْمَئِذٍ وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ(١٥) وَانشَقَّتِ السَّمَاء فَهِيَ يَوْمَئِذٍ وَاهِيَةٌ(١٦) وَالْمَلَكُ عَلَى أَرْجَائِهَا وَيَخْمِلُ عَرْشَ رَبَّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذٍ ثَمَانِيَةٌ(١٧).

الصور تعني الكون باستخدامنا الحاليا. والنفخ في الصور ذكر في عدة سور وهو يصور نهاية الكون الحالي وكأن مجراته قد تعرضت لنفخة عظيمة انفرط معها نظام المجرات فبدأت النجوم والكواكب تتهاوى بلا ضابط. كها أن النفخ في الصور يصور نشأة كون القيامة، وكأن هناك نفخة عظيمة نشأ بسببها الكون. وهو تصوير يشبه نشأة هذا الكون حسبها تقول نظرية الانفجار العظيم. وسيأتي ذكر النفخ في الكون في عدة سور قادمة لتصوير نهاية هذا الكون أو النفخة الثانية لنشأة يوم القيامة.

# صور مجازية عن الحساب وعما في الجنة والنار

يَوْمَئِذِ نُعْرَضُونَ لَا تَخْفَى مِنكُمْ خَافِيَةٌ (١٨) فَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِتَابَهُ بِيمِينِهِ فَيَقُولُ هَاوُمُ اقْرَوُوا كِتَابِيهْ (١٩) إِنِّي ظَنَنتُ أَنِّي مُلَاقِ حِسَابِيهْ (٢٠) فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ (٢١) فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ (٢٢) فَعُلُوفُهَا دَانِيَةٌ (٢٣) كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيناً بِهَا أَسْلَفْتُمْ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَةِ (٢٤) وَأَمَّا مَنْ أُونِي كِتَابَهُ بِشَهَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيهْ (٢٥) وَلَمْ أَذْرِ مَا حِسَابِيهْ (٢٦) يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيةَ (٢٧) مَا أَغْنَى عَنِّي مَالِيهْ (٨٨) هَلَكَ عَنِي سُلْطَانِيهُ (٢٩) خُدُوهُ فَغُلُوهُ (٣٠) ثُمَّ الْجَعِيمِ صَلُّوهُ (٣١) ثُمُّولُ وَلَا كَانَتِ الْعَظِيمِ (٣٣) وَلَا يَعْمَلُومَ هَاهُنَا جَمِيمٌ (٣٥) وَلَا طَعَامُ الْمَعْمِمِ (٣٣) وَلَا يَعْمَلُومَ هَاهُنَا جَمِيمٌ (٣٥) وَلَا طَعَامُ إِلَّا مِنْ غِسْلِينِ (٣٣) وَلَا يَأْكُلُهُ إِلَّا الْخَاطِؤُونَ (٣٧).

الآية: (١٨) تقول: الحساب يوم القيامة سيكون بجمع الناس في مكان واحد وأمامهم النافر نفرة: الكون/ قسم مفردات من القرآن.



يقف ربهم «الله» ثم يبدأ يحاكم كل شخص على حدة وبعد المحاكمة يصدر القرار من الله بإدخاله النار أو الجنة. هذه الصورة هي التي يسهل تخيلها بين الناس لذا ذكرتها السورة، لتقول إن هناك حساباً. إلا أن الحساب سيكون بقيام كل شخص بمحاسبة نفسه، وذلك بأن يتم عرض ما سجلته صحيفة أعهاله التي كانت مزروعة في نفسه عليه وبموجب ما في الصحيفة يتقرر مصيره، إما لجنة أو نار. ويكون الله الذي خلق هذه الصحيفة وطريقة عرضها هو الذي يحاسب الناس دون أن يقوم – جل شأنه – فعلياً بذلك. تماماً كما هي الحال في خلق هذا الكون وما فيه، فلم يقم الله سبحانه وتعالى بتصميمه مباشرة ثم خلق مجراته ونجومه وكواكبه مباشرة، بل خلق القوانين التي بموجبها ظهر الخلق. مثلها أن الله خلق كل واحد منا لكنه لم يخلقني بأنف معقوف وعيون صغيرة ووجه مستطيل وخلق آخر. وهذا بشكل مختلف وقام بذلك بشكل مباشر كها يفعل النجار أو الرسام أو أي حرفي آخر. وهذا هو الفرق بين الخالق والمخلوق. فالخالق يوجد القوانين التي ينشأ منها الخلق، بينها المخلوق لا يستطيع إيجاد القوانين، لكنه يستفيد منها بعد أن يتعرف عليها. فالقوانين الفيزيائية في عالم الخالق تنشئ الخلق، بينها هي في عالم الخلق لا تصنع شيئاً بذاتها، ولكنها تُسخَّر لإنتاج معين. فالخالق لا يحتاج للتدخل فيها يخلق مباشرة، بينها المخلوق لا يمكنه أن يبتدع أو يبدع معين. فالخالق لا يعتاج للتدخل فيها يخلق مباشرة، بينها المخلوق لا يمكنه أن يبتدع أو يبدع ما لم يتدخل بنفسه فيها يصنع ويدير.

(الآيات:١٩-٣٧): تقدم صوراً مجازية عن الحساب وكونه يعتمد على ما في صحيفة الأعهال. كها تقدم صوراً حسية لما في الجنة والنار.

والآيات هنا تصور صحيفة الأعمال وكأنها كتاب مكتوب، فمن يسلم له بيده اليمنى فقد فاز ودخل الجنة ومن يسلم له الكتاب باليد اليسرى فقد خسر ودخل النار. وهذه الصور لن تحدث، ولكنها كنايات لتقريب ما سيحدث لذهن القارئ. وإلا فالحساب - كها يفهم من سور أخرى - سيكون بعرض ما تحويه صحيفة الأعمال على المرء وبها أن صحيفة الأعمال موجودة في النفس فالحساب سيكون بمحاسبة المرء لنفسه، وبناءً عليه سيتقرر مصيره.

كما أن نعيم الجنة وجحيم النار لن يكونا بالصور المجازية المقدمة هنا التي تقرب الصورة لذهن المخاطب بما يمكن لمداركه استيعابه. أما النعيم والجحيم الحقيقيان فلا يمكن تخيلهما الآن بمداركنا الدنيوية: فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِيَ لَمُّم مِّن قُرَّةٍ أَعْيُنٍ جَزَاء بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٧) السجدة.



# القرآن وحي من الله

(الآيات: ٣٨-٥) تؤكد السورة وبصرامة يمثلها القسم أن محمداً يتلو عليهم وحياً قاله رسول كريم (أحد الملائكة) منزل من الله، وليس من كلامه الشخصي، أو شعراً أو تمتمة كاهن كما يحاولون أن يقنعوا أنفسهم. وبنفس الصرامة في الخطاب تؤكد السورة أن محمداً لو تجرأ ودعا الناس بعبارته الشخصية لأهلكناه (استخدم هنا قطع الوتين) كناية للهلاك. وهذا دليل آخر على أن محمداً لا يستطيع استخدام عباراته الشخصية للدعوة، ولم يكن يعقد مجالس للوعظ القصصي ولم يكن يقول هذا حلال وهذا حرام خارج نصوص القرآن:

فَلَا أُقْسِمُ بِهَا تُبْصِرُونَ(٣٨) وَمَا لَا تُبْصِرُونَ(٣٩) إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ(٤٠) وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ(٤١) وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ(٤٢) تَنزيلٌ مِّن رَّبً الْعَالَمِينَ(٤٣) وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ(٤٤) لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ(٤٥) ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ(٤٦) فَمَا مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ(٤٧).

والآيات تؤكد أن الوحي وحده هو كتاب الدعوة ودين الله وبالتالي فها سمي "الحديث" في عصور لاحقة لم يكن له مكان في الدعوة ولا في التشريع لدين الله. كها تشير الآيات إلى ما يتعرض له رسول الله من عنت كون قريش تصف القرآن بأنه شعر أو تمتمة كهان.

وتكرر الآيات أن القرآن تذكرة لمن يرغب، وأنه حق، وهو حسرة على الكافرين:

وَإِنَّهُ لَنَذْكِرَةٌ لِّلْمُتَّقِينَ (٤٨) وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنكُم مُّكَذِّبِينَ (٤٩) وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ (٠٠) وَإِنَّهُ لَحَسْرَةٌ عَلَى الْكَافِرِينَ (٠٠) وَإِنَّهُ لَحَقُّ الْيَقِينِ (١٥) فَسَبِّحْ بِاسْم رَبَّكَ الْعَظِيم (٥٢).

وتختم السورة بتذكير محمد على الاستمرار بتسبيح الله، ليستعين بها على الضغوط النفسية التي يبدو أنها مستمرة.

وتنتهج السورة التالية نفس الأسلوب الصارم مع قريش التي أعلنت رفضها للدعوة.

### (۲۸) المطففين

وَيْلٌ لِّلْمُطَفَّفِينَ(١) الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُواْ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ(٢) وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَّزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ(٣) أَلَا يَظُنُّ أُولَئِكَ أَنَّهُم مَّبْعُوثُونَ(٤) لِيَوْمٍ عَظِيمٍ(٥) يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبً الْعَالَمِينَ(٦).



بها أن القرآن لا يفترض واقعة ويتحدث عنها، ولكن السورة تنزل لتتفاعل مع ما يجري على الأرض عند نزولها، فالحديث عن المطففين هنا يشير إلى أن بعض تجار مكة، إن لم يكن كلهم، يتعاملون بالغش التجاري كونهم يبحثون عن الربح بأي وسيلة. وهو منطق رأسهالي مازال حياً بيننا إلى اليوم. فالغرب الرأسهالي أغرق أسواق العالم بأطعمة ومنتجات غذائية متنوعة كلها تحوي على أضرار جسيمة للمستهلك وتسبب أمراضاً مهلكة، ومع ذلك انتشرت في كل المجتمعات انتشار النار في الهشيم. لأن الرأسهالية تعتمد في تسويق منتجاتها على الإعلانات الدعائية التي تقوم على جذب المستهلك وليس على التعريف بمحتويات السلعة. حيث نجد أن إعلاناً عن مشروب غازي أو وجبة سريعة يبين كم هي لذيذة المذاق، لكنه يتجاهل أنها تحوي دهوناً ثلاثية وأصباغاً ومواد مسرطنة. فالمهم في الفكر الرأسهالي هو الربح وليس المصلحة العامة.

وتبدأ الآيات مع لفظ «ويل» وهو مستخدم في اللغة العربية للوعيد حتى اليوم بنفس المعنى وفي كل اللهجات العربية، لكن المفسرين أولوه ليكون وادياً في جهنم، وكلامهم لا عبرة به ولكنه يظهر أنهم يجهلون العربية وأن مجتمعاتهم التي عاشوا فيها مجتمعات انتشرت فيها العجمة، لدرجة أنهم لا يفهمون عربية القرآن، إضافة لجرأتهم على التقول على الخالق دون وجل أو خجل.

ووعيد المطففين موجه لكبراء قريش الذين يملكون الأموال الطائلة ولا يصرفون منها القليل بحق المسكين والمحتاج، بل يحترفون الغش التجاري لزيادة أرباحهم ومداخيلهم، فجاءت السورة تتوعدهم بعبارات غاية في الشدة: «ويل» للمطفففين

والمطففون عرّفتهم السورة بأنهم: «الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُواْ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ(٢) وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَّزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ(٣)».

وهو تعريف يشمل كل أنواع الغش التجاري بتفاصيلها `. والمعني به التجار الذين يهارسون الغش بأي وسيلة، ولو صدر من غيرهم فهو تطفيفٌ أيضاً.

ونعود لآيات سورة المطففين التي تعطي صوراً مجازية عن الحساب وأن صحيفة الأعمال تسجل كل شيء يصدر من الإنسان وبناءً عليه يكون الحساب والمصير. كما تعطي صوراً



١ انظر فقرة: الغش التجاري / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

مجازية حسية لما في النار من جحيم والجنة من نعيم، كما السور السابقة:

يَوْمَ يَهُومُ النَّاسُ لِرَبَّ الْعَالَمِنَ (٦) كَلَّا إِنَّ كِتَابَ الفُجَّارِ لَفِي سِجِّينِ (٧) وَمَا أَذْرَاكَ مَا سِجِينٌ (٨) كِتَابٌ مَّرْفُومٌ (٩) وَيُلِّ يَوْمَئِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ (١٠) الَّذِينَ يُكَذَّبُونَ بِيَوْمِ الدَّينِ (١١) وَمَا يُكَذَّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدِ أَثِيمٍ (١٢) إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ (١٣) كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمَّحْجُوبُونَ (١٥) كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمَحْجُوبُونَ (١٥) ثُمَّ إِنَّ كَلَّا إِنَّهُمْ لَصَالُوا الجُحِيمِ (١٦) ثُمَّ يُقَالُ هَذَا الَّذِي كُنتُم بِهِ تُكَذِّبُونَ (١٧) كَلَّا إِنَّ كِتَابَ الْأَبْرَارِ لِنَي عِلَيْقِينَ (١٨) وَمَا أَذْرَاكَ مَا عِلَيُّونَ (١٩) كِتَابٌ مَّرْفُومٌ (٢٠) يَشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُونَ (٢١) إِنَّ لِيَعْمِ (٢١) عَلَى الْأَرَائِكِ يَنظُرُونَ (٢٣) تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ (٢١) إِنَّ لِيَعْمَوْرَ (٢٢) عَلَى الْأَرَائِكِ يَنظُرُونَ (٢٣) تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ مَنْصُرَةَ النَّعِيمِ (٢٢) وَمَا الْمُقَرَّبُونَ (٢٣) عَنْ ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ المُتَنَافِسُونَ (٢٦) وَمِزَاجُهُ مِن تَسْنِيمِ (٢٢) عَنْ اللَّذَيْرُ فِنَ (٢٨).

وتختم السورة بتهديد ووعيد لكل من يسخر من الدعوة، وتعد المؤمنين بنعيم في الآخرة: إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُواْ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ (٢٩) وَإِذَا مَرُّواْ بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ (٣٠) وَإِذَا انقَلَبُواْ إِلَى أَهْلِهِمُ انقَلَبُواْ فَكِهِينَ (٣١) وَإِذَا رَأُوْهُمْ قَالُوا إِنَّ هَوُلَاء لَضَالُونَ (٣٢) وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ (٣٣) فَالْيُومَ الَّذِينَ آمَنُواْ مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ (٣٤) عَلَى الْأَرَائِكِ يَنظُرُونَ (٣٥) هَلْ ثُوِّبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ (٣٣).

والآيات تشير إلى أن قريشاً كانت تسخر من المسلمين وقت نزول السورة. وتقول إن سخرية الكفار ستنقلب حسرة عليهم عندما يدخلون النار بينها ينعم المؤمنون بالجنة. ولعل هذه الآيات هي أول آيات تشير إلى وجود مسلمين في مكة.

### (۲۹)عبس

## الرسول والأعمى

عَبَسَ وَتَوَلَّى (١) أَن جَاءهُ الْأَعْمَى (٢) وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَّكَى (٣) أَوْ يَذَّكُّرُ فَتَنفَعَهُ الذَّكْرَى (٤) أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَى (٥) فَأَنتَ لَهُ تَصَدَّى (٦) وَمَا عَلَيْكَ أَلَّا يَزَّكَى (٧) وَأَمَّا مَن جَاءكَ يَسْعَى (٨) وَهُوَ يَخْشَى (٩) فَأَنتَ عَنْهُ تَلَهَى (١٠).

الآيات العشر الأولى من سورة عبس تشير إلى أن محمداً كان يتحدث مع أحد كبراء قريش،



أو يتلو عليه القرآن لإقناعه بدعوة الحق. وبينها كان الرسول مستغرقاً في حديثه مع القرشي، قاطعه رجل أعمى مسلم بسؤال، فأفلت القرشي وابتعد. فها كان من الرسول إلا أن امتعض وتغيرت ملامح وجهه من الغضب «عبس»، لأنه كان يأمل أن يقنع القرشي بالدخول في الإسلام.

### القرآن تذكرة ونقلته الملائكة

كَلَّا إِنِّهَا تَذْكِرَةٌ(١١) فَمَن شَاء ذَكَرَهُ(١٢) فِي صُحُفٍ مُّكَرَّمَةٍ(١٣) مَّرْفُوعَةٍ مُّطَهَّرَةٍ(١٤) بِأَيْدِي سَفَرَةٍ(١٥) كِرَام بَرَرَةٍ(١٦).

ترد هذه الآيات على تساؤل لقريش عن القرآن الذي يتلوه محمد عليهم، وتؤكد أنه تذكرة لمن يرغب في إنقاذ نفسه. وأن ما ينزل على محمد هو نسخة من نسخة أصلية للوحي محفوظة بعلم الله، سمتها الآيات هنا بالصحف المكرمة المرفوعة (خارج الأرض وبصيغة علمها عند الله وبعلمه) مطهرة. وأن من يتعامل معها سفرة (سفراء) كرام بررة (ملائكة مكلفون بنقل نصوص الوحي من مكان حفظها إلى ذاكرة الرسول).

وسنرى أن القرآن سيسمي تلك الآلية التي تحفظ فيها نسخة الوحي باللوح المحفوظ تارة وأم الكتاب تارة والكتاب المكنون تارة أخرى. والمقصود واحد، وهو آلية يحفظ فيها نسخة الوحى الأصلية التي يطلع عليها الملك المكلف بنقلها للرسول من البشر.

### دعوة عقلانية

ثم تنتقل الآيات إلى الدعوة للتفكير بالخلق للإيهان بقدرة الخلق على البعث:

قُتِلَ الْإِنسَانُ مَا أَكْفَرَهُ(١٧) مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ(١٨) مِن نَطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ(١٩) ثُمَّ السَّبِيلَ يَشَرَهُ(٢٠) ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَفْبَرَهُ(٢١) ثُمَّ إِذَا شَاء أَنشَرَهُ(٢٢) كَلَّا لِمَّا يَقْضِ مَا أَمَرَهُ(٢٣) فَلْيَنظُرِ الْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ(٢٤) أَنَّا صَبَبْنَا المَّاء صَبَّا(٢٥) ثُمَّ شَقَقْنَا الْأَرْضَ شَقَارَ ٢٦) فَأَنبَتْنَا فِيهَا حَبَّا(٢٧) وَعِنبَا وَقَضْباً (٢٨) وَزَيْتُوناً وَنَخْلاً (٢٩) وَحَدَائِقَ غُلْباً (٣٠) وَفَاكِهَةً وَأَبَال (٣) مَتَاعاً لَكُمْ وَلِأَنْعَامِكُمْ (٣٣).

الآيات تطلب من قريش أن يفكروا بخلقهم، كيف بدأ بسائل حقير وتحول إلى إنسان، وأن يفكروا بالطعام الذي يأكلون كيف نبت من الأرض بهاء المطر وتحول من بذور إلى أشجار



وثهار. ولو فعلوا فسيتأكد لهم أن البعث هين على الله سبحانه وتعالى. والآيات تذكر قريشاً بأن خلقهم بدأ بهاء مهين للمرة الثالثة بعد سورتي الواقعة: (٥٨-٥٩)، وسورة القيامة: (٣٦-٤٤).

المفسرون - كعادتهم - تركوا المهم وتوسعوا في تأويل بعض الألفاظ إلى غير معانيها، بها تمليه عليهم خيالاتهم، وكأنها هي المقصودة في الآيات. ومن ذلك: قضباً، غلباً، وأباً.

والآيات تعطي صوراً مجازية عن صعوبة يوم القيامة لترسيخها في ذهن المستمع، ولتقول بأسلوب مؤثر إن كل شخص سينشغل بمتابعة ما سجل في صحيفة أعماله وما سيترتب على ذلك من مصير، إما للجنة أو النار. فالهروب مجاز لانشغال المرء بنفسه، والوجوه الضاحكة المستبشرة تعبير مجازي للسعادة، والوجوه التي عليها غبرة تعبير مجازي عن الحزن والأسى والقنوط. وهذا هو المهم من إيراد هذه الكنايات، وليس المهم معنى لفظ مثل قترة أو غبرة، أو غيرها. ويمكن الرجوع لقسم مفردات من القرآن لمعرفة معاني هذه الألفاظ وغيرها.

### (۳۰) المرسلات

السورة تبدأ بداية عاصفة بقسم لشد الانتباه والتأكيد على أن البعث واقع دون شك: وَالْمُرْسَلَاتِ عُرْفاً(١) فَالْمَاصِفَاتِ عَصْفاً(٢) وَالنَّاشِرَاتِ نَشْراً(٣) فَالْفَارِقَاتِ فَرْقاً(٤) فَالْمُلْقِيَاتِ ذِكْراً(٥) عُذْراً أَوْ نُذْراً(٦) إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقِعٌ(٧).

وما يوعد الكفار هو البعث والحساب ثم النار، وهذا لن يكون إلا في كون القيامة، والذي سينشأ بعد انهيار هذا الكون. لذا تقدم الآيات صوراً مجازية حسية لانهيار هذا الكون: فَإِذَا النَّجُومُ طُمِسَتْ(٨) وَإِذَا السَّيَاء فُرِجَتْ(٩) وَإِذَا الجُبَالُ نُسِفَتْ(١٠) وَإِذَا الرُّسُلُ أَقَتْ (١٠).



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

ووعيد شديد لما سيلاقيه المكذبون يوم الفصل والحساب: لِأَيِّ يَوْمٍ أُجِّلَتْ(١٢) لِيَوْمِ الْفَصْلِ(١٣) وَمَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الْفَصْلِ(١٤) وَيُلْ يَوْمَئِذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ(١٥).

والويل لفظٌ للوعيد الشديد وليس هناك وادٍ في جهنم يسمى «ويل» كما يتقول المفسرون.

### دعوة عقلانية

الآيات التالية تدعو قريشاً للتفكير بالخلق للاستدلال على إمكانية البعث، بأسلوب صارم وشديد. وتكرار «ويل يومئذ للمكذبين» لزيادة تأثير الوعيد في النفس: أَلَمْ مُهُلِكِ الْأَوَّلِينَ (١٦) ثُمَّ نُتْبِعُهُمُ الْآخِرِينَ (١٧) كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ (١٨) وَيْلٌ يَوْمَئِذِ لَلْمُكَذِّبِينَ (١٩) أَلَمْ نَخُلُقكُم مِّن مَّاء مَّهِينِ (٢٠) فَجَعَلْنَاهُ فِي قَرَارٍ مَّكِينِ (٢١) إِلَى قَدَرٍ لِللهُ عَلَيْ (٢٢) فَقَدَرُونَ (٢٢) وَيْلٌ يَوْمَئِذِ لِللهُ كَذِّبِينَ (٢٤) أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مَّعْلُومِ (٢٢) فَجَعَلْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ شَامِخَاتٍ وَأَسْقَيْنَاكُم مَّاء فُرَاتاً (٢٧) وَيُلٌ يؤمَئِذٍ لِللهُ كَذَّبِينَ (٢٤) أَلَمْ مَاء فُرَاتاً (٢٧) وَيُلٌ يؤمئِذٍ لِللهُ كَذَّبِينَ (٢٤) أَلَمْ مَاء فُرَاتاً (٢٧)

والآيات: (٢٠-٢٣) تتحدث عن تخلق الجنين في الرحم. وهي المرة الرابعة التي يُذكّرُ القرآن قريشاً أن أصل خلقهم مهين وضعيف ثم أصبحوا كها هم عليه، بعد الآيات: ١٨- ١٩ عبس، والآيات: ٣٦- ١٤ القيامة، والآيات: ٥٨-٥٩ الواقعة. أليس من خلقهم قادراً على إعادة خلقهم؟

# وعيد شديد للمكذبين على شكل تصوير حسي لما ينتظرهم في النار

انطَلِقُوا إِلَى مَا كُنتُم بِهِ تُكَذِّبُونَ(٢٩) انطَلِقُوا إِلَى ظِلِّ ذِي ثَلَاثِ شُعَبِ(٣٠) لَا ظَلِيلٍ وَلَا يُغْنِي مِنَ اللَّهَبِ(٣١) إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَرٍ كَالْقَصْرِ(٣٢) كَأَنَّهُ جِمَالَتٌ صُفْرٌ(٣٣) وَيْلٌ يَوْمَئِذِ لَلْمُكَذِّبِينَ(٣٤).

# تصوير مجازي حسي ليوم الحساب

هَذَا يَوْمُ لَا يَنطِقُونَ(٣٥) وَلَا يُؤْذَنُ لَمَّمْ فَيَعْتَذِرُونَ(٣٦) وَيُلٌ يَوْمَئِذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ(٣٧) هَذَا يَوْمُ الْفَصْلِ جَمَعْنَاكُمْ وَالْأَوَّلِينَ(٣٨) فَإِن كَانَ لَكُمْ كَيْدٌ فَكِيدُونِ(٣٩) وَيُلٌ يَوْمَئِذٍ لَلْمُكَذِّبِينَ(٤٠).



تصوير مجازي حسى لما في الجنة من نعيم

إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي ظِلَالٍ وَعُيُونِ(٤١) وَفَوَاكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ(٤٢) كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيثاً بِهَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ(٤٣) إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزى الْمُحْسِنينَ(٤٤).

وعيد وتهديد لقريش المصرة على الكفر برغم قوة الحجة وظهور الحق

وَيْلٌ يَوْمَئِذِ لِّلْمُكَذَّبِينَ(٤٥) كُلُوا وَمَّتَعُوا قَلِيلاً إِنَّكُم جُّرِمُونَ(٤٦) وَيُلٌ يَوْمَئِذِ لَلْمُكَذَّبِينَ(٤٧) وَيُلْ يَوْمَئِذِ لِلْمُكَذَّبِينَ(٤٩) فَبِأَيِّ لَلْمُكَذَّبِينَ(٤٩) فَبِأَيِّ حَدِيثِ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ (٥٠).

ومتاع الدنيا الذي اغترت به قريش زائل سريعاً فلهاذا لا يؤمنون؟

وإذا كان كلام الله البين الواضح (القرآن) لا يكفي لإثبات أن هناك بعثاً، فلن يؤمنوا بأي حديث غيره.



# فترة الحديث عن استماع الجن لتلاوة الرسول

ونزل في هذه الفترة ثلاث سور، هي: الجن، الفلق، والناس.

#### (۳۱)الجن

السورة سميت بالجن لأنها تروي أن هناك نفراً من الجن استمعوا للرسول وهو ينلو القرآن: قُلُ أُوحِيَ إِلِيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الْجِنَّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآناً عَجَباً (١) يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَامَنَا بِهِ وَلَن نُشْرِكَ بِرِبَّنا أَحَداً (٢) وَأَنَّه تَعَلَى جَدُّ رَبِّنا مَا الْجَنْ وَالْوَلَهُ وَالْوَلُوكُ وَلَنَا أَحَداً (٢) وَأَنَّا ظَنَنَا أَن لَن تَقُولَ الْإِنسُ وَالْجِنُ عَلَى اللهَّ مَّطَالًا (٤) وَأَنَّا ظَنَنا أَن لَن تَقُولَ الْإِنسُ وَالْجِنُ عَلَى اللهَّ كَذِباً (٥) وَأَنَّا ظَنَنا أَن لَي يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّن الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً (٢) وَأَنَّهُمُ ظَنُوا كَمَا ظَنَنتُمْ أَن لَن يَبْعَثَ اللهَّ أَحَداً (٧) وَأَنَّا لَمُسْنَا السَّمَاء فَوَجَدْنَاهَا مُلِثَتْ حَرَساً شَدِيداً وَشُهُباً (٨) وَأَنَّا لَمُسْنَا السَّمَاء فَوَجَدْنَاهَا مُلِثَتْ حَرَساً شَدِيداً وَشُهُباً (٨) وَأَنَّا كُن نَعْجِزَهُ هُ وَلَن نُعْجِزَهُ هُ وَلَا لَا لَك نَدْرِي وَلَى نَعْعَمُ اللهَ الْمُعْلِقُونَ وَمِنَا دُونَ ذَلِكَ أَنْ طَرَائِقَ قِدَداً (١١) وَأَنَّا ظَنَنا أَن لَن نُعجِزَ اللهَ فِي الْأَرْضِ وَلَى نُعْجِزَهُ هَرَباً (١٢) وَأَنَّا لَلْ لَا فَاسِطُونَ فَمَن أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ مَو لَا لَن نُعجِزَ اللهَ فِي الْأَرْضِ وَلَى نَعْجِزَهُ هَرَباً (١٢) وَأَنَّا لَلْ اللَّيْسِ فُونَ وَمِنا الْمُلْونَ وَمِنا الْمُلْونَ وَمِنا الْمُلْوفِي وَمَن يُعْرِضُ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ فَلَا يَخِوزَ اللهَ فِي الْأَنْ اللَّالَمُ لَعُونُ وَمِنا اللَّالَمُ لَعُهُ اللهُ اللَّالَ عَلَى الطَّورِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُم مَّاء غَدَقالَ (١٦) لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَمَن يُعْرِضُ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ وَلَا لَكُولُولُ وَلَاللهُ الْمَالُولُولُ وَمَن يُعْرِضُ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ وَلَا لَمُعَلِقالُولُ وَلَكُونُونَ عَلَيْهِ لِللْسُلُولُ وَلَى الْمُلُولُ وَلَوْلُولُ وَلَاللَّا اللَّالَ الْمَالِحِد لللَّهُ فَلَا عَلَى اللَّالْمُ الْمَالُولُ اللَّالْمُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ اللَّالَ الْمَالُولُ الْمُلْعُولُ وَلَى اللَّالِمُ الْمَلْعُولُ وَلَا اللَّالِمُ الْمُلْعِلُولُ عَلَيْهُ اللَّا وَالْمَالُولُولُ اللَّالِمُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمَالُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ مَا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّلُولُولُولُولُولُولُولُولُ

تقول السورة: إنه في إحدى المرات التي كان محمد يتلو القرآن - على بعض قريش أو على أصحابه - صادف تواجد نفر من الجن في عين المكان، واستمعوا للآيات التي تلاها الرسول واقتنعوا أن ما يتلى من الله، فآمنوا به.

والملاحظ أن الرسول لم يعلم بتواجدهم لو لم تخبره الآيات بذلك. إلا أن المفسرين والمحدثين اختلقوا قصصاً مختلفة ومتخالفة تروي كيف عرف الرسول بتواجدهم؟ وكيف كان يتحدث معهم؟ ومن ذلك: أنهم نفر من جن نصيبين أو من الجزيرة شهال العراق أو من نينوى أو من حران. وأورد ابن اسحاق في سيرته أسهاءً لأولئك الجن، وهي كها يلي:



حسّا ومسّا وناصر واينا والأرد وأينين والأحقم. فيها أورد البلخي في كتابه البدء في التاريخ أسهاءهم كها يلي: حسا ومسا وشارصه وناحر ولاورد وسار وسان والأحقب'. وأوردوا قصصاً مضحكة أخرى تظهر كم هو سهل على المفسرين التقول على الله وتأويل الآيات لغر معانيها واختلاق القصص دون حياء أو خشية.

وبعيداً عن خزعبلات المفسرين، يمكن أن نفهم من الآيات السابقة أن الجن وإن كانوا مخلوقات من طاقة (نار) إلا أنهم لابد أن يتواجدوا في مكان ما ليروا أو يشعروا أو يعرفوا ما يدور فيه. فهم استمعوا للرسول لأنه صادف تواجدهم في عين المكان، ولو كانوا في مكان آخر لما سمعوه. وبقية الجن الآخرين الذين لم يسمعوا تلاوة الرسول في ذلك اليوم، قد لا يكونو سمعوه مطلقاً. وما يؤكد هذا أن القرآن يذكر هنا لأول مرة استماع الجن للرسول في هذه السورة التي نزلت بعد مرور ما يقارب الثلاث سنوات على بدء البعثة. ولابد أنه طوال تلك المدة لم يتواجد جن بالقرب من المكان الذي يكون فيه الرسول، أو أن بعضهم تواجد ولكنهم كانوا من كفار الجن أو لم يعيروا اهتماماً لما سمعوا. وفي هذه المرة توقف نفر من الجن وأنصتوا لتلاوة الرسول، وتأثروا بها سمعوا.

وبعدما اهتدوا، نزهوا الله مما تعتقد قريش من أن لله بنات هن الملائكة "وَأَنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبَّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدَاً(٣).

كما تخبرنا السورة على لسان أولئك النفر أن بعض الجن لا يؤمن بالبعث مثل قريش "وَأَنَّهُمْ ظَنُّوا كَمَا ظَنَنتُمْ أَن لَّن يَبْعَتُ اللهُ أَحَداً(٧)".

وبعدما استمعوا وآمنوا نقلوا ما سمعوا ودعوا من يقابلون من الجن للإيمان.

والجن مخلوقات روحانية، وعندما نقول روحانية، نقصد بها مخلوقات بلا أجساد مادية. فهي مخلوقة من عنصر من عناصر النار، أي من طاقة: وَالْجُنَآنَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ السَّمُوم(٢٧) الحجر.

وهذه المخلوقات سبقت خلق الإنسان، وهي موجودة في محيط الأرض: وَأَنَّا لَمُسْنَا السَّمَاءَ فَوَجَدُنَاهَا مُلِئَتْ حَرَساً شَدِيداً وَشُهُباً(٨) وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَن يَسْتَمِعِ الْآنَ يَجِدْ لَهُ شِهَاباً رَّصَداً(٩).

١ - المفسرون جعلوا عدد الجن سبعة، ولكن يبدو أن البلخي استرسل في سرد الأسهاء ولم ينتبه أنه أورد ثمانية أسهاء-



### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

وقد منعوا من الخروج من محيط الأرض – الغلاف الجوي – والتجول في الكون، كها كانوا يفعلون سابقاً: وَأَنَّا ظَنَنَّا أَن لَّن نُعجِزَ اللهَّ فِي الْأَرْضِ وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَباً(١٢).

والجن مطالبون بالإيهان، لذا أسلمت هذه المجموعة برسالة محمد: وَأَنَّا لِمَّا سَمِعْنَا الْهُدَى آمَنَّا بِهِ فَمَن يُؤْمِن بِرَبِّهِ فَلَا يَخَافُ بَخْساً وَلَا رَهَقاً (١٣).

وهذا يشير إلى أن الدين واحد لكل مخلوقات الله في الكون وليس فقط بين البشر.

وعموم الجن، مثل الإنس، بعضهم آمن، وبعضهم بقي على كفره: وَأَنَّا مِنَّا المُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُوْلِئِكَ تَحَرَّوْا رَشَداً (١٤).

وسيدخل المؤمن منهم الجنة، وسيكون مصير كافرهم النار، كما البشر: فَمَنُ أَسْلَمَ فَأُوْلَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَداً(١٤) وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَباً(١٥).

وهذه المخلوقات لا يمكن للإنسان رؤيتهم: وَأَنَّهُ لَّا قَامَ عَبْدُ اللهِ َّيَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً(١٩).

فالرسول لم يشعر بهم، وقد أحاطوا به، ولولا نزول هذه الآيات لما علم باستهاعهم لتلاوته، برغم تزاحمهم الشديد حوله، كها تصف الآية: "كادوا يكونون عليه لبداً". ولو كانوا يستطيعون التخاطب مع البشر لتخاطبوا مع الرسول.

وتبتعد السورة عن موضوع الجن للحديث عن قريش: وَأَلَوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُم مَّاء غَدَقاً(١٦) لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ يَسْلُكُهُ عَذَاباً صَعَداً(١٧) وَأَنَّ الْسَاجِدَ للهَّ فَلَا تدعو مَعَ اللهَّ أَحَداً(١٨).

الآية: (١٨) تؤكد أن العبادة تكون لله لا غيره، والمساجد هنا ليس المقصود بها أماكن العبادة، ولكنها كناية عن عبادة الله والإيهان به، كون السجود يجب ألا يكون إلا لله. لأن المخاطب قريش التي تسجد للأصنام ولا تسجد لله.

ثم تعود الآيات لتكملة الحديث عن الجن: وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً (١٩).

فالنفر الذين استمعوا للرسول تزاحموا حوله لدرجة أنه كاد بعضهم يركب فوق بعض: "كادوا يكونون عليه لبداً". استعارة لتصوير شدة التزاحم. وعبدالله هنا هو الرسول، وهو



تصوير دقيق له عليه الصلاة والسلام. فهو لا يزيد عن عبد لله وهو مكلف بتبليغ الرسالة، مما ينفي أن يكون له دور في التشريع.

# الرد على قريش

تنتقل الآيات مخاطبة الرسول للرد على قريش فيها تنهمه به أو تطالبه بها لا يملك: قُلْ إِنَّهَا أَدْعُو رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِهِ أَحَداً (٢٠) قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرَّا وَلَا رَشَداً (٢١) قُلْ إِنِّي لَن يُجْوِر يُعْرِي مِنَ اللهَّ أَحَدٌ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَداً (٢٢) إِلَّا بَلَاعاً مِّنَ اللهَّ وَرِسَالَاتِهِ وَمَن يَعْصِ اللهَّ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً (٣٢) حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِراً وَأَقَلُ عَدَداً (٢٤).

(الآية: ٢٣) وإن كانت تتحدث عن قريش إلا أنها تؤكد أن كل من يعصي الله ورسوله (والرسول هنا محمد) فإن له نار جهنم خالداً فيها. وهذا دليل على أن كل من يؤمن بالله ولا يتبع دعوة محمد فلن يقبل منه إيهانه، وهو رد على من يظن أن الإيهان بالله على الطريقة اليهودية حالياً ينجي من النار.

# الرسول لايعلم الغيب

قُلْ إِنْ أَدْرِي أَقَرِيبٌ مَّا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَداً (٢٥) عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً (٢٦) إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً (٢٧) لِيَعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالَاتِ رَبِّهِمْ وَأَحَاطَ بِهَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَداً (٢٨).

والآيتان: (٢٥-٢٦) تنفي أن يكون الرسول يعلم الغيب. وتقول الآيتان: (٢٧-٢٨) إن كل ما يقول الرسول سيرصد ويسجل عليه لئلا يتقول على الله ما لم يقل. والرسول قد يكون المقصود به الرسول من الملائكة الذين ينقلون الوحي للرسول من البشر. وقد يكون المعنى هو الرسول من البشر، وهو ما أرجحه.

و"إلا" في الآية: (١٧) بمعنى أما وليست للاستثناء، لأنها بدأت الحديث بموضوع جديد وليست استمراراً للحديث عن أن الرسول لا يعلم الغيب.

وتسجيل الأعمال عبرت عنه السورة هنا وكأن هناك راصداً بين يدي الرسول ومن خلفه يرصد ويسجل حركاته وأفعاله وأقواله. وهي صورة مجازية أخرى للصور التي قدمتها سور أخرى عن صحيفة الأعمال.



وسورة الجن التي أشارت إلى أن الناس (ومنهم قريش) كانوا يعوذون بالجن ظناً منهم أنهم يستطيعون إيذاءهم: وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنَّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً (٦) الجن. وكتب التراث تقول إن أحدهم إذا هبط وادياً أثناء سفره كان يقول: اعوذ بسيد هذه الوادي من سفهاء قومه. مما جعل قريشاً تسأل الرسول بمن يستعاذ به، إذا لم يستعذوا بسيد الجن، فنزلت سورة قصرة كجواب:

### (٣٢) الفلق

قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ(١) مِن شَرِّ مَا خَلَقَ(٢) وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ(٣) وَمِن شَرِّ النَّفَّانَاتِ فِي الْعُقَدِ(٤) وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ(٥).

فالله وحده هو من يستعاذ به ولا شيء آخر غيره. والسورة تتحدث عها كان مسيطراً على مفاهيم الناس، وتستعيذ من الكاهنات اللاتي لا يترددن من الإضرار بالناس عن طريق سقيهم ما يضرهم من سموم، وليس تأكيداً لوجود سحر بالمعنى الشعبي، الذي يظن الناس أنه يمكن للساحر أن يضر شخصاً بعيداً عنه وبدون اتصال حسي، ويجعله يفقد سيطرته على مشاعره أو بعض حواسه وتصرفاته.

وبدل أن تنير هذه الآية عقول الناس وتعرفهم أن لا وجود للسحر بالمعنى الذي يظنون، فقد اعتبرها المفسرون آية تؤكد وجود السحر، كعالم خفي تسيطر عليه الشياطين ويضر الناس وينفعهم من دون الله.

ومثل ذلك قوله: " وَمِن شَرَّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ" فقد فسرها المفسرون على أنها تعني العين. أي إصابة إنسان بمرض أو ضرر جراء تلفظ إنسان آخر بكلمة أو عبارة، لأن المتكلم يملك خاصية إصابة الغير بها سمي عند الناس بالعين.

ورغم أنه يستحيل أن يكون معنى الحسد في اللغة هو الإصابة بالعين، إلا أن المفسرين قلبوا هذه الحقيقة وحولوا معنى الحسد إلى أنه يعني الإصابة بالعين بالمعنى الشائع. وقد ترسخت خرافة الإصابة بالعين وترسخ معها أن هذه الآية دليل قرآني يؤكد أن الله أنزل آية يستعاذ بها من شر العين. وهذا الفهم الأعوج هو الذي ساد للأسف، بل وأصبح من لا يصدقه فهو لا يصدق بجزء من دين الله. وإلا فالحسد يأتي ضرره من تدبير المكائد من الحاسد للمحسود، وليس بالتلفظ بعبارة تؤدي لإصابة من وجهت ضده. أو الذهاب لمشعوذ وتعليق حجاب



حول الرقبة لا شيء فيه سوى شخبطة لا معنى لها. أو دفن عظام وقصاصات ورق وخرز وزجاج ونفايات أخرى، والاعتقاد بأنها ستضر الموجهة إليه أو ستشفيه أو ستجذبه أو ستبعده.

ونتيجة لسيطرة الخرافات على الزمن الذي كتب فيه التفسير فقد أصبح السحر والعين بمعناهما الشعبي الخرافي عقيدة من عقائد المسلمين، وأصبحت الخرافات جزءً من الإسلام، بحسن أو سوء نية ممن رسخها.

وفي عصر العلم الذي نعيشه الآن مازالت المحاكم في بلادي تحكم بالموت على السحرة والمشعوذين، وينفذ في عدد منهم الإعدام سنوياً، وهم في الغالب من العمالة الوافدة. ولو صدف وقامت جهة مسئولة بدراسة ما يهارسه هؤلاء دراسة علمية لوجد أنهم لا يزيدون عن كونهم أشخاصاً بسطاء جهلة فقراء استغلوا تصديق الناس بخرافة السحر فزعموا أنهم سحرة لكسب العيش، ولا يملكون قوى خارقة ولا يملكون سيطرة على الشياطين. وبالتالي وجب تغيير الثقافة السائدة في المجتمع عن مفهوم الجن والسحر، وسيختفي السحرة لأن الثقافة السائدة هي التي عملت على ظهورهم لتلبية طلب الناس العلاج من أوهام السحر والجن. ونكون قد قضينا على خرافة السحر، ولم نرتكب جرائم قتل بحق جهلة مساكين بغير حق.

ولو كنا جادين بالفعل في حرب الشعوذة لقمنا بدراسة ما يهارسه المشعوذون دراسة علمية، فإن كان علماً طورناه، وإن كان خرافات قضينا عليها بالمنطق والبراهين، وليس بقتل من يهارسها لأنه لم يجد ما يسد جوعه. كما يجب تثقيف الناس وتوعيتهم، وعدم الخلط بين الشعوذة والخرافات وبين ما يسمى بالخدع البصرية التي هي علم قائم بذاته يمكن تعلمه، ولا علاقة له بها يعرف بالسحر في الثقافة الشعبية. لكن ابقاء مفهوم السحر الحالي بين الناس يستفيد منه رجال الدين – كعادتهم في تحويل الدين لتجارة للكسب المادي – حيث يظهرون كمنقذين «للمسحور» فيفكون عنه السحر ويعالجونه بهاء وزيت لا فرق بينها وبين الماء أو الزيت العادي إلا أنها ملوثة بلعاب رجل الدين وسعرها عشرة أضعاف.

والنفاثات التي وردت في سورة الفلق هن الكاهنات لكن هذا لا يعني أن تمتهاتهن تضر وتسحر بالمعنى الشعبي المعروف. ولكن الآيات تنقل ما يدور، وتقول أن هناك من يحترف



الكهانة والشعوذة وأنهن قد يتسببن بضرر لمن يتناول ما يقدمنه بعلمه أو دون أن يعلم، ليس لأنه سحر بل لأنه سموم.

ثم نزلت سورة أخرى تؤكد ما ذكرته الفلق، وهي:

### (۳۳) الناس

قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ(١) مَلِكِ النَّاسِ(٢) إِلَهِ النَّاسِ(٣) مِن شَرِّ الْوَسْوَاسِ الْحَنَّاسِ(٤) الَّذِي يُوَسُّوِسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ(٥) مِنَ الجُنَّةِ وَالنَّاسِ(٦).

والوسواس يكون نتيجة لمشاعر خفية في النفس البشرية "من الجنة» الشيء الخفي وليس الجن كمخلوقات حية. كما يتولد الوسواس نتيجة لحديث، أو تأثير نفسي من الناس.

ولو أن الناس اعتقدوا ما يشاؤون بها يسمى «دخول الجن في أجساد البشر» أو ما يعرف بالسحر بمعناه الشعبي على أنه لا علاقة له بدين الله، فمن شاء فليصدق به ومن شاء فلينكره، لهان الأمر. لكن المؤسف هو أن هذه الخرافات قرنت بدين الله وجعلت جزء منه. ومن ينكرها فهو عندهم منكر لشيء من دين الله. وهم بهذا لا يسعون لخدمة دين الله ولكن لخدمة مصالحهم، فلو اكتشف الإنسان العادي أنه لا وجود للعين والسحر بمعناهما الشعبي فسيصبح كثير من رجال الدين بلا دخل، وسيتضرر غيرهم من رجال الدين، لأن ما كانوا يعتبرونه من دين الله اتضح أنه ليس كذلك.

ومن الأشياء المؤسفة هي أن رجال الدين الذين يتسمون في بلادنا برجال هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أصبحوا يحترفون ما أسموه «فك السحر» وتطورت هذه المهنة لدرجة أنه أصبح لها إدارة خاصة بها في كل فرع من فروع (هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر) في السعودية. وامتد النشاط للمستشفيات حيث يقوم هؤلاء المطوعين بزيارات متكررة للمستشفيات وزيارة المرضى للقراءة عليهم ورقيهم عن العين والسحر. وكل هذا بمباركة رسمية من الدولة، والتي بدلاً من محاربة الجهل والخرافات وتوعية الناس رسخت هذه الخرافات وكأنها حقيقة واقعة. ولعلنا لا نبتعد عن الحقيقة لو قلنا إن هذا التوجه الرسمي لنشر هذه الخرافات لكي يتجه الناس لرجال الدين عند إصابتهم بالأمراض وتقل أعداد المتوجهين للمستشفيات القليلة الفقيرة الخدمات، مما يريح الدولة من أعباء معالجة الناس أو التحرج من عدم توفير الرعاية الصحية المناسبة لهم.



وبعد فلا يمكن أن يقبل رجال الدين باعتبار السحر بمعناه الشعبي لا وجود له، وسيستمرون في التضحية ببعض رقاب المساكين من العمالة الوافدة لترسيخ وجود السحر لكي يبقى لهم السحر منجماً يدر عليهم الأموال. وهو ما ينطبق على العين.



# فترة موقف قريش الرافض للدعوة لن يتغير

يستمر الوحي بالنزول ومازال المخاطب في الدعوة هم قريش دون بقية الناس، ومازالت الأوضاع في مكة كها هي: رسول يدعو وقريش لا تسمع، وتسخر وتتهكم، ونفر قليل مسلم يعيشون في الظل لا حول لهم ولا قوة.

ومن المهم ملاحظة أن الأيام تمر والسور تتوالى بالنزول لكنها لا تحمل تشريعات أو عبادات أو حلالاً وحراماً ونحوها. وهنا يلزم أن نشير إلى أن التشريعات لا تفرض إلا بعد أن ينشأ مجتمع مسلم. وهذا ليس خاصاً بالإسلام، بل كان متبعاً في الأمم السابقة. فموسى لم تنزل عليه التوراة إلا بعد هلاك فرعون ووجود مجموعة من بني إسرائيل آمنت مع موسى.

ولعل القراء لاحظوا أن الآيات لم تخاطب المؤمنين بمحمد حتى الآن، إلا كإشارة عابرة، وهذا يشير إلى أن أعدادهم قليلة لا تكفي لنزول التشريعات. كها أنهم، وإن تعرضوا للسخرية والتهكم من قريش، إلا أنهم لم يتعرضوا لأي أذى جسدي بعد.

وفي هذه الفترة نزلت: (١٣) سورة، هي كها يلي: الإنسان، الملك، يس، القدر، الرحمن، النجم، الهمزة، ن والقلم، الطور، الضحى، الشرح، نوح، والقمر.

بعض هذه السور قصيرة موجه للرسول لرفع معنوياته وحثه على الصبر على الضغوط التي يتلقاها من قريش نتيجة سخريتهم منه. والسور الأخرى طوال بخلاف أغلب سور هذه المرحلة السابقة. ومن أهم ملامح هذه الفترة، حديث السور عن تمسك قريش بالموروث ورفض لا رجعة فيه للدعوة.

#### (۲٤) الإنسان

تبدأ السورة بـ "هل" والمقصود ليس للتساؤل ولكن لتقرير حقيقة أن الإنسان (أي شخص والمعني هنا قريش) بدأ خلقه من لا شيء تقريباً، من نطفة (مني) ثم أصبح إنساناً: هَلْ أَتَى عَلَى الْإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيئاً مَّذْكُوراً (١) إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبَيعاً نَصِيراً (٢).

الإنسان خلق من لا شيء وأمده الله بقدرات كبيرة وهو مخير لا مسير. فهل يعجز عن إعادة بعثهم؟



وهذه هي المرة الخامسة التي تُذكر السور قريشاً بأن خلقهم بدأ هذه البداية المهينة ومنها أصبحوا بشراً بقدرات وعقول، بعد سورة المرسلات: (٢٠)، عبس: (١٨-١٩)، الواقعة: (٥٨-٥٩)، وسورة القيامة: (٣٦-٤)، للتأكيد على أن البعث هين على الله جل وعلا.

# الدين خيار شخصي

إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً (٣).

خلق الله الإنسان من نطفة مهينة ثم شخصاً كاملاً، وبعقل يُمَكِّنُ صاحبه من الاختيار الحر. فالإنسان يختار طريق الهداية المؤدي للجنة بنفسه، أو الضلال المؤدي للنار بنفسه، دون تدخل من الخالق العادل جل وعلا.

# صور حسية للعذاب كترهيب، وصور حسية للنعيم كترغيب

استمراراً لما سبق وذكر تقدم السورة صوراً مجازية حسية للعذاب الذي ينتظر من يختار الضلال، وصوراً حسية لنعيم من يختار الهداية:

إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَلَاسِلَا وَأَغْلَالاً وَسَعِيراً (٤) إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُوراً (٥) عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهَّ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيراً (٦).

# الوفاء بالنذر لازم لدخول الجنة

يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْماً كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيراً(٧) وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِيهاً وَأَسِيراً(٨) إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ ۖ لَا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاء وَلَا شُكُوراً(٩) إِنَّا نَخَافُ مِن رَّبِّنَا يَوْماً عَبُوساً قَمْطَرِيراً(١٠).

من يختار الهداية عليه أن يكون مؤمناً ويعمل صالحاً، والعمل الصالح يعني اتباع كل أوامر القرآن والانتهاء عن كل نواهي القرآن. والسورة هنا تفرض الوفاء بالنذر كعمل جديد مطلوب لدخول الجنة إضافة للإنفاق الذي فرض سابقاً:

فأصبح المطلوب لدخول الجنة في تلك الفترة من الدعوة بعد الإيهان بالله والبعث: الصلاة، الإنفاق في مجالات سبق ذكرها وكرر بعضها هنا، والبعد عن الغش التجاري المذكور في المطففين، إضافة للوفاء بالنذر (العهود والوعود الاتفاقيات ..الخ). والمؤسف أن نرى المسلمين اليوم أقل الناس في العالم وفاءً بالعهود واحتراماً للوعود، على مستوى الأشخاص،



الهيئات، والحكومات.

## عود لتقديم الصور المجازية للنعيم

فَوَقَاهُمُ اللهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُوراً (١١) وَجَزَاهُم بِهَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيراً (١٢) مُتَكِئِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْساً وَلَا زَمْهَرِيراً (١٣) وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُمُنَا وَذُلَلَتْ مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ لَا يَرُونَ فِيهَا شَمْساً وَلَا زَمْهَرِيراً (١٣) وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُمُنَا وَذُلَلَتْ قَوَارِيرَ مِن فَطُوفُهَا تَذْلِيلاً (١٤) وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِآنِيَةٍ مِّن فِضَّةٍ وَأَكْوَابٍ كَانَتْ قَوَارِيرَا (١٥) قَوَارِيرَ مِن فِضَّةٍ قَدَّرُوهَا تَقْدِيراً (١٧) عَيْناً فِيهَا تُسمَّى فَضَةً وَلَهُ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلُدَانٌ نَحْلُمُ اللهُ مُن الْجَهُمْ حَسِبْتَهُمْ فَوْلُوا مَتَنُوراً (١٩) وَيَطُونُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ خُلَدُونَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُؤْلُوا مَّنْوُراً (١٩) وَيَطُونُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ خُلَدُونَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُؤْلُوا مَّنْوُراً (١٩) وَيَطُونُ عَلَيْهِمْ وَلُدَانٌ خُلِيلًا مُؤْلِقًا مَانُوراً (١٩) فَوَاللهُمْ وَاللهُمْ وَلِهُمْ وَلِمُعَلَى وَلَاللهُمْ وَلَاللهُمْ وَلَاللهُمْ وَلَاللهُمْ عَرَاءً وَكَانَ سَعْيُكُم أَسَاوِرَ مِن فِضَةٍ وَسَقَاهُمْ رَبُهُمْ شَرَاباً طَهُوراً (٢١) إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاء وَكَانَ سَعْيُكُم مَّشَامُ وَلَاكُانَ لَكُمْ جَزَاء وَكَانَ سَعْيُكُم مَشَلُوراً (٢٢).

صور حسية مشهية جداً للترغيب، وليس بالضرورة أنها تصور حقيقة ما في الجنة لأن عالم القيامة عالم مختلف عن عالمنا وتصوراتنا، ولا نعرف عن حقيقته شيئاً.

وقوله: «عَالِيَهُمْ ثِيَابُ سُندُسِ خُضْرٌ وَإِسْتَبْرَقٌ وَحُلُّوا أَسَاوِرَ مِن فِضَّةٍ وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَاباً طَهُوراً» المعني هنا هم المؤمنون وليس الولدان المخلدون الذين يقومون على خدمة أهل الجنة، بدليل قوله: «وسقاهم ربهم شراباً طهوراً». فهم من سيسقون ويأكلون ويتمتعون وليس الولدان المخلدون الذين يقومون على خدمتهما.

# مخاطبة الرسول والردعلي تهم قريش

إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْقُرُآنَ تَنزِيلاً (٢٣) فَاصْبِرْ لِحِنْكُم رَبَّكَ وَلا تُطِعْ مِنْهُمْ آفِهاً أَوْ كَفُوراً (٢٤) وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَبِّحْهُ لَيْلاً طَوِيلاً (٢٦) إِنَّ هَوُلاً ءُيُبُونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْماً تَقِيلاً (٢٧) نَحْنُ خَلَقْنَاهُمْ وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِئْنَا بَذُنُ اَنْعَلَا أَمْنَا لَهُمْ تَبْدِيلاً (٢٨).

تظهر الآيات بطريق غير مباشر أن رسول الله عليه الصلاة والسلام قد تزايدت عليه الضغوط النفسية التي يواجهها من قريش، لذا كان لابد من تجديد وتحديث برنامج التأهيل النفسي الذي يعين الرسول على تحمل المتاعب والضغوط النفسية وهو ما سيتكرر



كلما دعت الحاجة. وهذه الآيات تأمره أن يداوم على ذكر الله كل وقت «بكرة وأصبلا» كناية على أي وقت وكل وقت وليس تحديد الذكر بالبكرة والأصيل فقط. مع المداومة على البرنامج التأهيلي الذي فرضته المزمل، والذي عبرت الآيات عنه هنا بـ « وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَبِّحُهُ لَيْلاً طَوِيلاً».

وبالنسبة لقريش فهم يحبون الدنيا وينسون الآخرة، كما سبق وأشارت له سور مررنا بها، ولو شاء الله لأهلكهم واستبدلهم بغيرهم.

# تأكيد أن الرسول لا يدعو بغير القرآن وأن الدين خيار شخصي

إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرَةٌ فَمَن شَاء اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً(٢٩) وَمَا تَشَاؤُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ إِنَّ اللهَّ كَانَ عَلِيهاً حَكِيهاً(٣٠) يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِينَ أَعَدَّ هَمُّمْ عَذَاباً أَلِيهاً(٣١).

تأكيد على أن القرآن تذكرة لمن يرغب في إنقاذ نفسه، مما يعني أنه الوسيلة الوحيدة للدعوة. والآيات تعيد تأكيد ما ذكرته السورة في بدايتها، من أن اختيار الإيهان أو الكفر خيار شخصي. لكنه يتم بمشيئة الله التي تعني أن كل ما يجري في الكون وما سيجري في عالم القيامة قدره الله مسبقاً. بمعنى أنه سبحانه خلق الكون وقدر له عمراً سينتهي وسيخلق كون قيامة وما فيه من جنة ونار، والله قادر على ألا يخلق هذا وأن يخلق غيره حسب مشيئته واختياره. وهو سبحانه من خلق الإنسان وجعل له عمراً افتراضياً، لكنه لم يقدر عليه الخير أو الشر أو قسم له رزقه أو كتب كم سيعيش من سنة وشهر ويوم وساعة. فمشيئة الله هنا تعني أن كل ما يحدث في الكون حصل بمشيئة الله واختياره وبموجب قوانينه الثابتة. فمشيئة الله بخلق كل شيء بقدر، ومشيئة الإنسان بتقرير مصيره واختيار طعامه وعلاجه وطريقة حياته. الخ. فلو دخل النار أو الجنة فذلك نتيجة لأعماله التي فعلها باختياره.

وستمر بنا آيات عديدة في نفس الموضوع.

## (۳۵) الملك

بداية السورة اختلفت، عن السور السابقة حيث تبدأ بتمجيد ذات الله:

تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ اللَّلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١) الَّذِي خَلَقَ المُوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَلَيْكُمْ أَيُّكُمْ أَكْمُ اللَّهُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ (٢).



والآية الثانية يستشهد بها أتباع السلف على أن من حكمة خلق الإنسان امتحانه، وهل سيؤمن أو يكفر؟ ولكن لو تمعنا في الآية فهي تقول: إن الموت لابد منه لكي نصل للآخرة حيث الحساب لما تم في الحياة الدنيا وبناءً عليه يتقرر المصير. لأن الدنيا ليس فيها لا حساب ولا ثواب أو عقاب، ولو لم توجد الدنيا فلن يكون عمل، ولو لم يوجد موت فلن يوجد حساب. فالموت والحياة لم تخلق فقط لكي يمتحن الناس، ولكن الحياة للعمل والموت للمرور للآخرة. فالآية تقول: خلق الموت والحياة لكي يحصل كل إنسان على مصيره الذي قرره بنفسه. ولو لم يكن هناك دنيا للعمل، وآخرة للثواب والعقاب لما أمكن معرفة المصير. وهنا إشارة هامة أخرى، وهي أن الحياة الدنيا لا تستحق أن تكون هدفاً، لأن كل ما فيها سريعاً ينتهى.

وتواصل السورة:

## دعوة عقلانية

الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَهَاوَاتٍ طِبَاقاً مَّا نَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِن نَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ نَرَى مِن فُطُورِ(٣) ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنقَلِبْ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِاً وَهُوَ حَسِيرٌ(٤) وَلَقَدْ زَيَّنَا السَّهَاء الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَاهَا رُجُوماً لِلشَّيَاطِينِ وَأَعْتَدْنَا لِمَنْمُ عَذَابَ السَّعِيرِ (٥).

لو فكرت قريش بالخلق لتأكد لديها قدرة الخالق على البعث.

والآية الثالثة تقول إن هناك سبع سهاوات طباقاً، أي طبقة فوق أخرى. والقرآن دائماً يخاطب المخاطب بها يستطيع رؤيته وتصوره، وإن ذكرت حقيقة علمية فليست مقصودة بذاتها. فمثلاً سورة النمل تقول: حَتَّى إِذَا أَتُوا عَلَى وَادِي النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ الْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لا يَعْطِمَنَكُمْ سُلَيّهَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ (١٨) النمل.

والنمل له بالفعل لغة تخاطب، لكن قريشاً لا تعلم هذه الحقيقة، ومع ذلك ذكرها القرآن، لأن الحديث كان عن سليان الذي يخبرنا القرآن أنه أعطي قدرات لا يتمتع بها الناس عادة في زمانه، ومن ذلك معرفة منطق الطير وبعض الحشرات. لذا، فآية الملك لا تتحدث عن الكون، ولكن عن السياء. والسياء هنا هو ما يغلف الأرض، أو الغلاف الجوي للأرض بمفهوم العصر.

فهل هناك سبع طبقات للغلاف الجوي للأرض؟



ما يتداول الآن من علم يقول إن طبقات الجو متداخلة بشدة، ويصنفونها على أنها ست وأحياناً خمس، لكن هذا لا يعني أنه تصنيف نهائي ودقيق. وعلى الفلكيين والفيزيائيين العرب والمسلمين عمل بحوث في هذا المجال، لعلهم يشاركون العالم بخدمة علمية لو اكتشفوا أن الغلاف الجوي يتكون من سبع طبقات.

والآية الرابعة تذكر أن الطبقة الدنيا من الطبقات السبع ينتشر فيها الضوء (وقد عرفنا أن الضوء ينتشر لوجود ذرات دقيقة من الغبار) كما أنها طبقة يتوفر فيها الأوكسجين لأنها رجوم لشياطين الجن الذين يحاولون اختراق المجال الجوي والسياحة في الكون. وهو ما تحدثت عنه سورة الجن السابقة. وقوله: "وَلَقَدُّ زَيَّنَّا السَّمَاء الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعلْنَاهَا رُجُوماً للشياطين، للشَّياطِينِ». المصابيح هي النجوم، وليست النجوم هي التي تستخدم رجوماً للشياطين، لأن النجوم عبارة عن شموس بعيدة عن الأرض. فرجوم الشياطين هي ما تحويه السهاء الدنيا من غازات وليست المصابيح. فقوله: "وجعلناها رجوماً للشياطين، الضمير يعود للساء وليس للنجوم.

وهو ما ستؤكده سورة الصافات التي ستنزل في مرحلة لاحقة، والتي تقول: إِنَّا زَيَّنَا السَّمَاء اللَّهُ نِيَا بِزِينَةِ الْكَوَاكِبِ(٦) وَحِفْظاً مِّن كُلِّ شَيْطَانِ مَّارِدٍ(٧) لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلَى وَيُفْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ(٨) دُحُوراً وَلَمُّمُ عَذَابٌ وَاصِبٌ(٩) إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْحَطْفَةَ فَأَثْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ (١٠).

وتستمر سورة الملك ...

# تصوير مجازي حسى

وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَجِّمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَبِئْسَ المُصِيرُ(٦) إِذَا أَلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقاً وَهِيَ تَفُورُ(٧) تَكَادُ ثَمَّيُّرُ مِنَ الْغَيْظِ كُلَّمَا أُلْقِي فِيهَا فَوْجٌ سَأَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ(٨) قَالُوا بَلَى قَدْ جَاءنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللهُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالِ كَبِيرِ(٩) وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ(١٠) فَاعْتَرَفُوا بِذَنبِهِمْ فَسُحْقاً لَأَصْحَابِ السَّعِيرِ(١٠) فَاعْتَرَفُوا بِذَنبِهِمْ فَسُحْقاً لَأَصْحَابِ السَّعِيرِ(١٠)

تصوير مجازي حسي للنار، وتصوير مشهد حواري تخيلي افتراضي لن يحدث، لكنه يتحدث بلسان حال أهل النار وندمهم على التفريط في الإيهان.



## الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

### وعد للمؤمنين

إِنَّ الَّذِينَ يَخْشُوْنَ رَبُّهُم بِالْغَيْبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ (١٢).

وعد للمؤمنين بالمغفرة والأجر، ومخاطبة المؤمنين يشير إلى أن أعدادهم تنامت وأصبح لهم وجود ولو كان محدوداً.

ويمكن ملاحظة أن الآية تقول إنهم آمنوا بربهم «بالغيب» أي آمنوا بوجود الله وبالبعث بدون دليل محسوس. لأنه يتعذر تقديم دليل محسوس لتأكيد وجود بعث وحياة لما بعد الموت. وإنها وجوده احتهال، يُغَلِّبُهُ العقل والمنطق، فمن يرى عظمة الخلق سيهتدي إلى أن هناك خالقاً قادراً على البعث.

# كل ما يصدر عن الإنسان يسجل ولو كان مجرد تفكير

وَأَسِرُّوا قَوْلَكُمْ أَوِ اجْهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ(١٣) أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْحَبِيرُ(١٤).

فآلية التسجيل المزروعة في النفس تسجل كل ما يمر بالإنسان من خلال حواسه الخمس، وحتى لو خطر بباله خاطر أو فكر بشيء فيسجل.

وتقول الآيتان إن الله هو من خلق الخلق وبالتالي فمن غير المعقول ألا يعلم ويفهم خلقه، وهذا مخالف لحديث منسوب للرسول يقول إن الله جل وعلا ينزل في الثلث الأخير من الليل إلى السهاء الدنيا لكي يستمع لخلقه ويقبل توبة التائب ويستجيب لدعوة الداعي، وبطبيعة الحال مختلق الحديث يظن أن الأرض عبارة عن طبقة سفلي يعلوها طبقة سهاء أولى وفوقها طبقة سهاء ثانية وهكذا حتى السابعة وفوقها طبقة فيها عرش يجلس عليه الرحمن (تعالى الله وتبارك) وبها أن هذا الخيال يصور الله بهيئة حسية بشرية فقد تجرأ وقال إن الله بحاجة للدنو من خلقه في الطبقة السفلي (الأرض).

# عود للدعوة العقلانية

هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رَّزْقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ (١٥) أَأْمِنتُم مَّن فِي السَّبَاء أَن يَخْسِفَ بِكُمُ الأَرْضَ فَإِذَا هِيَ تَكُورُ (١٦) أَمْ أَمِنتُم مَّن فِي السَّبَاء أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِباً فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ (١٧) وَلَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ



نَكِيرِ (١٨) أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ فَوْفَهُمْ صَاقَاتٍ وَيَقْبِضْنَ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحْنُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرٌ (١٩) أَمَّنْ هَذَا الَّذِي هُوَ جُندٌ لَّكُمْ يَنصُرُكُم مِّن دُونِ الرَّحْمَنِ إِنِ الْكَافِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورِ (٢٠) أَمَّنْ هَذَا الَّذِي يَرْزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ بَل جَنَّوا فِي عُتُوَّ وَنُفُورٍ (٢١) أَفَمَن يَمْشِي مُكِبَاً عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أَمَّن يَمْشِي سَوِياً عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٢٢).

وقوله: أَفَمَن يَمْشِي مُكِبَّا عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أَمَّن يَمْشِي سَوِيّاً عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٢٢) أسلوب مجازي يصور الكافر الذي ينكر الدعوة كمن يمشي على وجهه، والمؤمن كمن يسير بشكل سوي على طريق مستقيم.

وتستمر الدعوة العقلانية لكن بنوع خطاب مختلف، حيث تأتي الآيات على شكل أمر للرسول:

قُلْ هُوَ الَّذِي أَنشَأَكُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ (٢٣) قُلْ هُوَ الَّذِي ذَرَأَكُمْ فِي الْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ (٢٤) وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٢٥) قُلُ إِنَّهَا الْفِلْمُ عِندَ اللهَّ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ (٢٦) فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةَ سِيئَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَقِيلَ هَذَا الَّذِي كُنتُم بِهِ تَدَّعُونَ (٢٧) قُلُ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِيَ اللهُ وَمَن مَّعِيَ أَوْ رَحِمَنَا فَمَن مُجِيرُ اللهَ وَمَن مَّعِي أَوْ رَحِمَنَا فَمَن مُجِيرُ اللهَ وَمَن مَّعِي اللهُ وَمَن مَعْمَ اللهُ عَلَى اللهُ وَمَن مَعْمَ الْوَرْمَا فَمَن مُجِيرُ اللهَ عَلَى اللهُ وَمَن مَعْمَ وَ فِي فَعَلَى مَنْ هُو فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ (٢٩) قُلْ أَرَأَيْتُمْ عَوْراً فَمَن يَأْتِيكُم بِهَاء مَّعِينٍ (٣٠).

وقوله تعالى: وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٢٥) قُلُ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِندَ الله وَإِنَّمَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٢٥) قُلُ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِندَ الله وَأُوردت الرد عليه، بعكس سور كثيرة سابقة لا تذكر السؤال ولكن تبدأ بالإجابة التي يفهم منها السؤال مثل بدايات سور الزلزلة والشمس والانفطار والتكوير والانشقاق وغيرها.

والآية: (٢٦) دليل أيضاً على أن الرسول لا يعلم الغيب.

الآية: فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيئَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَقِيلَ هَذَا الَّذِي كُنتُم بِهِ تَدَّعُونَ(٢٧).

مثال آخر على أساليب القرآن الفريدة، يتمثل بالحديث عما سيكون يوم القيامة للكفار وكأنه حدث في الماضي، لزيادة تأثير الوعيد في النفس لعل قريشاً تعتبر وتؤمن.

والآية: (٢٨) تظهر أن هناك مؤمنين بمحمد، وأن مكة أصبحت فريقين: مؤمنون قلة قليلة، وكثرة ساحقة كافرة. وتطلب الآيات من محمد ومن معه الصبر ولهم خاتمة الدار: قُلْ



أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَهْلَكَنِيَ اللهُ وَمَن مَّعِيَ أَوْ رَحِمَنَا فَمَن يُجِيرُ الْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ(٢٨).

### (۳۲)پس

تبدأ السورة بمخاطبة الرسول مؤكدة له أنه على الحق وما يدعو له حق، وأن نفور قريش منه وعدم قبولهم للدعوة لا يعني أنها باطلة، لكن مرده أنهم حقت عليهم الشقاوة (لأنهم اختاروا الكفر وليس لأن الكفر مقدر عليهم مسبقاً).

# التمسك بالموروث منع قريشاً من الإيهان

يس(١) وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ(٢) إِنَّكَ لَمِنَ المُرْسَلِينَ(٣) عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ(٤) تَنزِيلَ الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ(٥) لِتُنذِرَ قَوْماً مَّا أُنذِرَ آبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ(٦) لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَى أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ(٧) إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَعْلَالاً فَهِيَ إِلَى الأَذْقَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ(٨) وَجَعَلْنَا مِن لَا يُؤْمِنُونَ (٩) وَسَوَاء عَلَيْهِمْ أَأَنذُرْتَهُمْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدَّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدَّا فَأَعْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لاَ يُبْصِرُونَ (٩) وَسَوَاء عَلَيْهِمْ أَأَنذُرْتَهُمْ أَمْ لَمُ تَنذِرُهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ (٩) إِنَّمَا تُنذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الذَّكْرَ وَخَيْتِيَ الرَّحْمَن بِالْغَيْبِ فَبَشَرُهُ بِمَعْفِرَةِ وَأَجْرِ كَرِيم (١١).

«يس» أول سورة تبدأ بحروف، وهي هنا حرفا الياء والسين، اللذان حولتهما كتب التراث لاسم للرسول\.

والآيات تؤكد أن قريشاً لن تؤمن ولن ترى النور لأنها قالت لا في بداية الدعوة. ومن يرفض الدعوة (أي دعوة) فلن يعود ويقبل بها غالباً، مهها دعي: « وَسَوَاء عَلَيْهِمْ أَأَنَدُرْتُهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ». لكن الدعوة ستستمر لعل أحداً سيقبلها ممن لم يسمع بها من قبل يقبلها، أو لعل أحداً يستيقظ ويفكر فيسلم أو لتذكير من أسلم سابقاً: « إِنَّهَا تُنذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الذِّكْرِ وَخَشِيَ الرَّحْمَن بِالْغَيْبِ فَبَشَرْهُ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرٍ كَوِيمٍ ».

## صحيفة الأعمال

(الآية: ١٢) تتحدث عن صحيفة الأعمال، لكن بصورة مختلفة عن صور سابقة، وكأن الله سبحانه هو من يسجل الأعمال، من باب أن من خلقنا وخلق فينا تلك الآلية التي تسجل أعمالنا هو الله: إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي المُوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينِ (١٢).



١ - انظر فقرة: طه ويس حروف افتتاح أصبحت أسهاء للرسول / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

والله جل شأنه لا يحيي الموتى يوم القيامة بالمعنى الحرفي، بمعنى أنه هو سبحانه من يقوم بإحياء الأموات واحداً واحداً وفعلياً، ولكنه سبحانه يُحييهم بطريقة غير مباشرة، وذلك بإيجاد قوانين ثابتة يتم بموجبها إحلال النفس بحامل (جسم) يتناسب مع عالم القيامة، ولا يقوم سبحانه بذلك فعلياً ومباشرة. مثلها أن الجنين يتخلق في الرحم بقوانين خلقها الله لكنه سبحانه لا يباشر التخلق مباشرة. وهو من أوجد آلية تسجيل الأعمال في النفس، فهو من يسجل الأعمال بطريقة غير مباشرة.

## التمسك بالموروث سنة أزلية

قصة قديمة تذكرها السورة لتقول إن التمسك بالموروث الذي جعل قريشاً ترفض الحق المبين، هو نفس السبب الذي جعل أهل قرية كبيرة مكتظة بالسكان ترفض دعوة رسل ثلاثة أرسلوا لها في وقت واحد. فالتمسك بالموروث سنة أزلية وليست موقفاً خاصاً بقريش أو بزمان أو مكان: وَاصْرِبْ هُمُ مَّنُلاً أَصْحَابَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءها المُرْسَلُونَ (١٣) إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ بَرْمان أو مكان: وَاصْرِبْ هُمُ مَّنُلاً أَصْحَابَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءها المُرْسَلُونَ (١٣) إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ النَّيْنِ فَكَذَّبُوهُمَّا فَعَزَّ زُنَا بِنَالِيثِ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُم مُرْسَلُونَ (١٤) قَالُوا مَا أَنتُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مَّنُلُنا وَمَا أَنزَلَ الرَّحْن مِن شَيْء إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ تَكْذِبُونَ (١٥) قَالُوا رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُم مُرَسَلُونَ (١٦) وَمَا عَلَيْنَا إِلاَّ الْبَلاعُ الْمِينِ (١٤) قَالُوا إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ لَيْن لَمْ تَنتَهُوا لَنَزْ جُمَّنَكُمْ وَلَيَمَسَّنكُم مَنَا وَمَا عَلَيْنَا إِلاَّ الْبَلاعُ الْمُبِينَ (١٥) قَالُوا إِنَّا تَطَيَّرْنَا بِكُمْ لَيْن لَمْ تَنتَهُوا لَنَرْجُمَّكُمْ وَلَيَمَسَّنكُم مَنَا وَمَا عَلَيْن إِلاَّ الْبَلاعُ الْمُرْدُون (١٩) وَالَّ الْمُرتَون وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢١) البَّعُوا مَن لاَ يَسْفَى فَوْرَ وَهُم مُنْ رَفُول (٢١) وَمَا لِي لاَ أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَفي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢٢) إِنِّي إِذَا لَيْق صَلال مُجِن (٢٦) إِنَّ عَلَى مَن مُن رَعْمَ فَوْمِي يَعْلَمُونَ (٢٦) بِنَا عَلَى مَوْمِه مِن بَعْدِهِ مِن جَعْدُه مِن المُكْرَمِينَ (٢٧) وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى قَوْمِه مِن بَعْدِه مِن جُعْدِه مِن أَنْهُ مِن السَّمَاء وَمَا كُنَا الْمَادِينَ إِلاَ كَانُوا بِهِ يَسْتَهُ وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ (٢٩) يَا حَسْرَةً عَلَى الْعَبَادِ مَا وَمَا كُنَا عَلَى الْمَرْدُونَ (٢٩) يَا حَسْرَةً عَلَى الْعَبَادِ مَا يَأْتِهُ مَن رَسُول إلا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُ وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ (٢٩) يَا حَسْرَةً عَلَى الْعَبَادِ مَا كَنْ مِنْ وَسُول إلاَ كَانُوا بِهِ يَسْتَهُ وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ (٢٩) يَا حَسْرَةً عَلَى الْعَبَادِ مَا لَوْلَا عَلَى عَلْمُ الْعَامُ الْمَلْعُولُ الْمَا الْعَبَادِ مَنَا السَّاعِولُ الْمَا الْعَلَى الْعَبَادِ الْمَا الْعَبَادُ الْم

وقد احتوت الآيات السابقة دليلاً على أساليب القرآن المميزة، في قوله: قِيلَ ادْخُلِ الْجُنَّةَ قَالَ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ (٢٦) بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُكْرَمِينَ (٢٧). فالحديث يأتي بصيغة الماضي والمراد به المستقبل. لأن الجنة لم تخلق بعد، والرجل لم يدخلها، ومع ذلك



جاءت العبارة وكأن هذا قد حدث بالفعل.

#### دعوة عقلانية

أَمْ يَرُوْا كَمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنُ الْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لاَ يَرْجِعُونَ (٣٦) وَإِن كُلِّ لَمَا جَمِيعٌ لَدَيْنَاهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبَّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ (٣٣) مُحْضَرُونَ (٣٢) وَآيَةٌ هَّيْمُ الْأَرْضُ المُيْتَةُ أَحْيَيْنَاهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبَّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ (٣٣) وَعَجَلْنَا فِيهَا مِنْ الْعُبُونِ (٣٤) لِيَأْكُلُوا مِن ثَمَرِهِ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنْ الْعُبُونِ (٣٤) لِيَأْكُلُوا مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلْتُهُ أَيْدِيهِمْ وَيَمَّا لَا يَعْلَمُونَ (٣٦) وَآيَةٌ لَمْ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظُلِمُونَ (٣٧) وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرَّ لَمَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ (٣٨) وَالْقَمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلِّ فِي وَالشَّمْسُ عَبْرِي لِمُسْتَقَرَّ لَمَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (٣٨) وَالْقَمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلِّ فِي كَالْعُرْجُونِ الْقَمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلِّ فِي كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ (٤٩) لَا الشَّمْسُ يَنبَغِي كَمَا أَن تُذْرِكَ الْقَمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلِّ فِي كَالُونَ (٤٤) وَاللَّهُمُ مِن مَنْ مَنْكُونَ (٤٤) وَخَلَقْنَا لَكُمْ مِن مَنْلِهِ فَلَكُ يَشْبَحُونَ (٤٤) وَوَيَقُ لَمُ مُ النَّهُ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَوْدَ (٤٤) إِلَّا وَمَتَاعاً إِلَى حِينِ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ أَنَّهُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُمْ تُوْخُونَ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ أَنَّقُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُمْ تُوجُونَ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ أَنْفُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُمْ مُو مَوْلُونَ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ أَلَعُلُولُ الْمَالِقِيلُ لَقُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُمْ تُورُونَ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ مُؤْمُونَ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَمُلُولُونَ الْعَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ مُولَا مُؤْلُونَ الْقُولُ الْفَلُولُ الْفَلُولُ الْفَرْوَلَ الْفَلُولُونَ الْفَوْلُ مِنْ الْفَلُولُونَ الْفَالِقُولُ مِنَا عَلَى الْفُولُونَ الْفَوْلُ مِلَالْمُولُ الْفَلُولُ مِنْ الْفُلُولُ مِنْ الْفُولُ مِنْ الْفُقُو

وبعض الآيات السابقة يحاول من يزعم أن القرآن فيه إعجاز علمي، الاستشهاد بها، وهي: وَآيَةٌ هَّمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ(٣٧) وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرَّ لَمَّا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ(٣٨) وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ(٣٩) لَا الشَّمْسُ يَنَبَغِي لَمَا أَن تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلِّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ(٤٠).

ولن أذكر أقوالهم، ولكني أود أن أُذكّرُ القراء أن القرآن يخاطب قريشاً بها يعرفون، ولا يخاطبهم بحقائق علمية لن يعرفها البشر إلا بعد قرون. لأن كل ما يخاطبهم القرآن به يدخل في باب محاولة إقناعهم بالتفكير بالخلق لعلهم يستدلون به على قدرة الخالق على البعث الذي ينكرون. ولن يكون هناك أي حكمة من أن يخاطبهم القرآن عن أسرار فلكية لم يعرفوها ويستحيل عليهم تصور وجودها.

البعض يقول لماذا لا تكون مثل هذه الآيات تخاطبنا نحن ومن يعيش في عصرنا وما بعده؟ وهؤ لاء غابت عنهم حقيقة هامة، تتمثل في أن دعوة الرسول عليه الصلاة والسلام - كأي رسول آخر - تبدأ بإقناع المعاصرين لها بالإيهان بخطاب دعوي يتناسب مع مداركهم وتصوراتهم ومعارفهم، كخطوة أولى. وعندما يتكون مجتمع مسلم، تأتي الخطوة الثانية،



المتمثلة بنزول التشريعات الدينية ويكتمل الدين. وبعد اكتبال الدين ووجود التشريعات، لا حاجة للخطاب الدعوي، ويكتفى بتقديم تشريعات الدين لمن يرغب التعرف عليه. لذا لا يحتوي القرآن على أي خطاب دعوي لأناس سيأتون بعد عصر الرسول. فمن يرغب في التعرف على دين الله، عليه أن يتدبر تشريعاته، وله خيار القبول أو الرفض.

والآيات السابقة تقول لقريش إن الله خلق الليل والنهار، اللذين ترونها يتتابعان، وكأن أحدهما ينسلخ من الآخر، وهو من خلق الشمس التي ترونها تجري لمستقرها بالنسبة لعين الإنسان العادي (وجهة مغيبها)، وإن كانت لا تستقر ولا تغيب ولكنها دائمة الجريان لكن رجال عصر الرسول لا يدركون هذا. وخلق الله القمر الذي تشاهدونه يتنامى حتى يكتمل ويتناقص حتى يتوارى (هذا ما تراه العين) لكن القمر بالفعل لا ينمو ولا يكبر ولا يتوارى. وكها ترى عين الإنسان البسيط فالشمس كأنها تلاحق القمر ويلاحقها، ويراهما وكأن كل واحد منهما يسير في مجاله (الفلك) الخاص به.

# تأكيد أن من رفض الدعوة لن يؤمن

وَمَا تَأْتِيهِم مَّنْ آيَةٍ مِّنْ آيَاتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ (٢٦).

والآية تؤكد أن قريشاً لن تؤمن، ليس لأن الله قدر عليهم الكفر، ولكن لأنهم يسيرون على سنة سارت عليها كل الأمم، وهي أن من لا يؤمن في البداية فلن يؤمن مهما سمع من براهين مقنعة، أو رأى من آيات "معجزات». لأنه بمجرد تمسكه بموروثه وعدم قبول نقده سيرفض أي دعوة تخالفه بغض النظر إن كانت الدعوة صادقة أو لا.

وقريش لم تر آية (معجزة) من رسول الله، ومع ذلك فالعبارة التي صيغت بموجبها الآية كأنها تقول بتكرار مجيء الآيات لقريش. وهي في الواقع تقول: حتى لو افترض وجاءتهم كل آية طلبوا رؤيتها فلن يؤمنوا .

وتستمر السورة ...



انظر فقرة: الرسول لم يعط آيات حسية / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

# قريش أمرت بالإنفاق ولو لم تؤمن

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمْ اللهُ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْطُعِمُ مَن لَّوْ يَشَاءُ اللهُّ أَطْعَمَهُ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ(٤٧).

تقول الآية إن رجال قريش لم يستجيبوا لطلب الإنفاق، وقالوا حسب فهم الناس الخاطئ لمشيئة الله، أنه لو كان الله هو من أرسل محمداً لأطعم المؤمنين.

قريش مستمرة بالتساؤل: متى البعث يا محمد؟

وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٤٨).

وهو تساؤل لم تتوقف قريش عن طرحه أبداً، لأن الرسول لم يحدد لهم يوماً معلوماً لوقوعه، فكانوا يكررون السؤال لكي يحرجوا الرسول ويقنعوا أنفسهم بأنهم على حق في رفض الإيهان به. والجواب تحمله الآيتان التاليتان:

مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ(٤٩) فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَى أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ(٥٠).

دليل على أن كل من مات فسيشعر أن القيامة قامت لحظة موته، لأن ذاكرته ستتوقف عن التسجيل بمجرد موته، ولن يشعر بالوقت الفاصل بين موته والقيامة مهما طال.

وهو ما تتحدث عنه الآيتان اللاحقتان: (٥١-٥١): وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّمْ يَنسِلُونَ (٥١) قَالُوا يَا وَيْلَنَا مَن بَعَثْنَا مِن مَّرْقَدِنَا هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ الْمُرسَلُونَ (٥٢). فالقيامة ستكون بعد نشأة كون خاص بها. والصُّورُ كلمة في لغة القرآن المرجين – حتى الجيدين منهم مثل محمد مارمادوك بكتال القيسواما قال المفسرون واعتبروا الصوريعني البوق. والمفسرون اقتبسوا تأويلهم من التراث اليهودي الذي يستخدم البوق لإعلان المشاعر الدينية والأحداث الهامة لليهود، واليهود يقولون إن البوق سيستخدم لإعلان القيامة. وبطبيعة الحال القيامة لن تقوم إلا بعد انهيار هذا الكون ونشأة كون جديد، ولن يكون هناك مخلوق واحد حي، فمن سينفخ البوق ولمن سينفخ ومن سيسمعه؟

هو الإنجليزي من نسل نورماندي بحمد مار مادوك بكتال Mohammed Marmaduke Pickthall (۱۹۳۳ - ۱۹۳۹) كاتب
 ورواني عرف عنه دفاعه عن الدولة العثبانية وعن المسلمين بوجه عام، قبل إسلامه في العام ۱۹۱۷. وقد عاش في الهند لفترة
 وهناك قام بترجمة القرآن الكريم، وتعتبر ترجمه عند الكثيرين واحدة من أفضل تراجم القرآن للإنجليزية في كل العصور.



هل ينفخ لإبلاغ الله الواحد الحي؟

سبحانه فهو لا يحتاج لأن يعلن ويخبر عن الحدث الذي خلق.

والنفخ في الصور هنا يجسد قيام كون القيامة، وهو تصوير مماثل للحظة قيام الكون الحالي فيها يعرف بالانفجار العظيم. وقد سبق وذكر النفخ في الصور لتصوير انهيار الكون الحالي في سورة الحاقة: (١٣). وذُكِر النفخ في الصور لتصوير نشأة يوم القيامة في سورة النبأ: (١٨)، وسيتكرر ذكر الصور في سور قادمة.

وكأن السورة هنا تؤكد أن نهاية هذا الكون ستتشابه مع بدايته، وصورتها بالنفخة العظيمة حيث تتطاير المجرات وتصطدم ببعضها ويختل نظام الكون كله.

ونعود للآية: (٥١) التي تصور بعث الناس بصورة حسية وكأنهم ينسلون من الأرض. أما الآية: (٥١) فتصور حال الكافر لحظة بعثه يوم القيامة. فهو يتحسر على قيامه للبعث من مرقده (موته) ويتمنى لو لم يقم. وهو دليل على أنه لا يوجد عذاب للقبر، أو أي نوع من الحياة بعد مفارقة النفس جسد البشر. لأن الكافر لو كان يعذب في القبر - كما يزعم المفسرون والمحدثون - فسيفرح بقيام القيامة لأنه سيحصل على فترة راحة من العذاب الذي كان يتعرض له - جدلاً -في قبره، وبين دخوله النار بعد الحساب. لكنه - وكما تصرح الآية - يقول يا ليتني لم أقم من مرقدي. لقد كان في سبات ولم يكن يعذب.

والموت عبارة عن مفارقة النفس للجسد. والنفس هي الإنسان، وتحتاج لوعاء لكي تنشط. والوعاء الدنيوي هو الجسد. ولا يمكن للنفس أن تنشط وهي خارج الوعاء الحامل لها. ولذا فالموت عبارة عن حالة تكون فيها النفس في حالة خمول كما سبق وذكر.

ولو فهمنا هذا فمن المستحيل أن يكون هناك عذاب أو ثواب في القبر لأن المدفون في القبر هو الجسد «الوعاء الحامل للنفس» والذي لم يعد صالحاً للاستخدام بعد مفارقة النفس له. وستبقى النفس خاملة حتى ينهار هذا الكون ومن ثم ينشأ كون القيامة، وعندها سيكون لها حامل يتناسب مع الحياة الأبدية للقيامة. ولا حاجة للتذكير بأن الحساب يسبق العذاب أو الثواب، والحساب لا يكون قبل يوم القيامة.



## الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

# كل المخلوقات ستبعث في لحظة واحدة

(الآية:٥٣): إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةٌ وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ.

تصف إعادة الحياة يوم القيامة وكأنها صيحة عاد بموجبها كل الناس للحياة دفعة واحدة وفي وقت واحد. والعودة دفعة واحدة ستكون لكل المخلوقات في هذا الكون الدنيوي وليس فقط البشر.

(الآية: ٥٤): فَالْيُوْمَ لَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئاً وَلَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ.

الحساب سيكون بناءً على ما تسجله صحيفة الأعمال لكل شخص، وهو ما كررت تأكيده السور منذ بداية هذه المرحلة.

\*\* ويستفاد هنا دليل على أن الله لا يتعامل بالعواطف، فيغفر لهذا ويعذب هذا بالعاطفة. وكل شيء يخلقه في الدنيا والآخرة يسير حسب قوانين ثابتة لا تتغير. فالإنسان أعطي الخيار ليختار بحرية، وما يختاره سيسجل بآلية مزروعة في نفسه. أي أنه هو سيسجل أفعاله بنفسه، وهو سيحاسب نفسه بنفسه يوم القيامة عندما يستعرض صحيفة أعهاله، وهو من سيحكم على نفسه بالنار لاختياره طريق الضلال، أو الجنة باختياره طريق الصواب. دون تدخل مباشر من الله لا بمغفرة لكافر ولا بتعذيب مؤمن، وهذا منتهى العدل. ولن يكون من عدل الله المثالي المطلق بعد ذلك أن يتسامح رب العالمين مع مستحقي للنار ويدخله الجنة، وهو من اختار الضلال. أو أن يدخل النار من اختار الهداية وعمل لها.

# صور مجازية حسية لما في الجنة

إِنَّ أَصْحَابَ الْجُنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلٍ فَاكِهُونَ(٥٥) هُمْ وَأَزْوَاجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى الْأَرَائِكِ مُتَّكِؤُونَ(٥٦) لَهُمْ فِيهَا فَاكِهَةٌ وَلَهُم مَّا يَدَّعُونَ(٥٧) سَلَامٌ قَوْلاً مِن رَّبِّ رَّحِيم(٥٨).

الزوج المؤمن لن يغني عن زوجه الكافر من الله شيئاً: ضَرَبَ اللهُ مَثْلا لِّلَّذِينَ كَفَرُوا المُرَأَةَ نُوحِ وَالْمَرَأَةَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحِيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللهِّ شَيْئًا وَقِيلُ ادْخُلا النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ (١٠) التحريم.

ولا يمكن أن يكون المقصود بـ «هم وأزواجهم»، المؤمنون وأزواجهم، لأن المعنى لا يستقيم. فأصحاب الجنة هم: وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتَ مِن ذَكَرِ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ



فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ نَقِيرًا (١٢٤) النساء.

سواءً كان زوجاً أو زوجة أو لم يكن متزوجاً.

فمن هم أزواج أهل الجنة؟

تقول سورة البقرة: وَبَشِّرِ الَّذِين آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْيَهَا الأَنْهَارُ كُلِّمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رَّزْقًا قَالُواْ هَذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَتُواْ بِهِ مُتَشَابِهَا وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٢٥).

وهو ما تكرره سورة النساء: وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا لَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُّطَهَّرَةٌ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلاَّ ظَلِيلاً (٥٧).

والآيات لا تقول إن الرجال هم من سيكون لهم أزواج كها يحلو للمفسرين أن يؤولوها. ولكن الآيات تقول إن أهل الجنة سيكون لهم أزواج مطهرة. وأهل الجنة حسب ما قالت الآية (١٢٤) من سورة النساء هم من آمن وعمل صالحاً من ذكر أو أنثى. فالرجل سيكون له زوج مطهر في الجنة، وكذلك سيكون للمرأة زوج مطهر في الجنة.

وبطبيعة الحال لن يكون في الجنة تواصل جنسي، لأن الحاجة من الجنس – وهو التناسل – قد انتفت في الآخرة.

ويكون المقصود بالأزواج ليس زوجاً وزوجة من التزاوج، وإن خفي علي معناها.

### وعيد للمكذبين

وَامْتَازُوا الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ(٥٩) أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لَّا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ(٢٠) وَأَنْ اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ(٢١) وَلَقَدْ أَضَلَّ مِنكُمْ جِبِلَّا كَثِيراً أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ(٢٢) هَذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ(٣٣) اصْلَوْهَا الْيَوْمَ بِيَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ(٢٤).

المكذبون عبدوا الشيطان (طاعته)، وتركوا عبادة الله (طاعته)

# تصوير مجازي حسى جديد لصحيفة الأعمال

الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِهَا كَانُوا يَكْسِبُونَ.

الآلية المغروسة في النفس تسجل كل ما يصدر من الشخص وما تشعر به حواسه الخمس



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

منذ الولادة حتى الموت، وبناءً عليه تتم محاسبته كها ذكرنا. هنا تقول الآية أن هذه الآلية تسجل ما تفعله الأيدي والأرجل وستنطق، وهذا أقرب وصف لحقيقة عمل الآلية التي تسجل الأعهال والأفعال والأقوال.

وهناك آيات أخرى تقول: يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ(٢٤) النور. وتقول سورة فصلت: حَتَّى إِذَا مَا جَاؤُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ(٢٠) فصلت.

فالمهم هو أن يفهم الناس أن كل شيء يصدر من الإنسان يسجل من داخل النفس ذاتها (قول، فعل، عواطف، ...الخ) وبناءً على هذا السجل يحاسب ويكون المصير.

# الله قادر على معاقبة قريش في الدنيا

وَلَوْ نَشَاء لَطَمَسْنَا عَلَى أَعْيُنِهِمْ فَاسْتَبَقُوا الصَّرَاطَ فَأَنَّى يُبْصِرُونَ(٦٦) وَلَوْ نَشَاء لَمَسَخْنَاهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ فَهَا اسْتَطَاعُوا مُضِيَّا وَلَا يَرْجِعُونَ(٦٧).

وهو رد على تساؤل كررت قريش توجيهه للرسول أن يوقع الله بهم العقاب إن كان صادقاً. وهو نفس أسلوب الأمم السابقة، ومن ذلك ما قاله قوم شعيب لرسولهم: وَمَا أَنتَ إِلاَّ بَشَرٌ مَّتُلُنَا وَإِن نَّظُنُكَ لِمَن الْكَاذِبِينَ (١٨٦) فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِسَفًا مِّنَ السَّمَاء إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٨٧) الشعراء.

ولكنه سبحانه لن يفعل لأن كل شيء قرره الله لوقته، والعذاب سيكون بعد الحساب الذي لن يكون في الدنيا ولكن في الآخرة: وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَابَّةٍ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ (٦٦) النحل.

# ابتعاد السورة للحديث عن موضوع آخر

وَمَنْ نُعَمِّرْهُ نُنكِّسْهُ فِي الْخَلْقِ أَفَلَا يَعْقِلُونَ (٦٨).

دليل آخر لأساليب القرآن. هنا الآية تذكر حقيقة أن الإنسان لو طال به العمر فسيتردى فكره وقوته، وكأنها تكمل حديثاً عن هذا الموضوع، مع أنه لم يسبق أن ورد في السورة حديث عن أطوار العمر التي تمر بالإنسان.



## عود للرد على تهم قريش للرسول

وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشَّعْرَ وَمَا يَنبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُّبِينٌ(٦٩) لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيّاً وَيَحِقً الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرِينَ(٧٠).

ترد على اتهام قريش لمحمد بأن كلامه نوع من الشعر، وتقول إن ما يتلو عليهم ذكر لمن يرغب وهو قرآن مبين لإنذار من كان حياً (معنوياً) يعني يعقل ويهديه تفكيره للحق. وهذا دليل على أن الرسول لا يستخدم سوى القرآن في دعوته.

هنا الله جل شأنه يقول بأنه لا ينبغي لمحمد أن يقول الشعر: « وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنبَغِي لَهُ» فالشعر مذموم من الله.

# دعوة عقلانية للتفكير بالخلق الدال على قدرة الخالق على البعث

أَوَلَمْ يَرُوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَمُمْ مِمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَا أَنْعَاماً فَهُمْ لَمَّا مَالِكُونَ (٧١) وَذَلَّلْنَاهَا لَمُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ (٧٢) وَلَمُّمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَمَشَارِبُ أَفَلَا يَشْكُرُونَ (٧٧) وَاتَّخَذُوا مِن دُونِ اللهَّ آلِمَةٌ لَعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ (٧٧) وَاتَّخَذُوا مِن كُونِ اللهَّ آلِمَةٌ لَعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ (٧٧) وَالْحَذُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ (٧٧) أَوَلَمْ يَرَ الْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُونَ مَعْ مُحْمَرُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيمٌ مُّيِينٌ (٧٧) وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِيهِ الْعِظَامَ وَهِي رَمِيمٌ (٨٧) قُلُ وَنَسِي خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِي رَمِيمٌ (٨٧) قُلُ خَصِيمٌ مُّيهِ اللَّذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ الشَّجَرِ قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ الشَّجَرِ الْأَخْصَرِ نَاراً فَإِذَا أَنتُم مِّنُهُ تُوقِدُونَ (٨٠) أَولَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى اللهُ عَلَى مَنْ الشَّجَوِ مَنَا اللَّذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ الشَّجَرِ عَلَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَهُو الْمَالُونُ الْمَلُونَ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُمُ بَلَى وَهُو الْحَلَى الْمَالِمُ اللَّذِي خَلُونَ (٨٧) إِنَّا أَمْرُهُ إِنَا أَوْادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (٨٧) فَيَا مِنْ اللَّهُ مَا يَلُ وَهُو الْمَلُونُ كُلُّ شَيْءً وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٨٧).

# يمكن أن نستفيد من هذه الآيات أدلة أخرى، منها:

 دليل مخالف لنظرية أن الدواب قد تم تدجينها من قبل الإنسان فتحولت من متوحشة إلى مستأنسة كالخيل والجال والبقر والحمير والأغنام. الآيات تؤكد أن الأنعام خلقت مستأنسة: وَذَلَّلْنَاهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ (٧٢).

بينها خلق الله جل شأنه حيوانات جائرة «متوحشة»: وَالْحَيْلُ وَالْبِغَالُ وَالْخَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ(٨) وَعَلَى الله قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَآئِرٌ وَلَوْ شَاء لَهَدَاكُمْ



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

# أَجْمَعِينَ (٩) النحل.

- (الآيتان: ٧٤–٧٥) أول مرة تذكر الآيات أن قريشاً تعبد آلهة لا حيل لها ولا قوة (أصنام).
- (الآية: ٧٦) تشير إلى أن الرسول تزايدت عليه الضغوط النفسية المتمثلة بتهجم رجال قريش عليه: فلا يجزنك قولهم.
- آخر الآيات: (٨١-٨٣) تقول إنهم لو فكروا بقدرة الله لعرفوا أنه خلق السهاوات والأرض وهي أعظم من خلق الإنسان. وأنه سبحانه إذا أراد أن يخلق شيئاً فيقول له كن فيكون. بمعنى أن يضع الله القوانين وبموجبها يتولد الخلق ويسير دن حاجة لشغل لخلقه ولا مراقب له. فالقوانين أوجدت الخلق وسيرته، فتبارك الله رب العالمين. والمتفكر بخلق الله يجد أن الكون خلق بـ «كن» (مجموعة من القوانين الفيزيائية الثابتة) ويسير بموجب قوانين ثابتة. وكل خلق الله يسير بدقة وقوانين ثابتة. فقوله: كن! لا يعني أن خلق الكون واكتهاله بصورته الحالية حدث بلحظة، لكنه انبثق من لا شيء بلحظة، نتيجة لقوانين ثابتة ثم مر بمراحل طويلة جداً حتى أصبح بصورته الحالية، نتيجة لأن القوانين التى أبدعها الله تحتاج لفترة للتفاعل وتكون الخلق.

#### (۳۷)القدر

امتداداً لمهاجمة قريش للرسول، كانوا يلاحقونه بالأسئلة سخرية منهم به وعدم تصديق له، وليس للمعرفة واليقين. ومن الأسئلة التي وجهتها قريش لمحمد كان التساؤل عن بداية تلقيه الوحي، متى كان؟

وهو سؤال كررته قريش كثيراً، وجاء جوابه في عدد من السور، لكن سورة القدر جاءت بكاملها للرد على هذا السؤال:

إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ (١) وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ (٢) لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرٍ (٣) تَنزَّلُ الْمُلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ (٤) سَلَامٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ (٥).

عرض (يعني من لا شيء) وهو ما يعني: كن.

عرض (يعني من لا شيء) وهو ما يعني: كن.



انظر فقرة: نظرية تدجين الحيوانات غير صحيحة / قسم أدلة من الفرآن.

فالسورة تقول إن بداية تلقي محمد للوحي كان في ليلة أصبحت مباركة لأن الوحي بدأ النزول فيها، وليس لأنها ليلة مقدسة أصلاً، كما ترسخ لدينا بواسطة المفسرين. وقد تولى القرآن الإجابة في السورة نفسها عما تعني ليلة القدر: « لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرٍ» بسبب « تَنَزَّلُ الْمُلَاثِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهم مِّن كُلِّ أَمْرٍ» والروح هو القرآن، كما ورد في عدة سور منها:

يُنَزِّلُ الْمُلائِكَةَ بِالْرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنْذِرُواْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاتَقُونِ (٢) النحل.

وورد في مكان آخر من السورة نفسها: قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَّبِّكَ بِالْحُقِّ لِيُثَبِّتَ الَّذِينَ آمَنُواْ وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ (١٠٢) النحل.

وتقول سورة الشورى: وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيهَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا خَبْدِي بِهِ مَنْ نَشَاء مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم(٥٢).

وقد استمرت تلك الليلة التي بدأ نزول الوحي فيها سلاماً على الرسول « سَلَامٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ». وقد كانت بالفعل ليلة لا تنسى، ولم يكن هناك ليلة تقدر فيها الأرزاق ولا ليلة نزل فيها كل الوحي دفعة واحدة من اللوح المحفوظ إلى السهاء الدنيا. ^

وقد تكرر ذكر هذه الليلة التي بدأ فيها نزول الوحي «ليلة القدر» في سور أخرى، لأن قريشاً كررت السؤال، ومن ذلك ما جاء في سورة الدخان من سور المرحلة القادمة: إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ(٣) فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ (٤) أَمْراً مَّنْ عِندِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ(٥).

كها تكرر مرة ثالثة في المدينة أثناء الحديث عن رمضان والصيام، وذلك في قوله تعالى: شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِيَ أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لَّلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُواْ الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُواْ اللهِ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٨٥) البقرة.

ثم نزلت سورة



١ - هذه العبارة التي تحتها خط قام المدقق اللغوي عبد الحمن أسعد (أبو حزم) من إعادة صياغتها بهذا الشكل.

#### (۳۸)الرحمن

هذه السورة فريدة في خطابها الموجه للثقلين: الجن والإنس. وبها أنها من سور المرحلة الرابعة التي يكون المخاطب فيها قريشاً فقط، فالإنس هنا تمثلهم قريش. وتكون السورة تخاطب قريشاً والجن وكل مخلوقات لا مرئية في الكون قد تمر بالأرض وتستمع للقرآن.

ويحتمل أن مخاطبتها للجن جاء بعد أن استمع نفر منهم لتلاوة الرسول ونقلوا ذلك لقومهم فبدأت جموع منهم تحرص على المجيء والاستماع للرسول وهو يتلو القرآن، فنزلت هذه السورة تخاطبهم وتؤكد لهم أن دعوة محمد موجهة لهم أيضاً. ويدخل ضمن مصطلح «الجن» كل مخلوقات حية في الكون خافية على الناس ولا يرونها.

والسورة بمجملها تقرر عدداً من الحقائق.

الرَّحْنُ (١) عَلَمَ الْقُرْآنَ (٢) خَلَقَ الْإِنسَانَ (٣) عَلَّمَهُ الْبَيَانَ (٤) الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانِ (٥) وَالنَّجْمُ وَالشَّجْرُ يَسْجُدَانِ (٦).

فالله جل جلاله هو من علم القرآن، بمعنى أنزله على رسوله الذي بواسطته يتعلمه الناس، وهذا مثال على أسلوب القرآن المميز.

والله جل شأنه خلق الإنسان، وعلمه البيان «الكلام».

والله جل شأنه خلق كل الكون بدقة وقوانين ثابتة لا مجال فيها للتخمين ولا الارتجال: « الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانٍ». فكل جرم سهاوي يسير في مساره بناءً على قوانين ثابتة أوجدت الكون وسبرته.

والنجم والشجر يتبعان قوانين الله التي أودعها. فالنجوم تسبح في الفضاء بموجب قوانين ثابتة خلقها الله، والشجر ينمو ويثمر نتيجة لقوانين ثابتة وضعها سبحانه.

# الغش التجاري

وَالسَّمَاء رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ(٧) أَلَّا تَطْغَوْا فِي الْمِيزَانِ(٨) وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ(٩).

الآيات تؤكد على قانون الغش التجاري الذي ورد في سورة المطففين السابقة، وتقول إن الله وضع الميزان، ويقصد به النزاهة والعدل المثالي، وأوجب النزاهة والعدل على كل تعاملات



الحُلق بعيداً عن الغش، كما ورد في سور أخرى مثل: لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُّ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللهُ قَوِيٌّ عَزِيزٌ (٢٥)الحديد.

وسورة الرحمن توجب الحرص على الصدق والشفافية لكل ما يقدم للغير، بعيداً عن الغش مها صغر.

#### دعوة عقلانية

ثم تورد السورة بعض الحقائق التي لو فكرت فيها قريش لعرفت أن الله جل شأنه قادر على البعث: وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ(١٠) فِيهَا فَاكِهَةٌ وَالنَّخُلُ ذَاتُ الْأَكْمَامِ(١١) وَالْحَبُّ ذُو الْعَصْفِ وَالرَّيْحَانُ(١٢) فَبَأَيِّ آلَاء رَبَّكُمَّا تُكَذِّبَانِ(١٣).

فالأرض جعلها الله صالحة للحياة، وهو المقصود بهذه الآيات، وليس المهم أن نتوسع في معنى العصف ولماذا ذكرته السورة هنا وكأنه هو المهم؟

### خلق الإنسان

خَلَقَ الْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ كَالْفَخَّارِ (١٤).

مر خلق الجيل الأول للسلالات البشرية الحالية بأطوار (حقب) زمانية، منها طور تكون الطين على شكل صلصال .

## الجن مخلوقات من طاقة

وَخَلَقَ الْجَانَّ مِن مَّارِج مِّن نَّارٍ (١٥) فَبِأَيِّ آلاء رَبَّكُمُ اتُّكَذِّبَانِ (١٦).

السورة تؤكد حقيقة أن الجن مخلوقات من طاقة، كها ورد في سورة الحجر: وَالْجُانَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّادِ السَّمُوم (٢٧).

وخلقهم من طاقة يعني أنه لا أجساد لهم ولا يمكن رؤيتهم، ويشاركهم في هذا خلق كثير في الكون لا نعلم منهم سوى الملائكة. فكل مخلوقات الله في الكون اللاجسدية هي مخلوقات من نار، ولا ينحصر هذا بالجن الذين يعيشون في محيط الأرض، ولا بالملائكة الذين ذكرهم القرآن.



١ انظر فقرة: خلق الإنسان/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

## المشرقان والمغربان

وتقول السورة: رَبُّ المُشْرِقَيْنِ وَرَبُّ المُغْرِيَيْنِ(١٧) فَبِأَيِّ آلَاء رَبَّكُمَا ثُكَذِّبَانِ(١٨).

وقد تكلف المفسرون في تقديم قصص مختلف ومتخالف عن المقصود بالمشرقين والمغربين، ولو عقلوا أن القرآن يخاطب المخاطب حسب ما يرى ويعرف وما تتسع له مداركه، لعرفوا أن قريشاً لم تعترض على هذه العبارة وفهمتها، كما لم تعترض على عبارات أخرى ذكرها القرآن عن المشرق والمغرب، مثل: فَلَا أُقْسِمُ بِرَبِّ المُشَارِقِ وَالمُغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ (٤٠) المعارج. وقوله تعالى: قَالَ رَبُّ المُشْرِقِ وَالمُغُرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَّا إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ (٢٨) الشعراء. وبالتالي فالمقصود بالشرق أو المشرقين أو المشارق هو واحد، كما المغرب والمغربان والمغارب. وهو ما تراه قريش وتشاهده، من اختلاف أماكن شروق وغروب الشمس بين والمناد، والمعرون.

### التقاء مياه بحرين

وتقول السورة: مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ(١٩) بَيْنَهُمَّا بَرْزَخٌ لَّا يَبْغِيَانِ(٢٠) فَبِأَيِّ آلَاء رَبَّكُمَّا تُكَذِّبَانِ(٢١) يَخْرُجُ مِنْهُمَّا اللُّوْلُؤُ وَالمُرْجَانُ(٣٢) فَبِأَيِّ آلَاء رَبَّكُمًّا نُكَذِّبَانِ(٣٣)

هذه الآيات يستدل بها من يروج لمعجزات علمية في القرآن، ويقولون إن ظاهرة احتفاظ النهر بمياهه لفترة بعد أن يصب في البحر لم تعرف إلا في العصر الحديث، في محاولة لإقناع غير المسلم أن القرآن يحوي معجزات علمية. وبطبيعة الحال إن كانت السورة تتحدث عن التقاء ماء نهر بهاء بحر فيمكن ملاحظة أن مياه النهر تحتفظ بلونها المختلف عن مياه البحر لمسافة في البحر إلى أن تختلط به وتضمحل. وهذه يمكن مشاهدتها في أي مكان يلتقي فيه نهر وبحر أو حتى نهرين جاءا من مكانين مختلفين، لكنها لا تمثل ظاهرة علمية للتو اكتشفها الإنسان. وأهل الخرطوم (عاصمة السودان) اعتادوا رؤية النيل بلونين في المنطقة التي يلتقي فيها النيل الأزرق بالنيل الأبيض، ومنذ آلاف السنين قبل الإسلام. وكذلك الحال في منطقة صب النيل بالبحر الأبيض المتوسط، وفي أي مكان يلتقي فيه نهران أو نهر وبحر أو حتى بحران. ومما بقي في الذاكرة من أيام الدراسة أن نهر الأمازون تحتفظ مياهه بلونها وحلاوتها لعدة كيلومتراد، داخل المحيط الأطلسي، لأن كمية مياه النهر هائلة. فالآيات تتحدث عن ظاهرة معروفة من قبل وجود الإنسان على الأرض، ولا تتحدث عن شيء



بجهول لقريش الذين تخاطبهم الآيات، ولن يعرفه الناس إلا بعد قرون. وقريش لابد أنها لاحظت هذه الظاهرة عند وصول مياه الأمطار في الأودية التي تنحدر من جبال السروات إلى البحر القريب من مكة وكيف أنها تحتفظ بلونها لمسافة في البحر. وقد لاحظت عند التقاء مياه واديين، أن مياه كل واد مختلفة عن الآخر وأنهما يبقيان لفترة بعد التقائهما وكل واحد محتفظ بلونه.

#### دعوة عقلانية

وَلَهُ الْجَوَارِ المُنشَآتُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَامِ (٢٤) فَبِأَيِّ آلَاء رَبُّكُمَا ثُكَذِّبَانِ (٢٥).

الآية ٢٤ تفيد أن قريشاً اعتادت رؤية السفن في البحر الأحمر القريب منها، ولابد أنها استخدمتها في رحلات رجالها للسودان (الحبشة) القريبة والتي تقع في الجهة الأخرى من البحر الأحمر، وقد يكون رجال قريش ركبوا البحر لجهات أخرى.

# كل المخلوقات الحية في الكون ستفنى قبل يوم القيامة

كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ(٢٦) وَيَبْفَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الجُلَالِ وَالْإِكْرَامِ(٢٧) فَبِأَيِّ آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ(٢٨).

# الجن ممنوعون من التجول في الفضاء

يَسْأَلُهُ مَن فِي السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ (٢٩) فَيِأَيَّ آلَاء رَبَّكُمَّا تُكَذَّبَانِ (٣٠) سَنَفُرُغُ لَكُمْ أَيُّهَا الثَّقَلَانِ (٣١) فَيِأَيِّ آلَاء رَبَّكُمَّا تُكَذَّبَانِ (٣٣) يَا مَعْشَرَ الْحِنَّ وَالْإِنسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ فَانفُذُوا لَا تَنفُذُونَ إِلَّا بِسُلْطَانِ (٣٣) فَيَأَيِّ آلَاء رَبَّكُمَّا تُكذَّبَانِ (٣٤) يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُواظٌ مِّن نَّارٍ وَنُحَاسٌ فَلَا تَنتَصِرَ انِ (٣٥) فَيِأَيُّ آلَاء رَبَّكُمَا تُكذَّبَانِ (٣٤).

وتشير الآية: (٣٣) أن الإنسان يحتاج لسلطان «وسيلة» لكي يستطيع التجول في الفضاء، قادرة على تفادي الشهب ومخلفات النحاس والصخور بين الكواكب والمجرات.

# صورٌ مجازيةٌ حسية لانتهاء الكون، ولما في النار والجنة

فَإِذَا انشَقَّتِ السَّمَاء فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالدَّهَانِ(٣٧) فَبِأَيِّ آلَاء رَبَّكُمُ الْكَذَّبَانِ(٣٨) فَيَوْمَئِذٍ لَّلَا يُشْأَلُ عَن ذَنيهِ إِنسٌ وَلَا جَانٌّ(٣٩) فَبِأَيَّ آلَاء رَبِّكُمَا ثُكَذَّبَانِ(٤٠) يُعْرَفُ المُجْرِمُونَ بِسِيمَاهُمُ



فَيُوْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالْأَقْدَامِ(٤١) فَبِأَيَّ آلَاء رَبَّكُمَا ثُكَذَّبَانِ(٤٢) هَذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذَّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ(٤٣) يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمِ آنِ(٤٤) فَبِأَيِّ آلَاء رَبَّكُمَا ثُكَذَّبَانِ(٤٥).

# الجنة تتألف من مستويين

وَلَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَتَانِ (٤٦) فَيِأَيِّ آلَاء رَبُّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٤٧) ذَوَاتَا أَفْنَانِ (٤٨) فَيِعَمَا مِن كُلِّ رَبَّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٤٩) فَيِعَمَا مِن كُلِّ وَبَكُمَا تُكَذَّبَانِ (٥٩) فَيَأْنِ عَلَى فُرُسْ بَطَائِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقِ فَاكِهَةٍ زَوْجَانِ (٥٩) فَيَعَى فَرُسْ بَطَائِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقِ فَاكِهَ وَرُجَى اَفِيقِيَ عَلَى فُرُسْ بَطَائِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقِ فَاكِهَ وَجَنَى اجْتَنَيْنِ دَانِ (٤٩) فَيِأَيِّ آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٥٩) فِيهِنَّ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنسٌ قَبْلَهُمْ وَلَا جَانٌ (٥٩) فَيِأَيِّ آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٥٩) كَأَنَّهُنَّ الْيَاقُوتُ وَالْمُرْجَانُ (٨٥) فِيقِيَّ الْاَعْدَى وَلَا جَانٌ (٥٩) فَيَأَيِّ آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٩٣) كَأَنَّهُنَّ الْيَافُوتُ وَالْمُرْجَانُ (٨٥) فَيَأِي آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٩٣) مُذْهَامَّنَانِ (٤٦) فَيَأَي آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٩٦) مُذْهَامَتَانِ (٤٦) فَيَأَي آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٩٦) مُذْهَامَتَانِ (٤٦) فَيَأِي آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٩٦) مُذْهَامَ تَكَانِ (٩٦) فَيَأِي آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٩٣) مُؤْيَى آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٩٨) مُورًى مَنْ رُحِيهَا جَنَدُنَ (٩٦) فَيَانِ نَصَّانُ (٩٦) فَيَانِ نَصَّانُ (٩٦) فَيْلَى الْاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٩٧) فَيَعِمَا تُكَذِّبَانِ (٩٧) مُورٌ مَقْصُورَاتٌ فِي الْجِيَامِ (٧٧) فَيِلَى آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٩٧) مُنَكِيْنَ عَلَى رَفْرِ فِ خُصْرٍ وَعَنْقَرِيَّ حِسَانٍ (٧٧) فَيَأَي آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٩٧) مُنَكِيْنَ عَلَى رَفْرِ فِ خُضْرٍ وَعَنْقَرِيَّ حِسَانٍ (٧٧) فَيَاتُ آلَاء رَبَّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٧٧) مُنَكِيْنَ عَلَى رَفْرِ فَالُهُمْ وَلَا جَانٌ (٤٧) فَيَأَيُّ آلَاء رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٧٧) مَنَّكِيْنَ عَلَى رَفْرِ فِ خُصْرٍ وَعَنْقَرِي حِسَانٍ (٧٧) فَيَأَيُّ آلَاء رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٧٧) مَنَّكِيْنَ عَلَى رَفْرِ فِ وَمُنْ مُولِكُولُ اللْمُ مُنَانُ (٧٧) فَيَا مُنْ عَلَى رَفْرَقِ فَى الْمُعْرَامُ (٧٧) مَنْكُونِ وَالْمُ وَالْمُ كُولُ مُنْ الْمُعْرَامُ (٧٧) مُنْكِيْنَ عَلَى رَفُولُ وَالْمُ مُنْكُولُ اللْمُ الْمُعْرَامُ (٧٧) مُنْكُولُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُلْكُ

وقد ذكرت سورة الواقعة حقيقة أن الجنة بمستويين، والسورة هنا تكرر ذلك.

والآيات تذكر الحور للمرة الثانية بعد سورة الواقعة في الآيات: (٥٦، ٧٢، ٧٤). ومن المناسب أن نُدكِّر أن السور التي تخاطب قريشاً هي في الواقع تخاطب رجال قريش ولا تخاطب نساءها، باستثناء سورة المسد التي ذكرت امرأة أبي لهب. ولا تخاطب السور الموالي والعبيد طوال المراحل الأربع الأولى للدعوة في مكة. وهذا بسبب أن كبراء قريش هم من يقود مجتمع مكة ويرسم سياسة البلد، ويقف موقف العداء لدعوة محمد، والبقية تبع لهم. لذا فالقرآن يخاطبهم ويدعوهم للإسلام، وكل الصور الحسية في الجنة لترغيبهم. وهذه الصور لا تصور واقع الجنة، ولكنها أسلوب مجازي للترغيب فقط. وكأنها تقول لهم إن كنتم تحبون المتع الدنيوية ففي الجنة متع أفضل. فالخمر الذي تشربون ستجدون أفضل منه،



والفواكه والثهار والمياه والأنهار...الخ. وإذا كنتم تستمتعون بالنساء والجواري ففي الجنة متع أفضل أطلق عليها القرآن «حور».

والجنس ضرورة دنيوية لبقاء الجنس البشري واستمراره، ولو لم يكن بهذه الرغبة القوية فسينقرض الجنس البشري. أما يوم القيامة فلن يكون هناك تناسل، وبالتالي فلن يكون هناك حاجة للجنس'.

ولأن النساء لم يكن لهن دور في صنع قرارات المجتمع المكي وكذلك المدني فلم يخاطبهن القرآن بصور حسية لما ينتظرهن في الجنة. مع أن الجنة وما فيها من متع حقيقية لا نعلم عنها شيئاً، متاحة للرجل والمرأة على حد سواء، كها يؤكد القرآن: وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِخَاتَ مِن ذَكُرِ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَئِكَ يَدُخُلُونَ الجُنّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ تَقِيراً (١٢٤) النساء.

وتستمر سور هذه المرحلة التي تتشابه في ملامحها، وبداياتها وأسلوبها الصارم ومواضيعها. والتي منها الوعيد الشديد لقريش، وشحذ همة الرسول للصبر على الأذى النفسي نتيجة ما يلقاه من سخرية.

#### (۳۹)النجم

سورة تردّ على اتهامات قريش للرسول التي تعالت وتكررت بلا انقطاع، من أنه كاذب يهذي بعبارات غير معتادة ويزعم أنها من الله.

# الرسول رأى الملك المكلف بالوحى مرتين

وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى(١) مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى(٢) وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَى(٣) إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَيْ يُوحَى(٤) عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى(٥) ذُو مِرَّةٍ فَاسْتَوَى(٦) وَهُوَ بِالْأُقُونِ الْأَغْلَى(٧) ثُمَّ دَنَا وَحَيْ يُوحَى(٤) فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى(٩) فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى (١٠) مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا وَأَى (١١) أَفَتُهَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى(١٢) وَلَقَدْ رَآهُ نَزُلَةً أُخْرَى(١٣) عِندَ سِدْرَةِ المُنتَهَى(١٤) عِندَهَ المُنتَهَى (١٤) عَندَهَا السَّدْرَةَ مَا يَغْشَى (١٦) مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى (١٧) لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى(١٨).

(الآيات: ١-٤) تأكيد قاطع أن محمداً (صاحبكم يا قريش) لم يضل ولم يغو، وما يتلو عليكم ليس من عباراته الشخصية، بل وحي يوحى. وهي تأكيدٌ على أن الرسول يدعو



بالقرآن فقط، ولا يستخدم كلهاته الشخصية للدعوة.

(الآية: ٥) تقول: الوحي الذي يتلوه الرسول تعلمه من أحد الملائكة والذي له قوى خارقة (الآية: ٥) تقول: الوحي الذي يتلوه الرسول تعلمه من أنه مخلوق نوراني "من طاقة". وقد تشكل بالفعل بهيئة مرئية في الأفق أمام محمد قبل أن يتلقى الوحي، لإثبات أن محمداً أصبح رسولاً لله، وكان هذا في بداية البعثة ومع أول نزول للوحى.

وكون القرآن لم يخبرنا قبل هذه السورة عن هذا، لأن الإخبار بها سبق وحدث جاء كرد لتساؤلات قريش التي كانت تسأل الرسول أن يخبرها كيف يتلقى الوحي من السهاء ومن يحمله له ..الخ.

فتقول السورة إن محمداً علمه أحد الملائكة والذي سبق أن رآه مرتين:

الأولى رآه في الأفق، حيث اقترب من محمد حتى كان قاب قوسين أو أدنى (مجاز يقصد به الاقتراب كثيراً). تلا ذلك تلقي محمد الوحي للمرة الأولى: فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى" ممثلاً بسورة الفاتحة.

وقد كانت رؤية محمد للملك حقيقة ولم تكن تهيؤات: " مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى" فكيف تمارونه (تتحدونه) على أنه لم ير ما رآه بالفعل: " أَفَتُهَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى".

وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى(١٣) عِندَ سِدْرَةِ المُنتَهَى(١٤) عِندَهَا جَنَّةُ الْمُأْوَى(١٥) إِذْ يَغْشَى السَّدْرَةَ مَا يَغْشَى(١٦) مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى(١٧)

محمد رأى ذلك الملك مرة أخرى، وكان ذلك عندما نزل الملك على الأرض بقرب شجرة سدر كانت على حافة أرض عشبية (أو التي تسمى حالياً «روضة» في كثير من مناطق جزيرة العرب) . ونتيجة لقرب الملك من الشجرة غشيها حالة غير طبيعية فقد تكون ذبلت أو احترقت لأن الملك مخلوق من طاقة أثرت على الشجرة. وكانت الرؤية حقيقية وليست تهيؤات، ورؤيته للملك من آيات ربه الكبرى التي جعلته يتأكد أنه أصبح رسولاً لله وعلى علاقة بالسهاء. بينها صورت كتب التراث الحادثة صوراً خرافية - ونقلوا شجرة السدر

٢ الروضة أرض تجتمع فيها مياه الأمطار في الفيافي أكثر من غيرها كونها منخفضة نسبياً عما حولها مما يسمح ببقاء ماء المطر مدة أطول قبل أن يتبخر، فيعمل على نمو الخشائش والنباتات الصحراوية، وعودة الحياة للأشجار، فتتحول إلى جنة.



ا - الاسم العلمي Zizyphus Vigaris من عائلة Rhamneae. وهي شجرة بوية معروفة في جزيرة العرب ولها ثمر مستدير بحجم الكرز ولونه يكون أخضر ثم يصفر ويميل للاحرار قلبلا عندما ينضج.

#### تدبر القرأن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

الأرضية المعروفة في طول جزيرة العرب وعرضها - إلى تحت عرش الرحمن حيث لا أحد من الخلق - بها في ذلك محمد - يستطيع الوصول إلى هناك. وتصوير أن لله عرشاً (كرسي للجلوس) وأنه في مكان ثابت هو تجسيم لله يتنزه سبحانه عنه. فهو جل وعلا لا يحده زمان ولا مكان.

ولم يشعر الرسول بالهلع والخوف ولم يركض كالأهبل إلى خديجة وابن عمها المختلق (ورقة)، كما صورته كتب التراث: « مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى».

# فها الذي رأته قريش

لَقَدْرَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى(١٨) أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْغُزَّى(١٩) وَمَنَاةَ الثَّالِئَةَ الْأُخْرَى(٢٠) إذا كان محمد رأى هذه العلامات الكبرى من ربه المتمثلة برؤية أحد الملائكة، وتلقي الوحى، فها الذى رأيتموه؟

أنتم يا قريش رأيتم أصنام اللات والعزى ومناة، فهل هي التي علمتكم عقائدكم الموروثة التي تتمسكون بها؟

وعبارة القرآن تسخر منهم وتقول إن عقائدكم الوثنية ليس لها علاقة بالسياء، وليس لها أصل ومصدر إلا أن تكون أصنامكم الثلاثة التي لا تنطق قد علمتكم إياها.

المفسرون يقولون على لسان سعيدابن جبير إنه عندما قرأ النبي: أَفَرَ أَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعُزَّى (١٩) وَمَنَاةَ النَّالِيَّةَ الْأُخْرَى (٢٠)، ألقى الشيطان على لسان الرسول فنطق: تلك الغرانيق العلى، وإن شفاعتهن لترتجى. فسجد رسول الله عليه الصلاة والسلام، فقال المشركون: إنه لم يذكر آلهتهم قبل اليوم بخير، فسجد المشركون معه، فأنزل الله: وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلاَ نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ الله مَّا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ الله وَالله عَلَيْ الشَّيْطَانُ فَمَ يُحْكِمُ الله وَالله عَلْمَ وَالْقَاسِيةِ وَلَوْمِهُمْ وَإِنَّ الظَّالِينَ لَفِي شِقَاقِ بَعِيدِ (٥٣) وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الحَقِي مِن رَبِّكَ فَيُومِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الله قَادِ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٥٥) وَلا يَزَالُ وَلَوْ الْذِينَ كَفَرُوا فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ حَتَى تَأْتِيَهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَقِيمٍ (٥٥) الحج. ولو صدقنا ما سبق فالرسول كان يهذي بها يسوس به الشيطان له ويقول للناس هو من عند الله.



ولكي نعرف أن سعيد ابن جبير كغيره من المفسرين يهرفون بها لا يعرفون، نقول: سورة النجم نزلت في النصف الأول من زمن الدعوة في مكة، بينها نزلت الحج بعدها بسنوات وفي الأيام الأخيرة قبل هجرة الرسول. لكن لأن المفسرين قطعوا أوصال الآيات وألغوا ترابط القرآن بقولهم إنه ينزل آية أو بعضها هنا، وآية من سورة أخرى هناك. واستباحوا لأنفسهم أن يختلقوا ما يشاءون من القصص حول نزول آية في سورة النجم، ووصلها بآيات سورة الخج، لكي يطعنوا في القرآن بقولهم إنه يحتوي على نصوص مصدرها الشيطان وليس الله. وإلا فسورة النجم تبدأ بالتأكيد على أن الوحي الذي يتلوه الرسول على قريش حق، ومصدره الله، ونزل به على قلبه أحد الملائكة والذي سبق للرسول رؤيته مرتين، وأن رؤيته للملك حقيقة وليست خيالاً أو تهيؤات (الآيات: ١-١١).

ثم تسأل الآيات قريشاً: أَفَتُهَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى(١٢)؟

والمهاراة هي الرهان: تقول لأحدهم: أماريك بعشرة دراهم إن أنت استطعت قراءة خطي. وتكمل الآيات قائلة إن الرسول رأى الملك مرة أخرى: وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةٌ أُخْرَى(١٣) عِندَ سِدْرَةِ المُنْتَهَى(١٤) عِندَهَا جَنَّةُ المُأْوَى(١٥) إِذْ يَغْشَى السَّدْرَةَ مَا يَغْشَى(١٦) مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى(١٧) لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى(١٨).

ثم تقول الآيات لقريش: إذا كان الرسول قد رأى الملك الذي يمده بالوحي من الله، فها الذي رأيتموه أنتم غير أصنامكم: أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعُزَّى(١٩) وَمَنَاةَ الثَّالِئَةَ الْأُخْرَى(٢٠). وهذا تجريح وسخرية بالأصنام وليس مديحاً لها يا ابن جبير ويا كتبة كتب التراث. ثم تتواصل آيات السورة، دون أن يكون هناك مكان لخزعبلات المفسرين وقصصهم.

## قريش تعتقد أن الملائكة بنات الله

للمرة الثانية بعد سورة الجن تشير آيات سورة النجم إلى أن قريشاً تعتقد أن الملائكة بنات الله، وسنرى سوراً فيها بعد تعيد الحديث عن هذا:

أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْأُنْتَى(٢١) تِلْكَ إِذاً قِسْمَةٌ ضِيزَى(٢٢) إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَاء سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللهُّ بِهَا مِن سُلْطَانٍ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءهُم مِّن رَّبِّهِمُ الْمُتَدَى(٢٣).



#### تدبر القرأن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

وقريش تشترك مع عقائد أخرى في الظن بأن الملائكة جنس مؤنث، وبها أنها في السهاء (بالنسبة للأرض) فقريش تعتقد أنهم يعيشون بقرب الله جل وعلا وبالتالي فلابد أنهم بناته. والملائكة وكل مخلوقات الله اللاجسدية ليس لها جنس، فهي ليست مؤنثة ولا مذكرة، لأنها لا تتناسل.

وتؤكد السورة بعض الحقائق:

أَمْ لِلْإِنسَانِ مَا تَمَنَّى(٢٤) فَلِلَّهِ الْآخِرَةُ وَالْأُولَى(٢٥) وَكَم مِّن مَّلَكٍ فِي السَّهَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئاً إِلَّا مِن بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللهُ لِّن يَشَاءُ وَيَرْضَى(٢٦).

وهنا لابد من الإشارة إلى أن الملائكة لن تشفع للناس يوم القيامة (بالمفهوم السائد للشفاعة) وهو المرادف لمعنى لفظ «الواسطة». برغم أن الآية تقول: « إِلَّا مِن بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللهُ لَن يَشَاءُ وَيَرْضَى» فهذا لا يعني أنهم سيشفعون وإنها هو أسلوب القرآن، وهو مماثل لقوله تعالى: يَوْمَئِذٍ لَّا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً (١٠٩) طه.

وقوله: .... مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ ... (٢٥٥) البقرة.

والتي لا تعني أنه سيكون هناك شافع ومشفوع يوم القيامة، سواءً كان الشفيع هو محمد أو غيره، لأن كل نفس ستكون بها كسبت رهينة '.

والحساب سيكون لكل البشر في نفس الوقت. فكل فرد سيستعرض صحيفة أعماله في نفس الوقت الذي يستعرض غيره صحيفة أعماله. والرسول محمد وكل الرسل بشر سيحاسبون كما البشر وسيستعرضون صحف أعمالهم في نفس الوقت مع البشر، ولن يكون هناك متسع من الوقت لكي يشفع بشر في آخر، لأن كل إنسان مشغول بنفسه «له شأن يغنيه»: فَإِذَا جَاءتِ الصَّاخَةُ (٣٣) يَوْمَ يَفِرُ الْمُرُءُ مِنْ أَخِيهِ (٣٤) وَأُمَّهِ وَأَبِيهِ (٣٥) وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ (٣٦) لِكُلِّ المُرئ مَنْهُمْ يُوْمَئِذٍ شَأَنٌ يُغْنِيهِ (٣٧) عبس.

عود للحديث عن ظن قريش أن الملائكة إناث

إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ الْلَائِكَةَ تَسْمِيَةَ الْأُنْفَى(٢٧) وَمَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئاً (٢٨) فَأَغْرِضْ عَن مَّن تَوَلَّ عَن ذِخْرِنَا وَلَمَّ



١ انظر فقرة: الشفاعة / قسم مفردات من القرآن.

يُرِدْ إِلَّا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا(٢٩) ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ الْعِلْمِ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَن اهْتَدَى(٣٠).

والمخلوقات اللا- جسدية (النورانية) المخلوقة من الطاقة مثل الملائكة والجن لا جنس لها لأنها لا تتوالد وتتناسل. فجبريل ليس له أب ولا أم ولا زوجة وأبناء. ولا يصنف كأنثى أو ذكر، وكذلك بقية الملائكة والجن وغيره من المخلوقات النورانية «إن وجدت».

وَللهَّ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ أَسَاؤُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحَسْنَى(٣١)

تقول الآية إن الله سيجزي الكافر والمؤمن كل بما يستحق.

#### من يستحق الجنة

الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمُغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشَأَكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ فَلَا تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى(٣٢)

وهذه السورة نزلت - كها نلاحظ - في وقت كان المطلوب لدخول الجنة: الإيهان بالله والبعث والصلاة بدون أوقات محددة والإنفاق والبعد عن الغش التجاري. والآن يضاف تشريع جديد هو البعد عن كبائر الإثم والفواحش بوجه عام.

واللمم تعني صغائر المعاصي (الإثم) والتي لا يوجب اقترافها دخول النار، لكن من يصدر منه بعض اللمم فسيدخل المستوى الثاني من الجنة، ومن يتجنب الكبائر واللمم ويعمل بكل الأوامر فسيدخل المستوى الأعلى في الجنة، كها وصفت ذلك سورة الواقعة.

ولا عبرة - كالعادة - لما قال المحدثون والمفسرون عن أن اللمم هو خاص بالزنا ويعني ما دون الجماع، من لمس وتحسس وتقبيل وضم ...الخ. وهذا المعنى تنفيه الآية بسياقها.

هنا يمكن للقراء ملاحظة كيف أن أخذ السور كها نزلت يعطينا فرصة لفهم الآيات، فالمفسرون والمحدثون الذين يأخذون كل جزء من آية أو آية وكأنها نزلت لوحدها يقولون إن المقصود باللمم هنا القبلة والتحرش الجنسي فيها دون الجهاع. لكن من الواضح أن السورة نزلت قبل الحديث عن الزنا، وقبل تشريعات كثيرة، لذا فاللمم يعني صغائر الذنوب بوجه عام. لأن الآية تنهى عن كبائر الإثم (الذنوب) وتستثنى اللمم (صغائرها) فهي وإن كانت



#### تدبرالقرآن | السورالمكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

معاصي فهي لا تدخل النار، بعكس الكبائر. وسنرى في السورة التي تتحدث عن الزنا أنها تنص على تحريم كل ما له علاقة بالزنا، بها في ذلك التحرش والمقدمات لمس وتحسس وتقبيل وضم ...الخ. فآية تحريم الزنا تقول: وَلاَ تَقْرَبُواْ الزِّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةٌ وَسَاء سَبِيلاً (٣٢) بني إسر اثيل.

والنهي في الآية يظهر نهياً قاطعاً عن الاقتراب من الزنا، شاملاً الفعل بها دون الجماع، أو القول مثل التحبيب بالزنا في الإعلام أو الأفلام أو أي وسيلة دعائية أو عبر النكات والطرائف أو القصص ... أو أي وسيلة أخرى. ويكون اللمم ليس خاص بالزنا، بل لا علاقة له بالزنا، ولكنه يعني صغائر الذنوب التي لا تدخل النار ولكنها تنقص أجر المؤمن وتحرمه من أن يكون من أهل المستوى الأول في الجنة والمخصص للمقربين، والذي تحدثت عنه سورتا الواقعة والرحمن السابقتان.

ويجب الرجوع لقوله تعالى في سورة الشورى: وَالَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ(٣٧) لنتأكد أن كل ما له علاقة بالزنا منهي عنها جملة وتفصيلاً وليس له لمم.

## ليس هناك بشر فوق الشبهات

وما زلنا في قوله تعالى: الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمُغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشَأَكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ فَلَا تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى(٣٢).

والآية تؤكد عدم جواز تزكية البشر للبشر: «فلا تزكوا أنفسكم»، لأنه لا يوجد بشر معصوم. وهو ما يلغي ما درج عليه الناس الآن من اعتبار شهادة رجل دين معروف لشخص بالصلاح تزكية له. فكثيراً ما نسمع ونقرأ في السير الشخصية لبعض الناس أن «الشيخ الفلاني» زكاه، وهذه الشهادة كفيلة بإبعاد أي تهمة عنه وإظهاره أمام الناس كالمعصوم.

# قرشى مشرك ينفق مرة واحدة ويتوقف

أَفَرَأَيْتَ الَّذِي تَوَلَّى (٣٣) وَأَعْطَى قَلِيلاً وَأَكْدَى (٣٤) أَعِندَهُ عِلْمُ الْغَيْبِ فَهُوَ يَرَى (٣٥) أَمْ لَمُ يُنَبَّأُ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَى (٣٦) وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى (٣٧) أَلَّا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى (٣٨) وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى (٣٩) وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى (٤٠) ثُمَّ يُجْزَاهُ الْجُزَاء الْأَوْفَى (٤١).



الآيات تخبرنا أن أحد أغنياء قريش استمع للرسول وهو يتلو آيات الإنفاق وشاهد كيف تعمل على التكافل الاجتهاعي وتحمي كرامة المحتاج، فقام بالإنفاق لمرة واحدة، ثم توقف، وامتنع عن الاستمرار ظناً منه أن الإنفاق يكون لمرة واحدة أو حسب رغبة المنفق ومتى شاء. وليس كها ينص القرآن من أن الإنفاق واجب باستمرار متى وجدت حاجة لمحتاج، وليس مرة واحدة في العمر أو في العام كها يفعل بالزكاة الآن.

كها يستفاد من الآيات دليل على أنه لا تزر وازرة وزر أخرى، وأن ليس للإنسان إلا ما سعى. ولا يقبل عمل بالنيابة عن شخص آخر. فلا يقبل حج عن الغير مثلاً كها يفعل بعض الناس. لأن ما سيحاسب عليه المرء هو ما تسجله صحيفة أعهاله هو، وليس ما يفعله غيره بالنيابة عنه. كها لا يقبل شفاعة من أحد لأحدا.

#### دعوة عقلانية

وَأَنَّ إِلَى رَبَّكَ المُنتَهَى(٤٢) وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَى(٤٣) وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَخْيَا(٤٤) وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأُنثَى(٤٥) مِن نُطْفَةٍ إِذَا تُمُنَى(٤٦) وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشْأَةَ الْأُخْرَى(٤٧) وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَى وَأَقْنَى(٤٨).

فالله أضحك وأبكى كونه سبحانه هو من خلق الإنسان قادراً على الضحك والبكاء، أو أن الإنسان يمر به حالات فرح وحزن. وهو سبحانه من يميت ويحيي، وهو من خلق البشر كأزواج يتناسلون. وهو من بدأ خلق الإنسان من مني ثم أصبح هذا المخلوق القادر والمفكر. وهو سبحانه من سينشئ الناس مرة أخرى يوم القيامة وهو من وفر الرزق. والآية: (٢٦) تكرر للمرة السادسة على قريش أن خلقهم بدأ بداية مهينة (من مني) ثم أصبحوا بشراً بقدرات وعقول، بعد سورة الإنسان: (٢)، المرسلات: (٢٠)، عبس: (١٨- أصبحوا بشراً بقدرات وعقول، وسورة القيامة: (٣٦-٤)، للتأكيد على أن البعث هين على الله جل وعلا.

(الآية: ٤٩) تقول: "وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشَّعرَى". وهذا يعني أن قريشاً قد تكون تعظم نجم الشّعرى، والآية تقول إن الشعرى مخلوق له خالق هو الله، لا يستحق أن يعبد. أو أنه تعبير عن البعض يراد به الكل، والمقصود به هو أنه سبحانه من خلق الشعرى وكل النجوم وكل الكون.

١ انظر فقرة: كل نفس بها كسبت رهينة / قسم أدلة من القرآن. وانظر فقرة: الوصية / قسم تشريعات من القرآن.



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

ذكر بعض الأقوام السابقين كعبرة لقريش

وَأَنَّهُ أَهْلَكَ عَاداً الْأُولَى(٥٠) وَنَمُودَ فَهَا أَبْقَى(٥١) وَقَوْمَ نُوحٍ مِّن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ أَظْلَمَ وَأَلْغَى(٥٢) وَأَطْغَى(٥٢) فَبَأَيِّ آلَاء رَبَّكَ تَتَهَارَى(٥٥).

وصف عاد بالأولى لا يعني أن هناك عاداً أولى وعاداً ثانية أو آخرة كما تزعم كتب التراث، بل هو وصف يعني الأقدم. فعاد أقدم من ثمود وسابقة لها، وسبقهما قوم نوح.

القرآن تذكرة ونسخة مكررة من الوحي السابق للرسل الأولين

هَذَا نَذِيرٌ مِّنَ النُّذُرِ الْأُولَى(٥٦).

(الآيتان: ٥٧-٥٨) دليل على أساليب القرآن المميزة:

أَزِفَتْ الْآزِفَةُ(٥٧) لَيْسَ لِهَا مِن دُونِ اللهَّ كَاشِفَةٌ(٨٥).

هنا الآية تقول: أزفت الآزفة في حديث عن القيامة، والقيامة لم تأت بعد، ومع ذلك فالعبارة تتحدث بصيغة الماضي للحديث عن المستقبل.

ثم تختم السورة قائلة:

أَفَمِنْ هَٰذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ(٥٩) وَتَضْحَكُونَ وَلَا تَبْكُونَ(٦٠) وَأَنتُمْ سَامِدُونَ(٦١) فَاسْجُدُوا للهَّ وَاعْبُدُوا(٦٢).

تحذير لقريش من سخريتهم بدعوة محمد وعدم أخذهم مسألة البعث بمأخذ الجد، فكيف لا يؤمنون.

وكُنِّيَ بالسجود والعبادة عن الإيمان؟

(الآية: ٥٩) دليل على أن الحديث يطلق على القرآن زمن الرسول.

وفي هذه الفترة نزلت سورة قصيرة هي:

#### (٤٠) الهمزة

وَيْلٌ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لَمُزَةٍ اللَّذِي جَمَعَ مَالاً وَعَدَّدُهُ(٢) بَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ(٣) كَلَّا لَيُنبَذَنَّ فِي الْحُطْمَةِ(٤) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحُطْمَةُ(٥) نَارُ اللهِّ اللُّوفَدَةُ(٦) الَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى الْأَفْئِدَةِ(٧) إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةٌ(٨) فِي عَمَدِ ثُمُدَّدَةٍ(٩).



تتوعد من يجمع المال ولا ينفقه في مصلحة المجتمع والتكافل الاجتهاعي. والمقصود هنا كبراء قريش الذين يملكون الأموال الطائلة ولا ينفقون منها القليل لسد حاجة المحتاجين في مكة. وجمع المال وتعداده لا يعني أن صاحب المال يجمعه ليعده ويعيد عده باستمرار، ولكنها كناية عن حرصه على جمعه وزيادته وعدم التفريط بإنفاق القليل منه.

ولو أضفنا هذه السورة للآيات: (٣٣-٤١) من السورة السابقة التي تتحدث عن القرشي الذي أنفق مرة وتوقف، فهي دليل على أن الإسلام سعى للتعايش السلمي مع قريش مع إبقائها لمعتقداتها، إذا ما قبل أغنياؤها الإسهام في الإنفاق للصرف على المحتاجين بغض النظر عن المعتقد، لكن قريشاً لم ترغب في ذلك.

ثم نزلت سورة:

#### (۱۱) القلم

كما سورة النجم السابقة هذه السورة تبدأ بالرد على اتهامات قريش للرسول:

ن وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ (١) مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ (٢) وَإِنَّ لَكَ لَأَجْراً غَيْرَ تَمْنُونِ (٣) وَإِنَّكَ لَعَلَمُ لَكَ لَأَجْراً غَيْرَ تَمْنُونِ (٣) وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ (٤) فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ (٥) بِأَيْكُمُ اللَّفَتُونُ (٦) إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِعَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِاللَّهُ تَلِينَ (٧).

بداية تشابه بداية سورة النجم من حيث إنها ترد على انهامات قريش للرسول بأنه مجنون.

#### قريش تحاول مداهنة الرسول

فَلَا تُطِعِ الْمُكَذِّبِينَ(٨) وَذُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ(٩).

رجال قريش لن يؤمنوا بدعوة الرسول، ومنزعجون من استمرارها برغم رفضهم التام لها. وبدأوا يتحدثون في مجالسهم عن محاولة التوصل إلى إقناع الرسول بالتوقف عن دعوته مقابل أي شيء يريده. فجاء التحذير من قبول أي تسوية أو مناقشة أي عرض تتقدم به قريش التي ستفعل أي شيء لوقف الرسول عن الدعوة.



# وعيد لأحد أنشط كفار قريش حربا للدعوة

وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِينِ(١٠) هَمَّازِ مَّشَّاء بِنَمِيمِ(١١) مَنَّاعِ لُلْخَيْرِ مُعْتَدِ أَثِيمِ(١٢) عُتُلًّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ(١٣) أَن كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ(١٤) إِذَا تُتُلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ(١٥) سَنَسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُومِ(١٦).

والآيات نزلت بحق أحد كبراء قريش، ومع ذلك يقف أمامه الرسول المجرد من السلطة والمال وليس له معين في مكة، ويقرؤها عليه، متوعداً إياه بمصير لن يسره. والآية استخدمت عبارة: سنسمه على الخرطوم للوعيد، ولابد أنها مثل شائع الاستخدام في ذلك الوقت في مكة للوعيد.

## قصة للعبرة

إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ كَا بَلُوْنَا أَصْحَابَ الْجُنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ (١٧) وَلا يَسْتَنْنُونَ (١٨) فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مَن رَبِّكَ وَهُمْ نَائِمُونَ (١٩) فَأَصْبَحَتْ كَالصَّرِيمِ (٢٠) فَتَنَادُوا مُصْبِحِينَ (٢١) أَنِ اغْدُوا عَلَى حَرْثِكُمْ إِن كُنتُمْ صَارِمِينَ (٢٢) فَانطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ (٣٧) أَن يَا عُلْهُمْ أَلَا يَدْخُلُنَهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُم مِّسْكِينٌ (٢٤) وَغَدُوا عَلَى حَرْدٍ قَادِرِينَ (٢٥) فَلَمَّا رَأُوهَا قَالُوا إِنَّا لَصَالُونَ (٢٦) بَلْ نَحْنُ تَحُرُومُونَ (٢٧) قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمُ أَلُوا لَكُمْ لَوْلاَ تُسَبِّحُونَ (٢٨) إِنَّا لَفَن نَحْنُ مَحْرُومُونَ (٢٧) قَالَ أَوْسَطُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَلَاوَمُونَ (٣٠) قَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَا ظَالِينَ (٢٩) فَأَفْرَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَلَاوَمُونَ (٣٠) قَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَا طَاغِينَ (٣١) عَسَى رَبُّنَا أَن يُبْدِلْنَا خَيْرًا مُنْهَا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا رَاغِبُونَ (٣٣) كَذَلِكَ الْعَذَابُ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَكْرُنُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (٣٣).

أصحاب المزرعة (الجنة) وضعهم مشابه لوضع قريش التي تكفر بالدعوة لتمسكها بمتع دنيوية هشة من السهل تلفها وحتى لو لم تتلف فسرعان ما يموت صاحبها ويفقدها، وبعد ذلك يواجه مصيره المحتوم الأبدي يوم القيامة. فأصحاب المزرعة عقدوا العزم على حصاد منتوجهم ولكنهم وجدوه وقد قضي عليه أثناء الليل. وقريش ستنتهي متعها الدنيوية قريباً بموتهم، وعندها سيواجهون عذاب الآخرة الدائم. ولو فكروا لما ألهتهم المتع الزائلة عن النعيم المقيم.

#### الجنة للمتقين ولن يغفر لمستحق النار

إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِندَ رَبِّمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ (٣٤) أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ (٣٥) مَا لَكُمْ كَيْفَ



تَحْكُمُونَ (٣٦) أَمْ لَكُمْ كِتَابٌ فِيهِ تَدْرُسُونَ (٣٧) إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَمَا تَخَبِّرُونَ (٣٨) أَمْ لَكُمْ أَيُهَانٌ عَلَيْنَا بَالِغَةٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ إِنَّ لَكُمْ لَمَا تَحْكُمُونَ (٣٩) سَلْهُم أَيُّهُم بِذَلِكَ زَعِيمٌ (٤٠) أَمْ لَمُمْ شُرَكَاء فَلْيَأْتُوا بِشُرَكَائِهِمْ إِن كَانُوا صَادِقِينَ (٤١).

تأكيد جازم بأن من عدل الله المطلق ألا يعذب مستحق الجنة ولا يغفر لمستحق النار. وظن بعض رجال قريش بأن الله سيغفر لهم لو كان هناك بعث، هو ظن ليس لهم به من علم ولا يملكون دليلاً عليه. فليس لهم عند الله وعد (يمين) بأن يغفر لهم، وليس لهم شركاء مع الله في حكمه ليضمن لهم دخول الجنة.

(الآية: ٤٢) التالية، يعتبرها بعض أتباع المذاهب دليلاً على أن لله ساقاً. والآية جاءت ضمن سورة تتحدث آياتها بأسلوب مجازي كها السورة قبلها. وهي هنا تشير إلى يوم القيامة، وتستخدم الكناية للتعبير عن هول الموقف، كها يقال في المثل: «كشفت الحرب عن ساقها» أي حمي وطيسها. والله جل وعلا تنزه عن أن يكون له ساق، مثلها أنه ليس للحرب ساق. وما يؤكد أنها كناية الآية التي تليها:

يَوْمَ يُكُشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ (٤٢) خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ (٤٣).

فكشف الساق كناية عن هول القيامة، والسجود (في موضعين) كناية عن الإيهان، وخشوع الأبصار كناية عن الذلة. فالآيات كلها جاءت على شكل تعبير مجازي.

## ويل لقريش من العذاب

فَذَرُنِي وَمَن يُكَذِّبُ بِهَذَا الْحُدِيثِ سَنَسْتَذْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ(٤٤) وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ(٤٥).

تكذيبهم لهذا الحديث (القرآن) استدراج لهم إلى النار وهم لا يعلمون. وهم يظنون أن كفرهم وتكبرهم وكيدهم للرسول صواب، ولا يعلمون أنه سيعود عليهم بالوبال. وكيد الله هنا لا يعني الدسائس الخفية، ولكن يعني أنهم إن كانوا يكيدون محمداً بكفرهم فالله يكيد لهم العذاب بكفرهم وهو أكبر وأقوى من كيدهم. ذلك أن الأيام سريعاً ما تمر ويموتون، وعندها سيلاقون مصيرهم المحتوم، وكأن الله كاد لهم بكفرهم. ا



١ انظر فقرة: المكر والكيد/ قسم مفردات من القرآن.

#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

## لا يوجد سبب مقنع يمنع قريش من الإيمان

أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْراً فَهُم مِّن مَّغْرَمٍ مُّثْقَلُونَ (٤٦) أَمْ عِندَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتُبُونَ (٤٧).

وهذه أول مرة يذكر القرآن أن الرسول لا يأخذ أجراً على دعوته، سواءً كان مادياً أو ينتفع به معنوياً.

والآية تؤكد لقريش حقيقة يعرفونها وهي أن الرسول يدعوهم للإيان دون أن يطلب منهم أجراً دنيوياً يثقل كواهلهم أو يضايقهم . كما أنهم مصرون على الكفر وليس لديهم دليل على صحة موقفهم. كما أنهم لا يعلمون شيئاً عن علم الغيب الممثل هنا بيوم القيامة والبعث والحساب والثواب والعقاب، وليس لديهم ضانات بما سيحل بهم يومها. فهم يرفضون الحق دون أن يطمئنوا على ما سيحدث لهم نتيجة لذلك.

# تحذيرٌ للرسول من أن يترك الدعوة كما فعل يونس

فَاصْبِرْ لِحِثْكُمِ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُومٌ (٤٨) لَوْلَا أَن تَدَارَكَهُ نِعْمَةٌ مِّن رَّبِّهِ لَنُبِذَ بِالْعَرَاء وَهُوَ مَذْمُومٌ (٤٩) فَاجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِينَ (٥٠).

الضغط النفسي كبيرٌ على رسول الله من رجال قريش، الذين يقابلونه بالسخرية والاستهزاء والنعت بالجنون وكل أنواع المضايقات والأذى النفسي. ونعت العربي القديم بالجنون وقعها أشد على النفس من القتل، ولا يقبل بها رجل محترم بمواصفات ذلك المجتمع. وقد تكون من العيب الذي لا يغسله سوى قتل من صدر منه. ولذلك فقد كان الرسول محمد يعود لبيته في المساء وهو مثقل بالهموم والأسى والأذى، وهو يعلم ان مآسيه ستتكرر غداً. وكإنسان فقد كان لا يتوقف عن التفكير، وكانت الهواجس تدور في رأسه بمختلف أطيافها، ومن ذلك تفكيره بالهرب.

فنزلت السورة وفيها هذه الآيات التي تحثه على الصبر والمواصلة فيا بعد الهم إلا الفرج، وتحذره من أن ينفذ فكرة الهرب التي جالت بباله أحياناً، فيكون كصاحب الحوت. وهو يونس الذي هرب بالفعل من قومه لما يئس من طاعتهم له، في موقف مماثل لموقف قريش من محمد. وقد تاب يونس، بعد أن تعرض لهجوم حوت. ولما شفي عاد مرة أخرى لقومه ودعاهم فاهتدوا، كما ستخبرنا الآيات: ١٣٩-١٤٧ من سورة الصافات من سور المرحلة من القرة : كل عمل ديني لا يؤخذ له أجر دنيوي / قسم أدلة ومواضع من القرآن.



الخامسة، والتي ستأتي لاحقاً. ويمكن الاطلاع على كامل القصة في فقرة: يونس / قسم التاريخ القديم.

# قريش يتميزون من الغيظ كلها رأوك

وَإِن يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَّا سَمِعُوا الذِّكْرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونٌ (٥١).

كلما مر الرسول بجمع من قريش لاحقوه بنظراتهم الحادة وهم يكادون أن يتميزوا من الغيظ، ويخاطبون بعضهم بأنه مجنون. تقول العرب: «كاد فلان يصرعني بشدّة نظره إليّ». ولا عبرة لبعض رجال الدين المتأخرين الذين يؤمنون بوقوع ما يسمى بالعين، ولأنهم لم يجدوا ما يسند ما يؤمنون به في كتاب الله، فقد تأولوا هذه الآية لغير معناها وقالوا هي تعني أنهم يريدون إصابة الرسول بالعين. وهذا الكلام مخالف لمعتقد من يعتقد بضرر العين، لأنهم يقولون إن العائن لا يصيب عدوه، والرسول عدو لقريش'.

القرآن - ممثل الإسلام - لكل الناس وَمَا هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالِينَ(٥٢).

## (٤٢) الطور

سورة تكرر ما ورد في السورة السابقة ن والقلم، وتبدأ بـ:

# الهجوم على قريش ووعيدهم بنار جهنم الذي ينكرون

وَالطُّورِ(١) وَكِتَابٍ مَّسْطُورِ(٢) فِي رَقِّ مَّسَثُورٍ (٣) وَالْبَيْتِ الْمُعْمُورِ(٤) وَالسَّفْفِ الْمُرْفُوعِ(٥) وَالْبَيْتِ الْمُعْمُورِ(١) وَكِتَابٍ مَّسْطُورِ(٢) إِنَّ عَذَّابَ رَبَّكَ لَوَاقِعٌ (٧) مَا لَهُ مِن دَافِعٍ (٨) يَوْمَ تَمُورُ السَّمَاء مَوْراً (٩) وَتَسْيِرُ الْجِبَالُ سَيْراً (١٠) فَوَيْلٌ يَوْمَئِلِ لِلْمُكَلِّبِينَ (١١) الَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَلْعَبُونَ (١٢) يَوْمَ يُدِو النَّارُ الَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَدِّبُونَ (١٤) أَفَسِحْرٌ هَذَا أَمْ يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَى نَارٍ جَهَنَمَ دَعَا (١٣) هَذِهِ النَّارُ الَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَدِّبُونَ (١٤) أَفَسِحْرٌ هَذَا أَمْ أَنتُمْ لَا تُبْصِرُونَ (١٥) اصْلَوْهَا فَاصْبِرُوا أَوْ لَا تَصْبِرُوا سَوَاء عَلَيْكُمْ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (١٦).

الآيات تعطي صوراً مجازية حسية لانهيار الكون، ولما سيكون يوم القيامة. حيث سيدخل المشركون (قريش) النار، وعندها كأن الله سيسألهم: أَفَسِحْرٌ هَذَا أَمْ أَنتُمْ لَا تُبْصِرُون؟».



١ انظر فقرة: قريش يتميزون من الغيظ كلها رأوا الرسول / قسم أحداث من عصر الرسول.

لأنهم كانوا يقولون في الدنيا أن ما نسمع من محمد "سحر". فهل تأكدتم الآن أنه لم يكن سحراً، وكان يقول لكم الحقيقة لكنكم أغمضتم أعينكم عنها. وهذا التساؤل لن يحدث، ولكنه يصور حال المكذبين حينها.

## صور حسية مجازية لما سيكون عليه المؤمنون في الجنة

إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَعِيمِ (١٧) فَاكِهِينَ بِهَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَاهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الجُحِيمِ (١٨) كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينَا بِهَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (١٩) مُتَكِئِينَ عَلَى شُرُر مَّصْفُوفَةٍ وَزَوَّجْنَاهُم بِحُورٍ عِينِ (٢٠) وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرَيَّتُهُم بِإِيهَانِ أَخْتُفْنَا بِهِمْ ذُرَّيَّتُهُمْ وَمَا أَلْتَنَاهُم مِّنْ عَمَلِهِم مَّنْ عَمَلِهِم مَّنْ عَمَلُهِم مَّنْ عَمَلِهِم مَّنْ عَمَلِهِم فَي وَلَيْهُمْ وَمَا أَلْتُنَاهُم مِّنْ عَمَلِهِم مَّنْ عَمَلِهِم مَّا يَشْتَهُونَ (٢٢) يَتَنَازَعُونَ فِيهَا وَلَا تَأْثِيمُ (٢٢) وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْبَانٌ هُمْ مَانَّهُمْ لُولُولُ وَعَلَى اللهَّ وَقَالَنَا مَنْ اللهُ مَانَا عَذَابَ السَّمُوم (٢٧) إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُو الْبَرُّ الرَّحِيمُ (٢٨).

(الآية: ٢٠) تذكر الحور مرة أخرى بعد سورة الرحمن في الآيات (٥٦) ٧٢،٧٤).

(الآية: ٢١) تقول - من باب الترغيب - إن ذرية المؤمن ستتبعه في الجنة، لأنه في الغالب إذا آمن الأب والأم فالأولاد يتبعونهم. لكن لو أن الذرية لم تؤمن فلن تدخل الجنة، فدخولهم الجنة لأنهم آمنوا وليس لأنهم ذرية مؤمن.

(الآيات: ٢٥-٢٨) تصور حديثاً افتراضياً كأنه حدث بين أهل الجنة (المؤمنون من قريش) وهو لن يحدث ولكنه يحكي لسان حالهم ورضاهم وسعادتهم بدخول الجنة.

## بعض اتهامات قريش للرسول والرد عليها

فَذَكِّرْ فَهَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا جَنُونِ (٢٩) أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ الْمُنُونِ (٣٠) أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَخْلَامُهُم بِهَذَا أَمْ هُمْ الْمُنُونِ (٣٠) قُلْ تَأْمُرُهُمْ أَخْلَامُهُم بِهَذَا أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ (٣٣) قُلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مَّثْلِهِ إِن كَانُوا صَادِقِينَ (٣٣) قَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مَّثْلِهِ إِن كَانُوا صَادِقِينَ (٣٤) أَمْ خَلِقُوا السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بَعَادِقِينَ (٣٤) أَمْ خَلِقُوا السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بَلَ لَا يُوقِينَ (٣٥) أَمْ خَلِقُوا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بَلَ لَا يُوقِنُونَ (٣٦) أَمْ هَمُ الْمَالِمُونَ (٣٧) أَمْ هَمُ الْمَنْونَ (٣٧) أَمْ هَمُ الْمَنْونَ (٣٧) أَمْ هَمُ الْمَنْونَ (٣٧) أَمْ هَمُ الْمَانِ مُهُمْ الْمَنْونَ (٣٩) أَمْ هَمُ مُلَمِّ يَسْتَوعُونَ فِي فَلْيَأْتِ مُسْتَمِعُهُم بِسُلْطَانٍ مُّينِ (٣٨) أَمْ لَهُ الْبَنَاتُ وَلَكُمُ الْبَنُونَ (٣٩).



والآيتان ٢٩-٣٠ تكرر ما ذكرته أول سورة القلم التي تقول: مَا أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ(٢). لأنه في هذه الفترة كانت قريش تكرر هذه التهمة بعد أن يئست من توقف محمد عن الدعوة، ولم يعد لديهم حجج يقدمونها لتبرير رفضهم للدعوة. وهذه حالة مماثلة لدولنا العربية التي تشتعل فيها الثورات المطالبة بالعدالة والحصول على الحقوق، فتقوم الحكومات باتهامهم بأنهم متطرفون أو إرهابيون أو خوارج أو جرذان أو موالون لأنظمة أو دول خارجية ... الخ من الألفاظ التي أصبحنا نسمع بها يوميا بغض النظر عن الحكومة التي تصدر منها.

(الآيتان: ٣٠-٣١) تشير إلى أن قريشاً تفكر وتخطط لاغتيال محمد، والآية تطمئنه.

ومكة بلد آمن، وقد احترمت هذه الميزة من قبل أهل مكة منذ عهد إبراهيم ومن قبل كل سكان جزيرة العرب بمختلف عقائدهم. ولم تتعرض مكة لأي غزو خارجي، كما أن من دخلها فهو آمن بالفعل. ولم يسجل التاريخ أي اختراقات لهذا القانون الإلهي. وفكرة اغتيال محمد لم تصل لحيز التنفيذ، لأن قريشاً لا تستطيع خرق هذه المعاهدة الدولية الإلهية بقتل محمد، لأنها حامية للبيت وقوانينه، وقائمة على خدمته، وسمعتها الطيبة في الجاهلية بين قبائل جزيرة العرب بنتها من احترامها لقدسية مكة وأمنها، ولا يمكن أن تغامر وتقتل محمداً الذي هو أحد أبنائها، وفي البلد الحرام.

وربها كانت قريش تعمل على استدراج محمد لخارج الحرم وقتله، هذا وارد. وما يؤيد هذا أن قريشاً عندما علمت أن محمداً قد تسلل من مكة ومعه أبو بكر مهاجراً لحقت به ومشطت الطريق لعلها تجده فتقتله، خارج مكة. ولو بقى في مكة فلن تمسه بسوء.

ولا يمكن قبول قول الإخباريين أن قريشاً قررت قتل محمد في الصباح التالي لأحدى الليالي، وأنه استطاع خداعهم بأن أناب عنه علي ابن أبي طالب لينام في فراشه. فكانت قريش تنظر من خلال ثقوب في باب الدار وترى النائم فتظنه محمداً، ولما جاء النهار ونهض النائم اكتشفوا أنه علي وليس محمداً، الذي استطاع التسلل خارج مكة تحت جنح الظلام. وهذا الكلام عبارة عن قصة مختلقة في عصور لاحقة تهدف لإضافة فضيلة لعلي ابن أبي طالب أكثر من رواية حقيقة ما حدث. لأن قريشاً لو كانت قد تجرأت على قتل محمد في مكة، لقتلوه حال عزمهم على ذلك، واقتحموا عليه داره، ولن ينتظروا حتى يستيقظ



#### تدبيرالقرآن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

في الصباح. لأن من يريد أن يقتل لن يهتم بإزعاج الضحية. وسوف تتعرض سورة بني إسرائيل للموضوع مرة أخرى.

(الآيات: ٣٣-٣٨، ٤١) تكرار لما ورد في (الآيات: ٣٥-٣٩) من سورة القلم، ولكن بصيغة مختلفة، حيث تتساءل الآيات عن مصادر قريش في زعمهم أن محمداً يتقول القرآن، وهل لديهم سلم (وسيلة) للصعود للسهاء ليأتوا بالخبر اليقين؟

(الآية: ٣٩) تشير إلى أن قريشاً تعتقد أن الملائكة بنات الله، كها ذكرت سورتا الجن والنجم: أَمْ لَهُ الْبَنَاتُ وَلَكُمُ الْبَنُونَ(٣٩). وسيتكرر ذكر هذا الزعم في سور قادمة.

(الآية: ٤٠) للمرة الثانية يذكر القرآن أن الرسول لا يأخذ أجر مادي ولا معنوي مقابل دعوته الناس للهداية: أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْراً فَهُم مِّن مَّغْرَمٍ مُّثْقَلُونَ(٤٠)، بعد الآية ٤٦ من السورة السابقة القلم. وسيتكرر تأكيد هذا في سور قادمة.

(الآية: ٤١): أَمْ عِندَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتُبُونَ، تكرار حرفي للآية: ٤٧ من السورة السابقة القلم: أَمْ عِندَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتُبُونَ. لأن الآيات هنا تتحدث عن نفس موقف قريش الذي تحدثت عنه سورة القلم.

الآية ٤٢: أَمْ يُرِيدُونَ كَيْداً فَالَّذِينَ كَفَرُوا هُمُ الْمُكِيدُونَ، تشير لما ذكرته الآيتان ٣٠-٣١ من تخطيط أو تفكير قريش قتل محمد، وتقول إن كيدهم سيرتد إلى نحورهم.

## لا يوجد مبرر لاستمرار قريش على الكفر إلا التمسك بالموروث

أَمْ لَمُهُمْ إِلَهٌ غَيْرُ اللهَ سُبْحَانَ اللهَ عَمَّا يُشْرِكُونَ(٤٣) وَإِن يَرَوْا كِسْفاً مِّنَ السَّمَاءِ سَاقِطاً يَقُولُوا سَحَابٌ مِّرْكُومٌ(٤٤).

فهم ليس لهم إله غير الله، ومع ذلك لن يؤمنوا مهم رأوا من آيات.

## شحذ لهمة الرسول ورفع لعنوياته

فَذَرْهُمْ حَتَّى يُلَاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيهِ يُصْعَقُونَ (٥٤) يَوْمَ لَا يُغْنِي عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْناً وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ (٤٦) وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا عَذَاباً دُونَ ذَلِكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (٤٧) وَاصْبِرْ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَغْيُنِنَا وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ (٤٨) وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَإِدْبَارَ النَّجُوم (٤٩).



من الواضح أن الرسول يمر بفترة تزايدت عليه فيها الضغوط النفسية، وحاجته لشحذ همته ورفع معنوياته وتجديد وتنشيط برنامج تأهيله النفسي الذي تلقاه في أول البعثة ليكون قادراً على مواجهة هذه الضغوط. فجاءت الآيات لتقول له إن موعد قريش يوم الحساب، وتطمئنه بأن الله سيحميه، وعليه أن يستمر في تسبيح الله وذكره على الدوام على مدار ساعات الليل والنهار. ولا تحدد الآيات للتسبيح أوقاتاً بعينها، ولكنها تؤكد على أن يستمر في التسبيح منذ قيامه من النوم وحتى يعود للنوم مرة أخرى.

والآية ٤٨ فيها إشارة إلى استمرار الرسول بقيام معظم الليل كها أمرته العشر آيات الأولى من سورة المزمل، وذلك في قوله: «حين تقوم». أي في أي وقت تنهض فيه من نومك أثناء النهار. أما الليل فعليك مواصلة التسبيح كونك تسهر معظم ساعاته لذكر الله وتسبيحه.

وفي هذه الفترة التي تُصعِّد قريش من سخريتها وضغوطها النفسية على الرسول تنزل سورة الضحى ومن بعدها سورة الشرح. وكلاهما تشحذان همة رسول الله وتجددان تأهيله النفسي لمواجهة المصاعب، بما في ذلك تذكيره بنعم الله عليه وتؤكد له أن الله معه.

## (٤٣) المضحى

وَالضَّحَى(١) وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى(٢) مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى(٣) وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الْأُولَى(٤) وَلَسَوْفَ بُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى(٥) أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيهاً فَآوَى(٦) وَوَجَدَكَ ضَالًّا فَهَدَى(٧) وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَى(٨) فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلَا تَفْهَرْ (٩) وَأَمَّا السَّائِلَ فَلَا تَنْهَرْ (١٠) وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ (١١).

السورة تقول للرسول: إن الله الذي ساعده في بداية حياته على تجاوز الظروف الصعبة التي مرت به، لن يتخلى عنه الآن، وسيكون معه ويعينه على تجاوز الظروف النفسية السيئة التي يواجهها من قريش فلا ييأس.

و (الآية: ٦) تقول إن محمداً نشأ يتياً، وبتوفيق من الله وجد من يؤويه. وقد تشير إلى كفالة جده عبد المطلب له بعد وفاة أبويه، لأن جده كان على قيد الحياة، ولا يمكن ان يكفله عمه وجده حي وقادر. والقرآن لا يذكر أي موقف لأبي طالب، الذي صورته كتب التراث أنه لولاه لما تمكن الرسول من مواصلة دعوته في مكة، وهو فضل لم يحظ به أبو طالب على أرض الواقع لأن الرسول استمر في دعوته في أحلك الظروف التي مرت عليه في دعوته في مكة



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

بعد وفاة أبي طالب. واستمر في دعوته برغم الضغوط الهائلة التي يتلقاها من قريش، وذلك بفضل التأهيل الرباني له في بداية بعثته، والوارد في سورة المزمل. وحتى في حالات الضعف التي تمر به كان القرآن يجدد ذاك التأهيل ويشد من عزم الرسول كلما دعت الحاجة ويذكره بأن الله قريب منه. وفي هذا المجال نزلت سورة الضحى ومن بعدها الشرح.

(الآية:٧) تشير إلى أن محمداً قبل البعثة مثله مثل أي قرشي لا يعرف دين الله ولا أي دين. وهو ما ينفي عنه ما نسبته له كتب التراث من أنه اتصل بيهود أو مسيحيين.

#### (٤٤) الشرح

أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ(١) وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ(٢) الَّذِي أَنقَضَ ظَهْرَكَ(٣) وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ(٤) فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً(٥) إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً(٦) فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ(٧) وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبْ(٨).

والسورتان إجمالاً تخاطبان الرسول وتشدان من أزره، وتجددان تأهيله النفسي للصبر وتحمل أعباء الدعوة. وتذكرانه ببعض نعم الله السابقة عليه وما ينتظره منها في الدنيا والآخرة، وتقولان له إن الله معه ولن يتخلى عنه.

بعد ذلك نزلت سورة

## (٤٥)نوح

وقد سبق ذكر نوح وقومه وبعض الأمم السابقة لكن باختصار، أما هذه السورة فهي أول سورة تتحدث بالتفصيل عن قوم نوح - أحد الأمم السابقة - التي هلكت ولم تستجب لدعوة رسولها. وقد نزلت هذه السورة في هذه الفترة التي اتضح أن قريشاً أعلنت فيها كفرها ولن تؤمن، وبعد أن تغير نوع الخطاب في السور إلى الشدة والوعيد الشديد، كما في النجم، القلم، والطور.

وكل آيات السورة تتحدث عن قوم نوح، وتظهر تعنت القوم وجلد وصبر نوح واستمراره بالخلق بالدعوة برغم ذلك. وكيف تنوعت دعوته من الترغيب والترهيب، إلى التفكير بالخلق للاستدلال على قدرة الخالق على البعث. لكن تنوع أسلوب الدعوة ووضوح الحجة واستمرارها لمدة طويلة لم تغير من موقف القوم الرافض، والذي أعلنوه منذ بدء دعوة نوح



مباشرة وأصروا عليه. وهو ما يعطي الدليل القاطع على أن من لم يؤمن بالدعوة في بداية سياعه بها فلن يؤمن بها بعد ذلك. وسنرى هذا يتكرر مع كل الأسم في كل مكان وزمان، كسنة سار عليها الناس، وقريش لم تكن استثناء.

إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنذِرْ قَوْمَكَ مِن قَبْل أَن يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ(١) فَالَ يَا قَوْم إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ (٢ُ) أَنِ اعْبُدُوا اللهُ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُو َنِ (٣) يَغْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرْكُمْ إِلَى أَجَلِ مُّسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللهَ ۚ إِذَا جَاء لَا يُؤَخَّرُ لَوْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ(٤) قَالَ رَبِّ إِنّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاَّ وَنَهَاراً(٥) فَلَمْ يَزِدْهُمَ دُعَانِي إِلَّا فِرَاراً(٦) وَإِنَّى كُلِّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَكُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُّوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَاراً(٧) ثُمَّ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ جِهَاراً(٨) ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنتُ لَمَتُمْ وَأَشْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَاراً(٩) فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّاراً(١٠) يُرْسِلِ السَّمَاء عَلَيْكُم مَّدْرَاراً (١١) وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَّكُمْ أَنْهَاراً (١٢) مَّا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ للهَّ وَقَاراً (١٣) وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَاراً (١٤) أَلَمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَهَاوَاتٍ طِبَاقاً(١٥) وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُوراً وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجاً(١٦) وَاللهُ أَنبَنَكُم مِّنَ الْأَرْضِ نَبَاتاً(١٧) ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجاً(١٨) وَاللهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا(١٩) لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِجَاجًا(٢٠) قَالَ نُوحٌ رَّبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَاتَّبَعُوا مَن لَّمْ يَزِذُهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلَّا خَسَاراً(٢١) وَمَكَرُوا مَكْراً كُبَّاراً(٢٢) وَقَالُوا لَا تَذَرُنَّ آلِيَتكُمْ وَلَا تَذَرُنَّ وَدّاً وَلَا سُوَاعاً وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرِ ٱ(٣٣) وَقَدْ أَضَلُّوا كَثِيراً وَلَا تَزدِ الظَّالِينَ إِلَّا ضَلَالاً(٢٤) مِنَّا خَطِينَاتِهِمْ أُغْرِقُوا فَأُدْخِلُوا نَاراً فَلَمْ يَجِدُوا لَهُم مِّن دُونِ اللهَ أَنصَاراً (٢٥) وَقَالَ نُوحٌ رَّبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً (٢٦) إِنَّكَ إِن تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِراً كَفَّاراً(٢٧) رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَن دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِناً وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلَا تَزِدِ الظَّالِينَ إِلَّا تَبَاراً (٢٨).

والسورة تحتوي على بعض العبارات التي استخدم فيها الأسلوب المجازي من استعارة وكنايات، مثل: فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إِلَّا فِرَاراً(٦) وَإِنِّي كُلَّبًا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُّ وا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَاراً(٧).

تصوير حسي ولا يعني ما حدث بالفعل. فالقوم لم يكونوا يفرون راكضين من أمام نوح عندما يبدأ دعوتهم. ولم يكونوا يضعون أصابعهم في آذانهم، ولا يغطون أنفسهم بثيابهم،



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

ولكنه تصوير مجازي لرفضهم القاطع للدعوة وعدم الاكتراث لسهاعها.

كها تحوي السورة بعض الآيات التي أسيئ الاستدلال بها من قبل المفسرين والمحدثين، ومن ذلك: فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّاراً(١٠) يُرْسِلِ السَّمَاء عَلَيْكُم مَّذْرَاراً(١١) وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَّكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَل لَّكُمْ أَنْهَاراً(١٢).

فهم يستدلون بهذه الآية على أن القحط وامتناع نزول المطر بسبب ذنوب البشر، ولو تابوا أو آمنوا فسيرسل الله عليهم السياء مدراراً.

لذا نجد بلادنا كل فينة وأخرى يسارعون لصلاة سميت "صلاة الاستغاثة والاستسقاء"، وهي صلاة لا أصل لها في دين الله، ولا تجلب المطر. لأن الله خلق الكون وسيره بموجب قوانين طبيعية وفيزيائية ثابتة، لن تتغير لإرضاء بشر حتى لو كان رسولاً لله أو مؤمناً به. والأرض فيها مناطق مطيرة حارة، كالتي حول خط الاستواء، ومناطق مطيرة باردة مثل التي في المناطق المعتدلة الباردة. وهناك مناطق متوسطة المطر والحرارة، وصحاري قاحلة قليلة المطر حارة مثل جزيرة العرب والصحراء الكبرى، وهناك صحاري باردة كما في منغوليا. وتغير الطقس حدث ويحدث على الأرض، لكنه يحتاج لزمن طويل جداً لكي تتحول بعض المناطق المطيرة لجافة. ولن يحدث هذا في فترة عمر الإنسان. بل من المؤكد أن مكة كانت جافة زمن إبراهيم ومازالت كها هي منذ ذلك عمر الإنسان. بل من المؤكد أن مكة كانت جافة زمن إبراهيم ومازالت كها هي منذ ذلك الوقت الذي مضى عليه بضعة آلاف من السنين.

والآيات تدعو قوم نوح للإيهان بالله الذي يرسل السهاء بالمطر، والذي يرزق الناس بالمال والبنين. ولا تقول الآيات إن شرط نزول المطر أو الرزق هو طاعة الله. فالمطر ينزل كلها توفرت الظروف المناخية لنزوله، بغض النظر عن معتقدات الناس. لذا نجد الطائف زمن رسول الله تتمتع بمناخ لطيف ومطير، بينها مكة بيت الله والمدينة موطن رسوله بعد الهجرة تتعرضان للجفاف وانقطاع المطر ومناخهها شديد الحرارة. وسنرى في سور مدنية أن المدينة تصاب بالقحط وانحباس المطر في وقت يحتاج المسلمون للإنفاق على الجيش ودرء خطر أعدائهم الذين يسعون لسحق المسلمين والقضاء على الإسلام. لكن لا هذه الظروف الصعبة التي يعيشها المسلمون وتسببت بشح الإنفاق - كها سنرى - ولا وجود الرسول، تسبب بتوفر المطر، لأن قوانين الله جل وعلا في الكون لا تتغير.



الآيتان: وَقَالُوا لَا تَذَرُنَّ آهِتَكُمْ وَلَا تَذَرُنَّ وَدَاً وَلَا شُوَاعاً وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْراً(٢٣) وَقَدْ أَضَلُوا كَثِيراً وَلَا تَزِدِ الظَّالِينَ إِلَّا ضَلَالاً(٢٤)

ود، سواع، يغوث، يعوق، ونسراً هل هي أصنام، كها يقول المفسرون؟ أم رجال دين من قوم نوح تبعهم القوم ورفضوا دعوة نوح نتيجة لتمسكهم بالموروث؟ (شخصياً أميل إلى أنهم رجال دين) خاصة أن رجال الدين والسياسة هم من يقود الناس للتمسك بالموروث وتشويه أي دعوة جديدة للدين الصحيح. كها أن الآية: (٢٤) تقول عنهم: «وقد أضلوا كثيراً». وهو ما يؤكد أنهم بشر وليسوا أصناماً، لأن الأصنام لا تملك القدرة على ضلال الناس، ولكنهم يضلون بعبادتها. وعبادتها موروث بدأه رجال الدين. وهذا لا يلغي أن أسهاء هؤلاء الرجال أطلقت فيها بعد زمانهم على أصنام، فأصبح هناك صنم اسمه ود، وآخر سواع، وآخر، يغوث، وآخر نسر.

(الآية:٢٥) دليل على أساليب القرآن المميزة، وهنا الحديث بصيغة الماضي لما سيكون يوم القيامة وكأنه حدث بالفعل: عِنَّا خَطِيئَاتِهِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَاراً فَلَمْ يَجِدُوا لَهُم مِّن دُونِ اللهَّ أَنصَاراً(٢٥). والقوم لم يدخلوا النار بعد، كونها لن تخلق إلا في كون القيامة. ومع ذلكَ تحدثت الآية عها سيكون بأسلوب ما كان، وهو تعبير بلاغي معتاد في لغة الضاد.

الآيتان: وَقَالَ نُوحٌ رَّبً لَا تَذَرُ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً (٢٦) إِنَّكَ إِن تَذَرُهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِراً كَفَّاراً (٢٧).

تؤكد أن الدعاء لطلب شيء في الدنيا لا يستجاب، لأن الله خلق الدنيا دار عمل: وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلاَئِفَ الأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِّيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٦٥) الأنعام.

ولو استجاب الله لدعوة بشر (أي بشر حتى لو كان رسولاً من الرسل) وألحق ضرراً بالشخص المدعو عليه فهذا ظلم، لأنه تعاطف مع شخص ضد آخر. ولأن الحساب يسبق العقاب، ولا حساب قبل يوم القيامة. وهو مخالف لعدل الله المطلق الذي بموجبه خلق الكون وكل المخلوقات والحساب وكل شيء، فالله لا يتعامل بالعواطف. والدعاء المستجاب في القرآن هو الذي يكون لطلب المغفرة، وليس طلب شيء دنيوي: وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ (١٠) غافر.



#### تدبر القرأن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

وما يؤكد ما نقول هو أن الله لم يستجب لنوح وبقي الكفار هم الغالبية على الدوام في الأرض ويتوالدون بخلاف دعوة وأمنية نوح. والنتيجة أن الشائع الآن بين كثير منا أن يطلب من الشخص المقابل أن يدعو له، وكأن الله يستجيب للواسطة (المعروفة جداً في مجتمعنا) وما يجب أن يعرفه الناس هو أن الدعاء لشيء في الدنيا لا يمكن الاستجابة له، سواء دعا الشخص لنفسه أو دعا له غيره، لأن الدنيا مشاعة للكافر والمؤمن على حدسواء: مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدَّنيا نُوتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْمَرْقِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنيا نُوتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْمَرْقِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْمَرْقِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي اللّه عَرِه مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي اللّه عَرِه مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي اللّه عَرِه مِنْ اللّه عَرِه مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي اللّه عَرِه مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي اللّه عَرْقِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي اللّه عَرْقَهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي اللّه عَلَيْهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي اللّه عَلَيْهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فَي اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فَيْهِ عَرْقِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي عَلْهِ مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ اللّهُ عَلَيْهِ عِنْهُ اللّه عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِنْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عِنْهُ اللّه عَلَيْهِ عِلْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عِنْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عِنْهُ وَمَا كُنْ مُؤْتِهُ عِنْهُا وَمَا لَهُ لَوْمَا عَلَيْهِ عِنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِنْهُ الللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عِنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ع

والتوفيق في الدنيا لا يعني رضا الله، كها أن عدم التوفيق لا يعني سخطه سبحانه. فالكافر أو المسلم لو خطط ونجح لكسب في الدنيا بغض النظر عن عقيدته. لأن نجاح الدنيا يخضع لعناصر دنيوية. وكل ما يقع في الدنيا من ظلم وأكل لحقوق الناس أو تعديات، لن يعاقب عليها الظالم والمعتدي في الدنيا ولكن يوم القيامة.

وآخر سورة نزلت في المرحلة الرابعة هي:

#### (۲۶)القمر

تتميز بنفس أسلوب السور السابقة من حيث الصرامة والوعيد الشديد، وتبدأ باستخدام صبغة: ما كان للحديث عما سيكون: افْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَّ الْقَمَرُ (١).

مع أن الساعة لم تقترب والقمر لم ينشق، ولكنه تعبير مجازي وتصوير حسي لانهيار هذا الكون بانشقاق القمر، وعندها تكون الساعة، وانشقاق القمر (كناية عن انهيار الكون). وقد سبق ومر بنا آيات مماثلة، منها: أَزِفَتْ الْآزِفَةُ(٥٧) لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ اللهَّ كَاشِفَةٌ (٥٨) النجم. فالآزفة (القيامة) التي لم تأت بعد، ومع ذلك قالت الآية إنها أزفت. ومثل قوله تعالى: اقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مَّعْرِضُونَ (١) الأنبياء.

وقد ترسخ بين الناس أن الآية تُخبر عن حادثة وقعت في عصر الرسول، وتمثلت بانشقاق القمر فعلياً وانشطاره إلى قطعتين. وهذا التخريف يعود إلى أن المفسرين يختلقون لكل آية قصة من عند أنفسهم وكأنها لا علاقة لها بآيات القرآن الأخرى سواءً في السورة نفسها أو في سور أخرى. وهذا يعمل على إبعاد الناس عن استحضار ما تقوله تلك الآيات، وربطها وفهمها مع ما تقول آيات أخرى. وإلا فمن أساليب القرآن المميزة أنه يتحدث عها سيكون



بصيغة ما كان، وهناك الكثير من الأمثلة على ذلك يمكن الاطلاع عليها في فقرة: التحدث على سيكون بصيغة ما كان في قسم: من أساليب القرآن.

وهذه الآية واحدة منها، وهي تخاطب قريشاً وتقول لهم إن الساعة أصبحت قريبة منهم، وكذلك أصبح انشقاق القمر قريباً. وانشقاق القمر تعبير عن انهيار هذا الكون. وقد مر بنا الكثير منها، مثل بدايات السور التي تفتتح بإذا، وغيرها.

ونخاطبة قريش بأن الساعة اقتربت، لأن الإنسان الحي سرعان ما يموت وبعدها سيشعر أنه بعث بعد لحظات كما سبق وذكرنا. ولا تتحدث الآية عن انفلاق للقمر الذي قالت به كتب التراث والذي ينم عن جهل بهاهية القمر، وأنه جرم سهاوي لو انشطر فسينتهي ويتفتت ولن يعود للالتئام. وهذه البديهيات التي أصبح يعرفها تلميذ المرحلة الابتدائية لم يكن يعرفها المفسرون فأولوا الآيات وتقولوا على الله ما لا يعلمون.

(الآيات: ٢-٨) تأكيد على أن قريشاً تجاوزت نقطة العودة للحق ولن تعود مها يروا من آية وبرهان على صدق دعوة محمد. وتقول لمحمد لا تهتم لكفرهم وموعدهم الساعة: وَإِن يَرُواْ اَيَةً يُغْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌ (٢) وَكَذَّبُوا وَاتَّبَعُوا أَهْوَا هُمْ وَكُلُّ أَمْرٍ مُّسْتَقِرٌ (٣) وَكَمَّةٌ بَالِغَةٌ فَهَا تُغْنِ النَّذُرُ (٥) فَتَوَلَّ عَنْهُمْ يَوْمَ يَذُعُ الدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكُر (٦) خُشَعاً أَبْصَارُهُمْ يَخُرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُّنتَشِرٌ (٧) مُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ يَقُولُ الْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمٌ عَسِرٌ (٨).

والآيات لا تقول بأن قريشاً قد رأت آية (معجزة) ولكنها تقول إنهم حتى لو رأوا كل الآيات والخوارق تجري على يدي الرسول فلن يؤمنوا. ولو كانوا يريدون الإيمان فإن ما نزل عليهم من القرآن كافي لإقناعهم بأنه حق.

# أمم سابقة كذبت مثل قريش

(الآيات: ٩-٤٢) تصف كيف هلك عدد من أمم سابقة تعرفهم قريش لأنهم من سكان جنوب غرب جزيرة العرب، وتذكير قريش بهم كونهم هلكوا وهم كفار، لعل قريشاً تعتبر عاحدث لهم، والبداية مع:



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

## قوم نوح

كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا جَنُونٌ وَازْدُجِرَ(٩) فَدَعَا رَبَّهُ أَنِّي مَعْلُوبٌ فَانتَصِرُ(١٠) فَفَتَحْنَا أَبْوَابَ السَّمَاء بِمَاء مُّنْهُ مِر(١١) وَفَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُوناً فَالْتَقَى المَّاء عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ(١٢) وَحَمْلُنَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلْوَاحٍ وَدُشُرٍ (١٣) خَجْرِي بِأَعْيُنِنَا جَزَاء لِمَّن كَانَ كُفِرَ (١٤) وَلَقَد تَرَكْنَاهَا آيَةً فَهَلْ مِن مُّذَكِرٍ (١٥) فَكَيْف كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ (١٦) وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّذَكِر (١٧).

الآيات تصف كيف رأى القوم الطوفان الذي أهلكهم، والذي كان عبارة عن مياه جارفة على الأرض وأمطار منهمرة من السهاء. فيها كانت السفينة التي ركبها نوح ومن آمن تطفو عائمة.

## قوم عاد

كَذَّبَتْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ(١٨) إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً فِي يَوْمٍ نَحْسٍ مُّسْتَمِرِّ(١٩) تَنزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ مُّنقَعِرٍ(٢٠) فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ(٢١) وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْفُرْآنَ لِلذَّكْرِ فَهَلْ مِن مُّذَّكِرِ(٢٢).

## قوم ثمود

كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِالنُّذُرِ (٢٣) فَقَالُوا أَبَشَراً مِّنَا وَاحِداً نَتَبِعُهُ إِنَّا إِذاً لِّفِي ضَلَالٍ وَسُعُرِ (٢٤) أَلْقِيَ الذَّكْرُ عَلَيْهِ مِن بَيْنِنَا بَلْ هُو كَذَّابٌ أَشِرٌ (٢٥) سَيَعْلَمُونَ غَداً مَنِ الْكَذَّابُ الْأَشِرُ (٢٦) أَلْقِيَ الذَّكْرُ عَلَيْهِ مِن بَيْنِنَا بَلْ هُو كَذَّابٌ أَشِرٌ (٢٧) وَنَبِّنَهُمْ أَنَّ اللَّهُ قِسْمَةٌ بَيْنَهُمْ كُلُّ شِرْبٍ لَمُّ اللَّهُ وَاللَّهُ مِن الْكَذَوْا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاطَى فَعَقَرَ (٢٩) فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ (٣٠) إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشِيمِ المُحْتَظِرِ (٣١) وَلَقَدْ يَشَرْنَا الْفُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُذَكِرِ (٣٢).

# قوم لوط

كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ بِالنُّذُرِ (٣٣) إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِباً إِلَّا آلَ لُوطٍ نَجَيْنَاهُم بِسَحَرِ (٣٤) يعْمَةً مِّنْ عِندِنَا كَذَلِكَ نَجْزِي مَن شَكَرَ (٣٥) وَلَقَدْ أَنذَرَهُم بَطْشَتَنَا فَتَهَارَوْا بِالنَّذُرِ (٣٦) وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُذُرِ (٣٧) وَلَقَدْ صَبَّحَهُم بُكْرَةً عَذَابٌ



مُّسْتَقِرٌّ (٣٨) فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُذُرِ (٣٩) وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِرِ (٤٠).

## فرعون وآله

وَلَقَدْ جَاء آلَ فِرْعَوْنَ النُّذُرُ (٤١) كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا كُلَّهَا فَأَخَذْنَاهُمْ أَخْذَ عَزِيزٍ مُّقْتَدِرٍ (٤٢).

وبعد أن سردت الآيات ما حصل لتلك الأمم، تتجه لمخاطبة قريش متسائلة: هل تظنون أنكم منزلة عند الله أعلى من أولئك الأقوام حتى لا يقع بكم الهلاك. أم أنكم تظنون أنكم أثر عدداً وستتغلبون على محمد والقلة التي معه؟ أَكُفًارُكُمْ خَيْرٌ مِّنْ أُولَئِكُمْ أَمْ لَكُم بَرَاءةٌ فِي الزُّبُر (٤٣) أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ مُّنتَصِرٌ (٤٤).

وتؤكد الآية التالية أن النصر في النهاية سيكون للرسول والمؤمنين:

سَيُهْزَمُ الجُمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ (٤٥).

وهذه الآية ليست نبوءة بها سيحدث في قادم الأيام، حين ينتصر المسلمون ويفتحون مكة وتندحر قريش، ولكنه مما يعرف بالضرورة. فمن يتمسك بالحق ويصبر على الأذى فسينتصر في النهاية. هذه قاعدة أزلية، في كل مجالات الحياة. ومن ذلك أن المطالبة بالحقوق من قبل الشعوب المظلومة يبدأ بقلة وضعف ولا يهتم له المتسلط. ثم يبدأ بالتزايد والقوة حتى يصبح قادراً على مواجهة الباطل ثم تكون الغلبة له في النهاية، فمن صبر ظفر لا محالة. وهو ما عبر عنه الزعيم الهندي مهاتما نهروا بقوله: "في البداية يتجاهلونك، ثم يضحكون عليك، ثم يكون النصر حليفك". والمؤمنون من صفاتهم الصبر على المحن والتمسك بالحق لأن لديهم دافعاً وإيهاناً بقضيتهم بخلاف الكافر، ولهذا فالنصر سيكون حليفهم في النهاية مهها كانت قوة عدوهم. ولو كان المسلمون مؤمنين بدينهم لما أرعبهم على ولما طلوا الاحتماء به.

ويوم القيامة سيلاقي المجرمون (كفار قريش) مصيرهم:

بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُّ(٤٦) إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ(٤٧) يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ(٤٨).

(الآية: ٤٨) تصوير مجازي حسي للعذاب المذل لمكذبي قريش، الذين لن يسحبوا على وجوههم. والسياق يعرفنا بمعاني الألفاظ حتى ولو لم يسبق أن سمعنا بها أو اطلعنا على قواميس اللغة، مثل لفظ «سقر» هنا والتي تعنى النار.



#### تدبرالقرأن | السور المكية | المرحلة الرابعة : استمرار الدعوة

ثم تقول السورة:

إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَفْنَاهُ بِقَدَرٍ (٤٩).

وهو تأكيد على أن الله خلق الكون بقدر، أي بقوانين ثابتة.

ولم يستغرق الأمر منه سبحانه لإيجاد هذه القوانين المثالية شيئاً يذكر من الزمن، كها تؤكد الآية التي تلي: وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَمْح بِالْبَصَرِ(٥٠).

والآية تأكيد على أن نشأة الكون حدثت بموجب تلك القوانين الفيزيائية التي أوجدها الله. فبمجرد إيجاد القوانين تولد الانفجار العظيم، والذي حدث بسرعة متناهية تقاس بجزء من تريليونات من الثانية.

(الآيات: ٥١) ألا تعتبر قريش ممن هلك من أجيالهُبُم، على كفرهم، وتؤمن قبل فوات الأوان:

وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا أَشْيَاعَكُمْ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرِ (٥١).

ثم تتحدث الآيات عن سجل الأعمال:

وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُّوهُ فِي الزُّبُرِ (٥٢) وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَرٌ (٥٣)

كل ما يصدر من الإنسان يسجل في آلية مزروعة في النفس البشرية تقوم بتسجيل كل الأعمال مهما صغرت. كما أن كل شيء في الكون يسجل ويسطر (مستطر بمعنى مكتوب).

وتحتم السورة ببشري للمؤمنين:

إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ (٥٤) فِي مَفْعَدِ صِدْقِ عِندَ مَلِيكٍ مُّقْتَدِرٍ (٥٥).

ما يعني أن هناك نفراً مؤمناً في مكة في تلك الفترة. وقول الآية «عند مليك» لا يعني أن المؤمنين يوم القيامة سيكونون في حضرة الله جل شأنه. بل هي تعبير مجازي للدلالة على حسن المصير. فالله جل وعلا هو من خلق الجنة وهم – من هذا المعنى – عنده سبحانه.

وبنهاية سورة القمر نكون قد وصلنا لنهاية سور المرحلة الرابعة، وفيها يلي تذكير بأهم ملامح تلك المرحلة:

 السور تتحدث عن إنكار قريش للبعث، وستستمر سور المرحلة الخامسة والسادسة بالحديث عنه، ثم يتوقف الحديث عنه في آخر مراحل الدعوة في مكة.



- تقديم صور حسية لانهيار هذا الكون لتقول لقريش إن البعث سيكون بعد انهيار الكون، ثم بدأت السور تتحدث عن نشأة كون آخر بعد انهيار هذا الكون هو كون القيامة والبعث. وستستمر بعض سور المرحلة القادمة في تقديم الصور الحسية عن انهيار هذا الكون ونشأة كون القيامة، وتتوقف في آخر مرحلة.
- تقديم صور حسية لما في الجنة والنار، ويستمر تقديم هذه الصور في بعض سور المرحلة القادمة، ثم يتوقف، ولا يذكر في السور المدنية.
  - تقديم أخبار لأمم سابقة، وسنجدها في كل مراحل الدعوة في مكة.
- دعوة للتفكير بالخلق للاستدلال على قدرة الخالق على البعث، سنجدها في هذه المرحلة والمرحلة الخامسة، ثم تكاد لا تذكر في المرحلة السادسة والمرحلة الأخيرة، لأن الأحداث المتسارعة، والمتضمنة تعرض المسلمين للتعذيب، استرعت الاهتمام أكثر من دعوة قريش التي ثبت إصرارها على الكفر ولن تؤمن.
- قريش تكيل التهم لمحمد وتسخر منه ومن المسلمين ويستمر هذا في كل مراحل الدعوة في مكة.
- لم يتعرض الرسول ولا أحد من المسلمين لأي أذى جسدي أبداً خلال هذه المرحلة
   التي امتدت لبضع سنوات'.

١- تم تقدير شهر بين نزول سورة وأخرى، وبها أنه نزل ٣٧ سورة في هذه المرحلة فمدة المرحلة كانت ٣٧ شهراً أي ثلاث سنوات، مرت والرسول يدعو قريش، وقريش لا تستمع. وبنهاية هذه المرحلة يكون مر على بعثة الرسول حوالي أربع سنوات، لأنه سبق وقدرت الفترة التي تفصل بين بدء البعثة بنزول سورة الفاتحة، وبدء الدعوة بنزول سورة المدثر، بحوالي عام. تضاف لفترة هذه المرحلة وهي ثلاث سنوات.



# المرحلة الخامسة، مرحلة تغير الخطاب والمخاطب "ميلادٌ جديدٌ للإسلام"

## تقديم

تتابع نزول سور القرآن يتأثر بتتابع الأحداث، التي تتأثر باستجابة المدعو للإيهان. وبها أن الوحي قد بدأ النزول بسبع سور التهيئة قريش لسهاع الدعوة، فسنفترض أن تلك السور كانت تنزل بمعدل سورة كل عشرة أيام، أي أن الرسول بقي حوالي شهرين يتلو على قريش تلك السور السبع التي كانت عبارة عن تهيئة لسهاع الدعوة. ثم نزلت سورة المزمل التي ألزمت الرسول بأن يتفرغ لبرنامج التأهيل النفسي، والذي لابد أنه استمر لبضعة أشهر. ولو أضيفت فترة بقاء الرسول في غار حراء للشهرين السابقين، وأضيف لهما فترة نزول سورة المدثر، فيمكن القول إن المراحل الثلاث الأولى للدعوة في مكة استغرقت سنة واحدة نزل خلالها تسع سور.

ثم جاءت المرحلة الرابعة التي هي عبارة عن دعوة موجهة لقريش فقط دون بقية الناس، والتي أعلنت رفضها التام للدعوة منذ البداية. فسارت الأوضاع في مكة على وتيرة واحدة لا تتغير، ودون أن يتمخض عنها أحداث هامة. لأن قريشاً أعرضت ولن تستمع، وتجاهلت الرسول والنفر القليل الذين آمنوا معه. فلم تقع أحداث بين قريش والمسلمين ليتحدث عنها الوحي، ولم يزد عدد المسلمين ليكونوا مجتمعاً مسلماً كي تنزل التشريعات. فكان الوحي ينزل فقط للرد على انهامات قريش وتساؤلاتها، التي كانت تكررها على الدوام. لذا كان نزول القرآن على فترات زمنية تكاد تكون متساوية بين سورة وأخرى في المرحلة



الرابعة للدعوة. ويمكن تقدير الفترة الزمنية التي تفصل بين نزول سورة وأخرى على أنها لا تزيد عن شهر. وبها أنه قد نزل في هذه المرحلة (٣٧) سورة، فيمكن القول إن المرحلة الرابعة للدعوة في مكة قد استمرت قرابة ثلاث سنوات، تضاف لمدة المراحل الثلاث الأولى والتي قدرت بسنة واحدة. فيكون قد مضى على بعثة الرسول بنهاية المرحلة الرابعة قرابة أربع سنوات.

وبرغم أن المرحلة الرابعة السابقة تعتبر أطول مراحل الدعوة في مكة، وأكثرها سورا، إلا أن الأحداث التي وقعت فيها لا تكاد تذكر، بالنسبة لطول فترتها. وذلك عائد إلى أن السور استمرت منذ بداية الدعوة تخاطب كبراء قريش، الذين رفضوا الحق وتمسكوا بموروثهم. وبناءً على قانون «سنة الأولين» فمن لا يقبل الدعوة عند سهاعها فلن يؤمن بها بعد ذلك أبداً مهما تنوعت أساليب الدعوة أو تغيرت الظروف. ولو استمرت السور تخاطب قريشاً فقط كما كانت عليه في المراحل السابقة فلن تؤمن قريش، ولن يزيد عدد المسلمين القلة، ولو بقي الرسول بينهم ألف سنة. ولو مات عليه الصلاة والسلام وخطاب الدعوة موجه لقريش فقط، فسرعان ما يموت النفر المسلم وينتهي أمر الإسلام. خاصة أن التشريعات لم تفرض بعد، فيها عدا صلاة بلا أوقات محددة، وإنفاق، وتحريم للغش التجاري، ووفاء بالنذر.

لكن الخطاب الدعوي القرآني تحول - بدء من هذه المرحلة الخامسة - لدعوة كل الناس، وإلى بني إسرائيل في يثرب وإلى مستضعفي مكة (الموالي والعبيد) الذين لم يستجيبوا للإسلام ليس لأن مصالحهم ستتضرر - فهم لا يملكون من متاع الدنيا شيئاً - ولكن تبعاً لساداتهم. وسنرى كيف ستتغير الأوضاع وتنشط الدعوة ويصبح لها صدى يسمع به القاصي والداني، ويبدأ الناس يدخلون في دين الله من مختلف الطوائف والملل والشعوب. مما يجعل المرحلة الخامسة تعتبر مرحلة بداية الانتشار الفعلي للإسلام. أو ميلاد الدعوة من جديد، بعد أن خيم على مسارها الهدوء والرتابة طوال المرحلة السابقة.

وقد نزل في هذه المرحلة (٣١) سورة، يمكن ملاحظة أن أهم ملامحها التي تميزها عن غيرها ما يلي:

- تحول السور لدعوة كل الناس.
- الحديث عن رسل وأنبياء بني إسرائيل وبعض الشخصيات التي يعرفون.



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

- بدأت السور تتحدث عن خلق آدم وموقف الملائكة منه.
- خاطبة مستضعفي مكة وتحذيرهم من عذاب النار لاتباعهم أسيادهم ورفض الدعوة.
  - فرض بعض التشريعات، مما يعني تكاثر من دخل الإسلام.

وفيها يلي رصدٌ لبعض ما ذكرته سور هذه المرحلة للمرة الأولى في القرآن:

#### سورة «ص»

- أول مرة يتحدث القرآن عن شخصية تاريخية من بني إسرائيل في (الآيات: ٢١-٢٦)
   وهو داوود وتتناول تفاصيل دقيقة لأحداث في حياته.
- أول إشارة لمستضعفي مكة من الموالي والعبيد، وأن اتباعهم لساداتهم سيؤدي بهم إلى
   النار معهم في الآيات: (٩٥-٦٤).

# سورة الأحقاف

- أول سورة تبدأ بـ «حم».
- أول سورة تذكر أن أحد بني إسرائيل آمن برسالة محمد: قُل أَرَأَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللهَّ وَكَفَرْتُم بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِثْلِهِ فَآمَنَ وَاسْتَكْبَرْتُمْ إِنَّ اللهَّ لَا يَهْدِيَ الْقَوْمَ الظَّالِينَ(١٠).

## سورة الجاثية

- أول سورة تطلب من المسلمين التسامح مع تجاوزات الكفار: قُل لِّلَّذِينَ آمَنُوا يَغْفِرُوا
  لِلَّذِينَ لا يَرْجُون أَيَّامَ اللهَّ لِيَجْزِيَ قَوْماً بِها كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٤) مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ
  وَمَنْ أَسَاء فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَى رَبَّكُمْ تُرْجَعُونَ (١٥).
  - أول سورة تتحدث عن تاريخ بني إسرائيل، الآيات: (١٦-١٨).

# سورة فاطر

أول مرة يخاطب القرآن كل الناس بعبارة: «يا أيها الناس»: يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ وَعْدَ اللهَّ حَقِّ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللهَّ الْغَرُورُ(٥) إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوِّ فَا يَخُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ(٦) الَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ عَذَابٌ فَا الشَّعِيرِ(٦) الَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ عَذَابٌ



شَدِيدٌ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ (٧).

## سورة مريم

أول ذكر لعيسى ابن مريم، بدءً من الآية: (١٦).

## سورة لقمان

أول سورة تشير إلى بعض التشريعات:

الم(١) تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ(٢) هُدًى وَرَحْمَةً لِّلْمُحْسِنِينَ(٣) الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ(٤) أُوْلَئِكَ عَلَى هُدًى مِّن رَّبِّهِمْ وَأُوْلَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ(٥) لقهان.

## سورة يونس

أول سورة تذكر ما تحرمه قريش من المآكل: قُلُ أَرَأَيْتُم مَّا أَنزَلَ اللهُ لَكُم مِّن رَّزْقِ فَجَعَلْتُم
 مَّنُهُ حَرَاماً وَحَلاَلاً قُلْ اللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ (٥٩) وَمَا ظَنُّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى
 الله الْكَذِبَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ الله لَدُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَشْكُرُونَ (٦٠)
 يونس.

ويمكن تصنيف هذه المرحلة إلى فترتين:

# الفترة الأولى: فترة تغير خطاب الدعوة

وعدد سورها إحدى وعشرون سورة، هي: ص، الصافات، النازعات، الذاريات، الأحقاف، الجاثية، فاطر، فصلت، الدخان، الزخرف، غافر، مريم، الإخلاص، الكهف، سبأ، الكافرون، لقمان، النمل، الحجر، طه، والسجدة.



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

الفترة الثانية: فترة فرض بعض التشريعات

مما يعني أن هناك عدداً من المستضعفين وبني إسرائيل وغيرهم دخلوا الإسلام، وكانت أعدادهم كافية لتكوين مجتمع مسلم. وسور هذه الفترة عشر سور، هي: المؤمنون، المعارج، الفرقان، الزمر، الأعراف، يونس، إبراهيم، يوسف، الأنبياء، والكوثر.



# (١) فترة تغير خطاب الدعوة

طوال مراحل الدعوة السابقة كانت الأوضاع في مكة تسير على وتيرة واحدة لا جديد فيها. الرسول يلاحق قريشاً ويسمعهم ما ينزل عليه من الوحي، وقريش تسخر وتستهزئ وتلح عليه بأن يخبرهم متى وكيف سيكون البعث؟ دون أن يتغير موقفها الرافض للدعوة. والقرآن لا يخاطب ولا يدعو إلا قريشاً، وكأنه حتى تلك اللحظة موجه لهم دون بقية الناس، ولا يوجد ما يشير إلى أن دعوة محمد ستكون لهم ولغيرهم ولكل الناس، لأن الآيات في كل السور الـ (٤٦) الأولى، لا تتوجه بالخطاب لغيرهم. وهو ما يدحض ما ورد في كتب التراث التي تروى قصصاً عن ذهاب الرسول لدعوة أهل الطائف وملاحقته لرجال القبائل في بداية دعوته. وإن كان الرسول قد ذهب للطائف أو عرض نفسه على القبائل وهو في مكة فلابد أن هذا حصل في مراحل الدعوة المتأخرة في مكة وبعد أن أُمِرَ بإنذار كل الناس، ولم يحدث في بداية الدعوة كها تقول كتب التراث. ويعود الالتباس إلى أن من كتب السير والحديث يكتبون ما يكون منتشراً ويتناقله الناس مشافهة في زمانهم. وبعض ما يتداوله الناس يكون له أصل ووقع بالفعل، لكن بطريقة مختلفة عن تلك الصورة التي كتبت في كتب التراث. لأن عدم توثيقها في وقتها كتابيا وتناقلها شفهياً جعلها تتعرض لكثير من سوء الفهم والزيادة والنقص والتباس الأمر على ناقليها حول وقت وقوعها. ومن ذلك القول بأن الرسول قد ذهب للطائف. فهو قد يكون ذهب إلى هناك، ولكن بعد تغير خطاب الدعوة إلى كل الناس، وليس في بداية الدعوة، وعندما كانت موجهة لقريش فقط. وما قيل عما لقيه من أهل الطائف هو صور مشوهة لما قد يكون حدث بالفعل.

ومع بداية هذه الفترة بدأت السور تتحول من مخاطبة قريش لوحدها إلى غيرها من الناس ولبني إسرائيل يثرب وللمستضعفين في مكة. والسور التي نزلت في هذه المرحلة لم تخاطب بني إسرائيل مباشرة، إلا أنها بدأت تتحدث عن قصص تاريخي تعرفه بني إسرائيل، ويهمها أكثر من قريش. وفي الفترة الثانية من هذه المرحلة بدأت السور تخاطب بشكل مباشر بني إسرائيل والمستضعفين إضافة لكل الناس، مع استمرار دعوتها لقريش.

وأول سورة نزلت في هذه المرجلة هي: ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْحِلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِي اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّ



## (۷٤) ص

وقد سميت بحرف الصاد الذي تبدأ به، وهي سورة دعوية وتخلو تماماً من فرض أي تشريع.

والسورة تعتبر نقطة التحول من مخاطبة قريش فقط إلى مخاطبة كل الناس بجانب قريش. فقد بدأت تتحدث عن داوود وسليهان وأيوب، وهو خطاب غير مباشر لبني إسرائيل بالتحدث عن شخصياتهم التاريخية. ثم ختمت السورة بالقول: "إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ». والعالمين هنا تعني «كل العالم، كل الناس».

# قريش وموقفهم من الدعوة

الآيات العشر الأولى في سورة "ص" تتحدث عن قريش وأنهم لن يؤمنوا مها دعوا، ولتبرير موقفهم الرافض، كانوا يتهمون الرسول بأنه ساحر أو كاذب. ومرة يقولون إنه يزعم ألا إله إلا الله، وأخرى يقولون إنه يستحيل أن يختار الله محمداً من بين كبراء وسادة قريش ليكون رسولاً له. وترد عليهم الآيات بأن مزاعمهم تلك لا تعتمد على مصدر موثوق، فليس لديهم علم بغيب الله، وليس لديهم قدرة على الدنو من ملكوت الله (مجازاً) ليستمعوا ما يقرر:

ص وَالْقُرْآنِ ذِي الذِّكْرِ(١) بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقٍ(٢) كَمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ فَنَادَوْا وَلَاتَ حِينَ مَنَاصٍ(٣) وَعَجِبُوا أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِّنْهُمْ وَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ(٥) وَانطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ سَاحِرٌ كَذَّابٌ(٥) وَانطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ سَاحِرٌ كَذَّابٌ(٥) وَانطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ الْمَشُوا وَاصْبِرُوا عَلَى آهِيَكُمْ إِنَّ هَذَا لَتَيْءٌ يُرَادُ(٦) مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْلَّةِ الْآخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلَّا الْمُشُوا وَاصْبِرُوا عَلَى آهِيكُمْ إِنَّ هَذَا لَتَيْءٌ يُرَادُ(٦) مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْلَّةِ الْآخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلَّا الْمَثَوَا وَاصْبِرُوا عَلَى آهُونُ وَلُوا عَذَابِ(٨) الْمُنْ مِن بَيْنِنَا بَلْ هُمْ فِي شَكَّ مِّن ذِكْرِي بَلْ لَمَّا يَذُوقُوا عَذَابِ(٨) أَنْزِلَ مُعَلِقُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ

الآيات تشير إلى اختلاف رجال قريش حول إمكانية البعث، فبعضهم بدأ يميل للتصديق أنه سيحدث وآخرون ينفون ذلك. وهو ما تحدثت عنه سور في المرحلة السابقة مثل سورة النبأ وسورة «ق».

والآيات تتحدث عن بعض تبريرات قريش لموقفها الرافض للدعوة، وكلها تبريرات



ليست خاصة بهم، ولكنها توجد في كل المجتمعات في كل زمان ومكان. وليست فقط لرفض الدين ولكن لرفض كل تغير اجتماعي:

- فمرة يقولون إن من غير المعقول أن يوحى الله لبشر مثلهم.
  - ومرة يتهمون محمداً بالكذب ومحاولة سحر عقولهم.
- وحيناً يرفضون الدعوة لأنها تدعو لعبادة الله وحده وترك الموروث.
  - ويتواصون على التمسك بالموروث ودين الآباء والأجداد.

والآيات تقول بأن كل هذه المزاعم واهية لأنها مجرد ظن لا يعتمد على أسس ولا مصادر، فليس لهم تواصل مع من في السهاء (الملائكة الناقلين للوحي) ولا مع الله جل وعلا.

وقريش برفضهم الحق وتمسكهم بالموروث يتوافقون مع كل الأمم في كل العصور، وهو ما تؤكده الآيات: (١١-١٦).

وتؤكد السورة أن تكذيبهم نتيجة لأنهم نهجوا سنة من قبلهم: جُندٌ مَّا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِّنَ الْأَخْزَابِ(١١).

والأحزاب تأتي في القرآن للتعبير عن الأمم الكافرة السابقة، مثل هذه الآية والآية (١٣) من نفس السورة، والآية الخامسة من سورة غافر.

# قريش سارت على سنة أزلية سبقتها عليها أمم غابرة

وتسر دالسورة بعض تلك الأحزاب: كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْتَادِ(١٢) وَثَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَابُ الأَيْكَةِ أُوْلَئِكَ الْأَحْزَابُ(١٣) إِن كُلِّ إِلَّا كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ(١٤).

وكل من ذكر هنا كذبوا وهلكوا وهم كفار.

# عود للحديث عن قريش

وَمَا يَنظُرُ هَؤُلَاء إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً مَّا لَهَا مِن فَوَاقِ(١٥) وَقَالُوا رَبَّنَا عَجِّل لَّنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَاب(١٦).

بعد ذكر ما حل بأمم سابقة، تقول السورة إن قريشاً عوضاً عن أخذها العبرة مما حدث



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

لتلك الأمم تطلب من الرسول أن يعجل لهم العذاب الذي يتوعدهم به يوم الحساب، وأن يوقعه عليهم الآن، من باب السخرية.

#### حديث عن داوود

(الآيات: ١٧-٢٦) تتحدث عن داوود وتفاصيل دقيقة لأحداث في حياته:

اصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُودَ ذَا الْأَيْدِ إِنَّهُ أَوَّابٌ(١٧) إِنَّا سَخَوْنَا الجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِشْرَاقِ (١٨) وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَّهُ أَوَّابٌ(١٩) وَشَدَدْنَا مُلْكُهُ وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَةَ وَفَصْلَ الْجِطَابِ(٢٠) وَهَلْ أَتَاكَ نَبَأُ الْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ(٢١) إِذْ دَخَلُوا عَلَى مَعْضِ فَاحْكُم بَيْنَنَا بِالحُقِّ عَلَى دَاوُودَ فَفَرْعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا تَحَفْ خَصْبَانِ بَعَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَاحْكُم بَيْنَنَا بِالحُقِّ وَلَا تُشْطِطْ وَاهْدِنَا إِلَى سَوَاء الصَّراطِ (٢٢) إِنَّ هَذَا أَخِي لَهُ يَسْعٌ وَيَسْعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةً فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّنِي فِي الجُطَابِ(٣٣) قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَالِ نَعْجَتِكَ إِلَى يَعَاجِهِ وَاحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّنِي فِي الجُطَابِ(٣٣) قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَالِ نَعْجَتِكَ إِلَى يَعْجَهُ وَلِي نَعْجَةً وَإِنَّ كَثِيراً مِّنْ الضَّالِحِاتِ وَقَلِيلٌ مَّا وَانَّ بَوْنَ وَلَوْدَ أَنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ وَقَلِيلٌ مَّا وَانَّ كَثِيراً مِّنْ دَاوُودُ أَنَّ الْمَانِي بَعْفَهُمْ عَلَى بَعْضِ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ وَقَلِيلٌ مَّا وَانَابَ وَقَلِيلٌ مَّا وَانَابَ وَقَلِيلٌ مَا وَلَيْلُ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ وَقَلِيلٌ مَا لَوْلَا مَعْرَالُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَخَلَ وَالْعَلَى عَالِهُ وَالْكَ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ الْعَلَى وَالْعَلَى اللَّهُ الْوَلَى وَالْكُولُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ اللْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ يَصِلُولُ فَى الْمَالِلُ اللَّهُ ال

وهذه نقلة نوعية في خطاب السور، حيث كانت في المرحلة الرابعة السابقة تتحدث عن أقوام كافرة سابقة تعرفهم قريش وما وقع بهم له علاقة بقريش، كونهم كذبوا مثل قريش وأهلكوا بكوارث طبيعية، لعل قريشاً تعتبر. أما الحديث عن داوود وما أعطي من قدرات وواقعة الخصمين، فتفاصيل دقيقة لا تهم قريش، ولكنها تهم بني إسرائيل كون داوود أول ملك لمملكة إسرائيلية في التاريخ، وتفاصيل حياته تعتبر جزء من تاريخهم ولا علاقة لقريش به.

وهذا التغير في نوع الخطاب إعلان لتغير المخاطب في القرآن من قريش فقط إلى غيرهم، ذلك أن الحديث عن تفاصيل أحداث وأشخاص في تاريخ بني إسرائيل تأكيد - بطريقة غير مباشرة - على أن محمداً رسولٌ لله، وإلا لما عرف هذه التفاصيل. لأن بني إسرائيل يؤمنون بالبعث - بخلاف قريش - لكن مشكلتهم أنهم لا يؤمنون أن محمداً رسول لله، فكان لابد



### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

من تأكيد رسالته بطريقة مناسبة. وسرد هذه الأحداث سيحمل بعض بني إسرائيل على المجيء لمكة لساع ما يقول محمد عن تاريخهم وملوكهم.\

# عود للحديث عن قريش الرافضة للدعوة

وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلاً ذَلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ(٢٧) أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ كَالْفُجَّارِ(٢٨) كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِّيَدَّبَرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ(٢٩).

(الآية: ٢٧) تتوعد الكافر بالنار. وويل لفظ وعيد وتهديد ، وليس كها زعم المفسرون أنه وادٍ في جهنم. لأنهم لا يعلمون هل في جهنم أودية وجبال؟ ولأنهم يجهلون العربية، لأن لغنهم هجين دخلتها العجمة وليست بقوة لغة قريش وأهل الحجاز وقت نزول القرآن، ولأنهم لا يتورعون عن

اختلاق تأويل أي لفظ أو آية لغير معناها.

(الآية: ٢٨) دليل على أن من عدل الله المطلق في الحساب ألا يغفر لمستحق النار ولن يعذب المؤمن.

(الآية: ٢٩) دليل آخر على أن الدعوة تكون بالقرآن فقط، لمن أراد أن يتذكر.

#### سليهان

الآيات تعود للحديث عن شخصية تاريخية أخرى تهم بني إسرائيل وهو سليمان، لتؤكد لهم صدق رسالة محمد، وإلا لما عرف هذه التفاصيل الغابرة من تاريخهم:

وَوَهَبْنَا لِدَاوُودَ سُلَيُهَانَ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ(٣٠) إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ الصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ(٣١) فَقَالَ إِنِّ أَحْبَبْتُ حُبَّ الْحَيْرِ عَن ذِحْرِ رَبِّ حَتَّى تَوَارَتْ بِالْجِجَابِ(٣٢) رُدُّوهَا عَلَيَّ فَطَفِقَ مَسْحاً بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ(٣٣) وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيُهَانَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ جَسَداً ثُمَّ أَلَابَ(٣٤) قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكاً لَا يَنبَغِي لِأَحَدِ مِّنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ(٣٥) فَسَخَزْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاء حَيْثُ أَصَابَ (٣٦) وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَّاء وَغَوَّاصٍ (٣٧)



١ - انظر فصل: داوود/ كتاب: من آدم إلى محمد، الأمم والأشخاص المذكورون في القرآن.

<sup>&</sup>quot; انظر قفرة: ويل / قسم مفردات من القرآن.

وَآخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ(٣٨) هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكْ بِغَيْرِ حِسَابِ(٣٩) وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَآبِ(٤٠)

(الآيات: ٣٠–٣٣) سليهان تولى الملك بعد أبيه داوود وكان يربي الجياد ويعتني بها ويجبها. (الآية: ٣٤) فتن سليهان لكنه استغفر ربه وتاب.

(الآية: ٣٥) سليهان يدعو ربه بأن يهب له ملكاً لا يكون لأحد من بعده. فهل أعطاه الله ذلك الملك؟ أو أن القرآن يروي كالعادة ما قاله وتمناه، مثلها روت الآيات دعوة وأمنية نوح في سورة نوح التي يقول فيها: وَقَالَ نُوحٌ رَّبً لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً (٢٦) إِنَّكَ إِن تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِراً كَفَّاراً (٢٧).

ومن الواضح أن الله لم يستجب له وبقي الكفار يتوالدون ويشكلون الغالبية الساحقة من سكان الأرض.

وحتى بقية دعاء نوح لم يستجب والذي يقول فيه: رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلَمِن دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِناً وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلَا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلَّا تَبَاراً(٢٨).

فالله سيغفر لمن يؤمن من العائلة ويلحق الأفراد المؤمنين بنفس العائلة ببعض، لأنهم آمنوا به وليس لأن أفراداً من عائلاتهم آمنوا، كما نصت على ذلك سورة الطور التي مرت بنا: (وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرَّيَّتُهُمْ وَإِيمَانٍ أَلْحُقْنَا بِهِمْ ذُرَّيَّتَهُمْ وَمَا أَلَتْنَاهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ كُلُّ امْرِيَ بَهَا كَسَبَ رَهِينٌ (٢١) الطور.

فالمغفرة والجنة لمن يؤمن وليس لمن يدعو له غيره، أو لأن عائلته مؤمنة. فالله لا يتعامل "بالواسطة". وهو دليل على أن الدعاء لأمر دنيوي لا يستجاب، لأن الدنيا مشاعة لكل الناس بغض النظر عن العقيدة والنجاح فيها يخضع لعوامل كثيرة ليس من بينها تدخل إلهي: مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثُ الدُّنْيَا نُؤتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِن نَصِيب (٢٠) الشورى.

ولأن المفسرين تحدثوا بإسهاب عن هذه الآيات وعن الجسد الذي ألقي على كرسي سليهان وبشكل خرافي، وللأسف أصبح هو الحقيقة التي لا تقبل الشك عند الناس. فلابد من تتبع الآيات والتعرف على أماكن الوقف ووصل العبارات ببعضها، ومعرفة ماهية ذلك الجسد، وذلك كها يلى:



### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

وَوَهَبْنَا لِدَاوُودَ سُلَيُهَانَ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ(٣٠) إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ الصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ(٣١) فَقَالَ إِنِّ أَحْبَبْتُ حُبَّ الْحَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي حَتَّى تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ(٣٢) رُدُّوهَا عَلَيَّ فَطَفِقَ مَسْحاً بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ(٣٣) وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيْهَانَ.

هنا انتهى الحديث عن حب سليمان للخيل وفتنته وتعلقه بها.

ثم تنتقل الآيات للحديث عن موضوع آخر مختلف: وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ جَسَداً ثُمَّ أَتَابَ(٣٤).

ولابد من اعتماد معنى الجسد من القرآن بعيداً عن تخاريف المفسرين الذي أولوا معنى الجسد ليكون شيطان من الجن، الذين لا يمكنهم التشكل بهيئات مرثية، ولا يمكن أن يراهم البشر. ولو عدنا للقرآن فسنجد أن "الجسد" يعني بلغة العصر: التمثال المصنوع من الجماد بغض النظر عن الهيئة التي صنع عليها.

أما الإنسان فيطلق عليه القرآن كلمة «جسم» ولا يطلق «جسد» على أي مخلوق حي، سواءً كان شيطاناً من الجن أو إنساناً.

ويكون الملقى على كرسي سليهان هو "جسد" (تمثال لا روح فيه).

ولم تذكر الآية إن كان التمثال على هيئة إنسان أو حيوان أو طير.

كما أن سبب إلقاء الجسد على الكرسي يحتمل عدة احتمالات، منها أن يكون رسالة رمزية لسليمان لكي يتراجع عما بدر منه، والآية تشير إلى أنه «أناب» أي تراجع بالفعل.

وإلقاء الجسد لم يكن سبباً في فتنة سليهان عن ذكر ربه، ولكنه كان سبباً بتذكير سليهان بفعل صدر منه، وتراجع عنه، لا علاقة له بافتتانه بالخيل.

ونعود لمتابعة ما تقول السورة:

(الآيات: ٣٦-٤٠) تظهر بعض ما كان يملك سليهان، ومن ذلك أن تحت سيطرته «شياطين» وليس جان. منهم المهندسون «بناء» ومنهم من يغوص في البحر لاستخراج اللؤلؤ والمرجان، «وآخرين مقرنين في الأصفاد». وهو ما يؤكد أنهم بشر لأن الجان لا أجساد لهم ولا يستطيعون نقل الأشياء، ولا يمكن توثيقهم برباط أو أصفاد.

فالشياطين هنا تعني المبدعين، وهو تعبير مازال مستخدماً باللهجة العامية وفي بعض



اللغات'.

# شخصيات أخرى ذكرتها السورة معروفة في تاريخ بني إسرائيل

(الآيات: ٤١-٤٨) تتحدث عن شخصيات قديمة معروفين لبني إسرائيل عاشوا في موطنهم الأصلى أو قريباً منه، بعضهم رسل وبعضهم رجال صالحون.

### أيوب

وَاذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الشَّيْطَانُ بِنُصْبِ وَعَذَابِ(٤١) ارْكُضْ بِرِجْلِكَ هَذَا مُغْتَسَلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ(٤٢) وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنَّا وَذِكْرَى لِأُوْلِي الْأَلْبَابِ(٤٣) وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْناً فَاضْرِب بِّهِ وَلَا تَحْنَثْ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّاكُ(٤٤)

أيوب رجل صالح - كما لقمان - وقد أصيب بمرض جلدي، واهتدى - بتوفيق من الله -إلى معالجته بتنظيفه بالماء البارد وبعض الأعشاب. ٢

# عدد من الأنبياء والصالحين

وَاذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ(٤٥) إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى الدَّارِ(٤٦) وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الْأَخْيَارِ(٤٧) وَاذْكُرْ إِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَذَا الْكِفْلِ وَكُلِّ مِّنْ الْأَخْيَارِ(٤٨).

هنا ذكر إبراهيم وإسحاق ويعقوب فيها ذكر إسهاعيل في آية أخرى، لأن المخاطب بنو إسرائيل والذين ينتمون ليعقوب ابن إسحاق ابن إبراهيم. ومن المعتاد في القرآن ذكر البعض قبل غيرهم أو دون غيرهم ليس لأنهم أفضل منهم. والآيات ذكرت أيوب قبل إبراهيم نبي كانت له مواقف جليلة في دين الله. وذكرت الآيات اليسع وذا الكفل، وقد يكونان رجلين صالحين مثل أيوب، أو رسولين ".

للعزيد عن سلبيان، وأيوب وكل الرسل والشعوب والأشخاص الذين ذكروا في الفرآن انظر فصل سلبيان / كتاب: من
 آدم إلى محمد.



الانجليزية تأتي بعدة معاني منها: العبقري، الموهوب، النابغة، والجني المعروف. وإذا وصف أحد بأنه حني فالمصود أنه نابغة.

٢ قصته كاملة منشورة في كتاب: من آدم إلى محمد.

# الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

(الآيات: ٤٩-٥٥) عود للحديث عما يهم قريشاً ومسلمي مكة: صور حسية وعد بجنة ونعيم ووعيد بعذاب وجحيم: هَذَا ذِكْرٌ وَإِنَّ لِلْمُتَقِينَ لَحُسْنَ مَآبِ(٤٩) جَنَّاتِ عَدْنٍ مُّفَتَّحةً فَهُمُ الْأَبُوابُ(٥٠) مُتَكِيْنَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَاكِهَةً كَثِيرَةٍ وَشَرَابِ(٥١) وَعِندَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ أَتْرَابٌ(٥٠) مُنَكَيْنِ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَاكِهَةً كَثِيرَةٍ وَشَرَابِ(٥١) وَعِندَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ أَتْرَابٌ(٥٢) هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ الْحِسَابِ(٥٣) إِنَّ هَذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن نَفَادٍ(٤٥) هَذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ هَذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبِ(٥٥) جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا فَبِشْسَ الْمُهَادُ(٥٦) هَذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ (٥٧) وَآخَرُ مِن شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ(٥٨).

قوله "جنات عدن" لا تعني أن هناك جنة اسمها عدن، ولكن تعني أن الجنة عَدْن، أي أن الجنة مَدْن، أي أن الجنة مكان توطن وبقاء وخلد، لأن "العدن" يعني الخلود في المكان. وتكون "عدن" صفة للجنة من باب إضافة الشيء إلى صفته، وليست اسماً لها. '

## وعيد للمستضعفين

(الآيات:٥٩-٦٤) أول إشارة لما سيحل بمستضعفي مكة (الموالي والعبيد) الذين كفروا تبعاً لأسيادهم، وكيف أنهم سيندمون على اتباعهم، بل وعلى تصديق كبراء قريش عندما وصفوا من أسلم من المستضعفين بالأشرار، وهاهم في الجنة:

هَذَا فَوْجٌ مُّقْتَحِمٌ مَّعَكُمْ لَا مَرْحَباً بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ (٥٩) قَالُوا بَلْ أَنتُمْ لَا مَرْحَباً بِكُمْ أَنتُمُ قَدَّمَتُمُوهُ لَنَا فَبِشْسَ الْقَرَارُ (٦٠) قَالُوا رَبَّنَا مَن قَدَّمَ لَنَا هَذَا فَزِدْهُ عَذَاباً ضِعْفاً فِي النَّارِ (٦٦) وَقَالُوا مَا لَنَا لَا نَرَى رِجَالاً كُنَّا نَعُدُّهُم مَّنَ الْأَشْرَارِ (٦٢) أَتَّخَذْنَاهُمْ سِخْرِيّاً أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الْأَبْصَارُ (٦٣) إِنَّ ذَلِكَ لَحَقِّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ (٦٤).

الآية: (٥٩) تتحدث على لسان كبراء قريش وهم في النار عندما دخل فوج من المستضعفين. الآية: (٦٠) رد المستضعفين عليهم.

الآية: (٦١) دعاء المستضعفين على الكبراء.

الآية: (٦٢) الكبراء يتساءلون عمن آمن من المستضعفين الذين كانوا يظنونهم من الضالين. الآية: (٦٣) الكبراء يقرون أن سخريتهم بمن آمن وإصرارهم على الكفر قرار غير حكيم. الآية: (٦٤) تؤكد أن تخاصم أهل النار سيقع، ليس فعلياً ولكن هذا بالفعل ما سينطبق على أحوالهم.



١ - انظر فقرة: عدن / قسم مقردات من القرآن.

# رد على بعض مطالب قريش

(الآيات: ٦٥-٦٨) الخطاب موجه للرسول للرد على مطالبات قريش بمعرفة موعد البعث، بالقول إنه مجرد منذر، والبعث حق ولو لم يؤمنوا به: قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا اللهُ اللهُ الْوَاحِدُ الْفَهَّارُ(٦٦) رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْعَزِيزُ الْغَفَّارُ(٦٦) قُلْ هُوَ نَبَأْ عَظِيمٌ (٦٧) أَنتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ (٦٨).

# خلق آدم وموقف إبليس

(الآيات: ٦٩-٨٥) تتحدث عن خلق آدم وموقف الملائكة وإبليس منه، لأول مرة في المقرآن. وهو من المواضيع التي بدأت الآيات في هذه المرحلة تتحدث عنها. ولم تذكر في سور المراحل الأربع السابقة التي كان الخطاب الدعوي فيها موجهاً لقريش فقط، مما يعني أن خلق آدم يهم بني إسرائيل أكثر من قريش:

مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْم بِالْمَلَا ِ الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ (٦٩) إِن يُوحَى إِلَيَّ إِلَّا أَثَمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّيِنٌ (٧٧) إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَراً مِن طِينِ (٧١) فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ (٧٧) فَسَجَدَ الْمَلَائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ (٧٧) إِلَّا إِبْلِيسَ اسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنْ الْكَافِرِينَ (٧٤) قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنعَكَ أَن تَسْجُدَ لِا خَلَفْتُ بِيَدَيَّ أَسْتَكْبَرُتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْعَالِينَ (٥٥) قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنهُ خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ (٢٧) قَالَ أَنا خَرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ لَا عَلَيْنَ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ (٨٧) قَالَ رَبِّ فَانظرِي إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ (٩٧) قَالَ رَجِيمٌ (٧٧) وَإِنَّ عَلَيْكَ لَغْتَنِي إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمُعْلُومِ (١٨) قَالَ فَبِعِزَّ تِكَ لَأُغُويَنَهُمْ أَجْعِينَ (٩٧) قَالَ مَن المُنظرِينَ (٨٠) إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمُعْلُومِ (١٨) قَالَ فَيعِزَ تِكَ لَأُغُويَنَهُمْ أَجْعِينَ (٨٧) إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمُعْلُومِ (١٨) قَالَ فَيعِزَّ تِكَ لَأُغُويَنَهُمْ أَجْعَينَ (٨٧) إلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ (٨٥) قَالَ فَاخْتُقُ وَاخْقَ أَقُولُ (٨٤) لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَم مِنكَ وَمِين بَعِنَ مِنْهُمُ المُخْلِصِينَ (٨٥) اللَّهُ مَا مُعْعِينَ (٨٥) لَوْلُو عَنْهُمُ المُخْلَصِينَ (٨٥) اللَّهُ مُعْمَىنَ (٩٥) اللَّهُ عَلَى مِنْهُمُ المُخْلِمِينَ (٨٥) اللَّهُ الْمُعَلِينَ وَمُ

(الآية: ٦٩) تخاطب محمداً وتؤكد أنه لا علم له إلا ما علمه الله بالوحي، وتشير إلى أن خبر خلق آدم أحدث خلافاً بين الملائكة: «مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْم بِالمُلَإِ الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ».

وأن الله أبلغ الملائكة في عالمهم الذي يعيشون فيه - مكان ما في الكون - ولم يكن تبليغهم في مكان خلق آدم، الأرض.

والملأ الأعلى تشير لعالم الملائكة، الذي يقع بعيداً عن الأرض، ولا يعني أنه قريب من عالم الخالق.



### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

واختلاف الملائكة يعني أن بعضهم وافق على فكرة خلق آدم وبعضهم رفضها، منذ اللحظة التي أخبرهم الله بها، وهذا الخلاف مقدمة لرفض (أحدهم) للسجود فيها بعد.

(ستتأكد الفكرة فيها سيأتي من سور تتحدث عن نفس الموضوع).

وتخبرنا الآيات أن إبليس أبي السجود فيها وافق بقية الملائكة. وهذا لا يعني أن كلهم قبلوا فكرة السجود، ولكن يعني أنهم سجدوا انصياعاً لأمر الله، ولو أن بعضهم لم يتقبلها.

وامتناع إبليس عن السجود لأنه شعر أنه خلق أشرف وأعظم من خلق الإنسان، فطرد: قَالَ فَاخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ(٧٧).

والمقصود بـ "منها" هو عالم الملائكة «الملأ الأعلى».

وقد طرد إبليس من عالم الملائكة لمكان آخر في الكون نتبينه من قوله تعالى: قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ(٨٢) إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ(٨٣).

فإبليس سيعمل على إغواء البشر الموجودين على الأرض وهو ما يدل على أنه فرض عليه إقامة جبرية في محيط الأرض، ولا يستطيع الخروج منه للتجول في الكون. وبها أنه يستطيع التجول في فضاء الأرض قرر العمل على إغواء البشر '.

# الدعوة أجرها في الآخرة

قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ (٨٦).

الرسول لا يأخذ أجراً مقابل الدعوة ولا يجوز له، لأن أجره سيكون يوم القيامة، ككل عمل ديني يقوم به المؤمن كإمامة الصلاة أو الأذان أو الدعوة أو غيرها، لأن أخذ أجر عليه يضيع أجر الآخرة. ويفهم من هذا أن دولة الإسلام يجب أن تخلو من وظائف رسمية بأجر لأي عمل ديني.

### دعوة الإسلام عالمية

(الآية: ٨٧) إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ».

هذه ليست المرة الأولى التي يذكر فيها أن القرآن «ذكر للعالمين». فقد ورد ذلك في سورة التكوير أول مرة، وهي من السور الأولى لسور المرحلة الرابعة: إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لَّلْعَالَمِينَ (٢٧).

١ انظر نقرة: خلن آدم/ قسم أدلة ومواضيم من القرآن.



وتكرر في سورة القلم: وَمَا هُو إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْمَالِينَ(٥٢). ولكن بها أنها سور تخاطب قريشاً فقط، فالعالمون كلمة يقصد بها من يخاطبهم القرآن في تلك السور، ولا يقصد بها كل الناس. أما في سورة «ص» فقد جاء القول بأن القرآن ذكر للعالمين بعد أن أعلنت آياتها السابقة تغير المخاطب إلى بني إسرائيل بطريقة غير مباشرة، وذلك بالحديث عن داوود وسليهان وغيرهم عمن يعتبرون جزء من تاريخ بني إسرائيل. وأشارت السورة لمصير المستضعفين الذين يتبعون ساداتهم في الآيات: (٥٩-٦٤). ثم ختمت السورة بالقول إن القرآن ذكر للعالمين، أي لكل الناس. فلم تعد الدعوة خاصة بقريش، كها في السور السابقة منذ بداية البعئة. وهذا يعنى ميلاداً جديداً للإسلام وتحولاً هاماً جداً في مسار الدعوة كها سنري.

#### (۸٤) الصافات

يغلب على السورة الخطاب المجازي.

تبدأ السورة بقسم مسبوق بأداة الواو: وَالصَّافَّاتِ صَفَّاً (١) فَالزَّاجِرَاتِ زَجْراً (٢) فَالتَّالِيَاتِ ذِكْراً (٣) إِنَّ إِلَىَّكُمْ لَوَاحِدٌ (٤) رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ المُشَارِقِ (٥).

والمشارق هنا هي مشارق الشمس التي تراها قريش تختلف باختلاف المواسم، لأن القرآن يخاطب قريشاً بها تراه وتعرفه.

السهاء الدنيا تزينها الكواكب بالنسبة للناظر ولا يمكن اختراقها من الشياطين

إِنَّا زَيَّنَّا السَّمَاء الدُّنْيَا بِزِينَةٍ الْكَوَاكِبِ(٦) وَحِفْظاً مِّن كُلِّ شَيْطَانٍ مَّارِدٍ(٧) لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ(٨) دُحُوراً وَهُمَّمْ عَذَابٌ وَاصِبٌ(٩) إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْحَطْفَةَ فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ(١٠).

وقوله إن السهاء الدنيا مزينة بزينة الكواكب قد تشير إلى حقيقة أن غلاف الأرض يسمح بانتشار الضوء بسبب انتشار ذرات صغيرة من الغبار وبالتالي ينتشر ضوء الشمس والقمر ونرى وميض النجوم البعيدة. لكنها لا تقرر هذه الحقيقة للمخاطب وهم قريش لأنهم لا يدركونها في زمانهم، وإنها تخاطبهم الآيات بها يرون بعيونهم المجردة وكأن السهاء قبة مرصعة بالنجوم، ويشاهدون الشهب وهي تحترق.

والآيات: (٦-١٠) تشير إلى أن الجن - الذين يعيشون في محيط الأرض - لم يعد بإمكانهم



التجوال في الكون والوصول لمواقع الملائكة والمخلوقات البعيدة والاستماع لهم كما كانوا يفعلون في سابق عصورهم. والاستماع هنا لا يعني سماع لغة وكلام كما يفعل البشر ولكنه يعني طريقة لتوصيل المعلومة قد تعتمد وسيلة تواصل غير النطق، مع الاطلاع على أحوالهم وما يدور في عالمهم. وقد سبق الإشارة لهذا في الآيتين: (A-P) من سورة الجن وكذلك الآية: (O) من سورة المُلك. ولعل منع الجن من اختراق الغلاف الجوي للأرض يماثل منع المغازات والأشعة الضارة من الوصول للأرض وكذلك احتراق الشهب والجسام الصلبة قبل الوصول للأرض.

# قريش ككل البشر مخلوقات ضعيفة ومع ذلك ترفض دين الله

(الآية:١١) تخاطب قريشاً بعد أن ذكرت بعض قدرات الجن، وتقول: فَاسْتَفْتِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَم مَّنْ خَلَقْنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِّن طِينٍ لَّازِبِ(١١).

وقريش - ككل البشر - خلقوا من طين لازب. وهي إشارة إلى طور من أطوار خلق أجيال الإنسان الأولى التي مرت بأطوار وزمن طويل، والذي ذكرته سورة المؤمنون في الآيات: (١٢ - ١٤)، ومنها قوله تعالى: وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينِ (١٢). فخلقهم مر بسلسلة من الأطوار التي مرت على الطين، بدءً بالطين العادي، ثم تحوله إلى صلصال، ثم حماً مسنون لازب، كها سيمر ذكره في سور قادمة '.

# قريش ترفض الدعوة وتسخر من الرسول

بَلْ عَجِبْتَ وَيَسْخَرُونَ(١٢) وَإِذَا ذُكِّرُوا لَا يَذْكُرُونَ(١٣) وَإِذَا رَأَوْا آيَةً يَسْتَسْخِرُونَ(١٤) وَقَالُوا إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُّبِينٌ(١٥) أَئِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَاباً وَعِظَاماً أَئِنَّا لَمُبُعُوثُونَ(١٦) أَوَابَاؤُنَا الْأَوَّلُونَ(١٧) قُلْ نَعَمْ وَأَنتُمْ دَاخِرُونَ(١٨).

الآيات تتحدث عن موقف قريش الرافض، وكيف أنهم يسخرون من الرسول عندما يتلو القرآن عليهم، ويقولون بسخرية: كيف نحيا بعد أن نموت ونتحول إلى تراب وعظام؟ وقد مات آباؤنا الأولون ولم يبعثوا من الموت. وترد الآيات مخاطبة الرسول: قل نعم (ستبعثون) وأنتم داخرون (برغم أنوفكم). وقريش تظن أن البعث سيكون للأجساد الحالية، التي بمجرد موت الإنسان تتحلل وتنتهي. ولا تتصور أن الإنسان عبارة عن نفس والجسد انظر فقرة: على الانسان عبارة عن نفس والجسد الظرفرة: على الانسان عبارة عن نفس والجسد



حامل له فقط، ويوم القيامة سيخلق حامل جديد. ولا يخبر القرآن قريشاً بتفاصيل هذه الحقائق لأنها لن تقتنع وستفتح لها مواضيع لا تنتهي لتجادل الرسول حولها. لذا فالقرآن يكتفي بتأكيد أن البعث حاصل لا محالة.

## من مات قامت قيامته

فَإِنَّهَا هِيَ زَجْرَةٌ وَاحِدَةٌ فَإِذَا هُمْ يَنظُرُونَ(١٩) وَقَالُوا يَا وَيْلَنَا هَذَا يَوْمُ الدِّينِ(٢٠) هَذَا يَوْمُ الْفَصْلِ الَّذِي كُنتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ(٢١).

الآيات تقول إن القيامة ستقوم بالنسبة للمرء بمجرد موته. لأن ذاكرته ستتوقف عن التسجيل بمجرد موته، فينهض يوم القيامة وكأنه مات للتو. وهو ما ذكرته قبل ذلك سور مثل يس: ٤٩ – ٥ ، والقمر: ٥ ، وغيرها.

# مصير من يموت كافراً النار

اخْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ (٢٢) مِن دُونِ اللهَّ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الجُنْجِيمِ (٢٣) وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْئُولُونَ (٢٤) مَا لَكُمْ لَا تَنَاصَرُونَ (٢٥) بَلْ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ (٢٦). ومعنى «أزواج» المثيل والمشابه، أي الذين ظلموا ومن هم على شاكلتهم في الكفر.

### الحديث عن المستضعفين

وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءُلُونَ (٢٧) قَالُوا إِنَّكُمْ كُنتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ (٢٨) قَالُوا عَلَيْكُم مِّن سُلْطَانِ بَلْ كُنتُمْ قَوْماً طَاغِينَ (٣٠) فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا إِنَّا لَذَائِقُونَ (٣١) فَأَغُويْنَاكُمْ إِنَّا كُنَّا غَاوِينَ (٣٣) فَإِنَّهُمْ يَوْمَئِذِ فِي الْعَذَابِ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا إِنَّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ (٣٤) إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ هَمُّمُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ يَسْتَكُبِرُونَ (٣٣) إِنَّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ (٣٣) إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ هَمُّمُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ يَسْتَكُبِرُونَ (٣٥) وَيَقُولُونَ أَئِنًا لَتَارِكُوا آلِمِينَا لِشَاعِرِ جَّنُونِ (٣٦) بَلْ جَاء بِالْحَقِّ وَصَدَّقَ لَلْمُنْ رَبِّهُمْ لَا إِلَّهُ إِلَّا لِشَاعِرِ جَنُونِ (٣٦) بَلْ جَاء بِالْحَقِّ وَصَدَّقَ اللهُ لِسَاكِينَ (٣٧) إِنَّكُمْ لَذَائِقُو الْعَذَابِ الْأَلِيمِ (٣٨) وَمَا ثُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ نَعْمَلُونَ (٣٩).

(الآيات: ٢٧-٣٩) جاءت على شكل مشهد مجازي لن يحدث ولكنه يصور حسرة المستضعفين على طاعتهم لساداتهم وبقائهم معهم على الكفر. وقولهم: "إِنَّكُمْ كُنتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِي الْيَمِينِ» تعني أنكم كنتم تحولون بيننا وبين الحق الذي عبرت عنه الآية مجازاً "باليمين".



(الآيات: ٤٠-٤٩) صور حسية مجازية لنعيم الجنة للمؤمنين:

إِلَّا عِبَادَ اللهَّ المُخْلَصِينَ (٤٠) أُوْلَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ (٤١) فَوَاكِهُ وَهُم مُكْرَمُونَ (٤٢) فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ (٤٣) عَلَى شُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ (٤٤) يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسٍ مِن مَّعِينِ (٤٥) بَيْضَاء لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينَ (٤٦) لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ (٤٧) وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ عِينٌ (٤٨) كَأَمَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ (٤٩).

(الآية: ٤٠) "إلا" هنا بمعنى أما. لأن عباد الله المخلصين ليسوا مستثنين من أنهم سيجزون بها كانوا يعملون. ولكن الآية: (٤٠) تبدأ موضوعاً جديداً عن عباد الله المخلصين وما ينتظرهم في الجنة: إِنَّكُمُ لَذَائِقُو الْعَذَابِ الْأَلِيمِ (٣٨) وَمَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ (٣٩) إِلَّا عِبَادَ اللهَ المُخْلَصِينَ (٤٠) أُولَئِكَ لَمُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ (٤١).

وتنحدث السورة عن سرر وخمر وقاصرات الطرف عين، لتقريب الصورة في الذهن والترغيب فيها: فَوَاكِهُ وَهُم مُّكْرَمُونَ(٤٢) فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ(٤٣) عَلَى سُرُر مُّتَقَابِلِينَ(٤٤) يُطافُ عَلَيْهِم بِكَأْسٍ مِن مَّعِينِ(٤٥) بَيْضَاء لَذَّةٍ لِلشَّارِيِينَ(٤٦) لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ(٤٧) وَعِنْدُهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ عِينٌ(٤٨) كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكْنُونَ(٤٩).

لأن عالم القيامة لا يمكن تخيل نعيمه أو جحيمه، بشهادة القرآن: فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِيَ لَمُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُن جَزَاء بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٧) السجدة.

وسنلاحظ أن القرآن يقدم هذه الصور الحسية المجازية في مخاطبته لرجال قريش، وهو ما يؤكد أنها للترغيب وليست لتصوير الحقيقة. ذلك أن رجال قريش هم من يعاند الدعوة وهم من يحاربها ويقف ضدها. ولو آمنوا لآمنت النساء والمستضعفون، أو على الأقل لن تحارب النساء والمستضعفون الدعوة. لذا فالترغيب وتصوير نعيم الجنة بها يشتهي الرجال لا يعني أن النعيم مقصور على الرجال ولكن يعني أن الرجال هم المعنيون بالدعوة، وبالتالي يأتي وعدهم بالنعيم على شكل تصوير مجازي حسي مشابه لما يعرفون ويفضلون من متع في الدنيا، كترغيب لهم لعلهم يؤمنون.

# مسلم وصاحبه المشرك

فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءلُونَ (٠٠) قَالَ قَائِلٌ مِّنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ (١٥) يَقُولُ أَئِنَّكَ لِمَنْ المُصَدِّقِينَ (٥٢) أَئِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَاباً وَعِظَاماً أَئِنَّا لَمِينُونَ (٥٣) قَالَ هَلْ أَنتُم مُّطَّلِعُونَ (٥٤)



فَاطَّلَعَ فَرَآهُ فِي سَوَاء الجُنجِيمِ(٥٥) قَالَ تَاللهَّ إِنْ كِدتَّ لَتُرْدِينِ(٢٥) وَلَوْ لَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ المُحْضَرِينَ(٥٧) أَفَهَا نَحْنُ بِمَيِّتِينَ(٥٨) إِلَّا مَوْتَتَنَا الْأُولَى وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ(٩٥) إِنَّ هَذَا لَمُّوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ(٢٠) لِمُثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلُ الْعَامِلُونَ(٢١).

الآيات تظهر مشهداً افتراضياً آخر، يمثل حديثاً بين رجل مسلم كان له صاحب كافر وكان الكافر يعقل أن نحيا بعد الموت؟ وكاد يستميله لكن المسلم صمد، فكانت له الجنة بينها دخل صاحبه المشرك النار.

ومثل هذا الموقف كان يحدث في مكة على أرض الواقع، حيث كان بعض الكفار يوحي لبعض بالاستمرار على الكفر وعدم طاعة محمد، كها كان المشرك من قريش يجادل صديقه الذي أسلم ويحاول تشكيكه في البعث.

## رؤوس الشياطين

(الآيات:٢٦–٧٤) تقول إن الجنة خير من النار: أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلاَ أَمْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ(٦٢) إِنَّا جَعَلْنَاهَا فِئْنَةً لِّلظَّالِمِنَ(٣٣) إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الجُحِيمِ(٣٤) طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُؤُوسُ الشَّيَاطِينِ(٣٥) فَإِنَّهُمْ لَآكِلُونَ مِنْهَا فَهَالِؤُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ(٣٦) ثُمَّ إِنَّ لَمُمْ عَلَيْهَا لَشَوْباً مِّنْ حَمِيمِ(٣٧) ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى الجُمَحِيمِ(٣٨).

وطعام النار الذي تم تصويره وكأنه شجرة لها طلع مقزز، شبهته برؤوس الشياطين. هو كناية، لأن الناس لم تر رؤوس الشياطين ولكنها تتخيلها على شكل صورة مفزعة قبيحة. فالقرآن يخاطب المخاطب بها يدرك ويعرف وما هو معتاد عليه، سواة حقيقة أو موروث خيالى راسخ، أو حتى أمثلة شائعة كها سيمر بنا.

## من أسباب رفض قريش للدعوة

إِنَّهُمْ أَلْفَوْا آبَاءهُمْ ضَالِّينَ(٦٩) فَهُمْ عَلَى آثَارِهِمْ يُهْرَعُونَ(٧٠) وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ أَكْثُرُ الْأَوَّلِينَ(٧١) وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِم مُّنذِرِينَ(٧٢) فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُنذَرِينَ(٧٣) إِلَّا عِبَادَ اللهَّ المُخْلَصِينَ(٧٤).

التمسك بالموروث أحد أسباب رفض الناس في كل زمان ومكان لأي دعوة دينية كانت أو اجتماعية. وقريش رفضوا عبادة الله وتمسكوا بعبادة الأصنام لأنهم ورثوها عن آبائهم



وتمسكوا بها. وهم في هذا مثل أمم كثيرة قبلهم، أرسل لهم رسل فرفضوا دعوتهم وتمسكوا بموروثهم. فهلكوا وسيلقون مصيرهم.

# ذكر أمم سابقة

(الآيات: ٧٤-١٤٨) تذكر ما حدث لأمم سابقة، بعضهم أهلكوا وهم كفار كي تعتبر قريش مما حدث لهم. مثل قوم نوح، وقوم لوط، ويونس. وبعضهم ذكرهم يهم بني إسرائيل، مثل تفاصيل تاريخ إبراهيم، وموسى وهارون، وإلياس. وهو مماثل لما تحدثت عنه سورة «ص» السابقة:

### قوم نوح

وَلَقَدْ نَادَانَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ المُجِيبُونَ(٧٥) وَنَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ(٧٦) وَجَعَلْنَا ذُرَّيَّتَهُ هُمْ الْبَافِينَ(٧٧) وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ(٧٨) سَلَامٌ عَلَى نُوحٍ فِي الْعَالَمِنَ(٧٩) إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ(٨٠) إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ(٨١) ثُمَّ أَغْرَفْنَا الْآخَرِينَ(٨٢).

الآية تقول إن نوحاً نادى ربه فأنجاه الله وأهله وأهلك الباقين من قومه. وهلاك القوم كان سيقع في كل الأحوال. ولكن بها أن نوحاً عندما يئس من استجابة قومه لدعوته كان يدعو عليهم ويتمنى زوالهم. فجاء هلاكهم موافقاً لما في نفس نوح، وليس استجابة له. ونجاة نوح ومن آمن معه هي التي تمت بأمر الله، وتنفيذاً لوعده سبحانه الأزلي بنصرة الرسول ومن آمن في الدنيا والآخرة: إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الحُيَاةِ الدُّنيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ(١٥) غافر.

والنصر هنا هو هلاك القوم ونجاة نوح والمؤمنين.

### إبراهيم

(الآيات: ٨٣-١١٣ والخطاب قصصي)

وَإِنَّ مِن شِيعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ(٨٣) إِذْ جَاء رَبَّهُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ(٨٤) إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ(٥٥) أَيْفُكَا آلِمَةً دُونَ اللهَّ تُرِيدُونَ(٨٦) فَهَا ظَنْكُم بِرَبِّ الْعَالَمِينَ(٨٧) فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي النَّجُومِ(٨٨) فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ (٨٩) فَتَوَلَّوْا عَنْهُ مُدْبِرِينَ(٩٠) فَرَاغَ إِلَى آلِجَهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ(٩١) مَا لَكُمْ لَا تَنطِقُونَ(٩٢) فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرْبًا بِالْيَمِينِ(٩٣) فَأَقْبَلُوا إِلَيْهِ



يَزِفُونَ (٩٤) قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ (٩٥) وَالله خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ (٩٦) وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ بُنْيَاناً فَٱلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ (٩٧) فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَسْفَلِينَ (٩٨) وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ (٩٩) رَبَّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ (١٠١) فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ (١٠١) فَلَمَّ بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنِيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظر مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِن شَاء اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ (١٠١) فَلَمَّ أَسْلَمَا وَتَلَهُ لِلْجَبِينِ (١٠٥) وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ (١٠٥) وَنَادَيْنَاهُ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١٠٥) إِنَّ هَذَا لَمُو الْبَاكِ الْبَرَاهِيمُ (١٠٥) وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ (١٠٧) وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (١٠٥) وَبَادَنَاهُ لَلْكُو مِنِينَ (١٠٥) وَاللّهُ مِنْ عِبَادِنَا اللّهُ مِنِينَ (١٠١) وَبَشَرْنَاهُ عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (١٠١) وَبَشَرْنَاهُ عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (١٠١) وَبَشَرْنَاهُ عَلْمُ مِنْ عِبَادِنَا اللّهُ مِنِينَ (١١٥) وَبَشَرْنَاهُ عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَاقَ وَمِن ذُرّبَتِهِمَا مُحْسِنٌ وَطَالِمٌ لِيسْحَاقَ وَمِن ذُرّبَتِهِمَا مُحْسِنٌ وَطَالِمٌ لِيسْحَاقَ وَمِن ذُرّبَتِهِمَا مُحْسِنٌ وَطَالِمٌ لِيسْحَاقَ وَمِن ذُرّبَتِهِمَا مُحْسِنٌ وَطَالِمٌ وَعَلَى إِسْحَاقَ وَمِن ذُرّبَتِهِمَا مُحْسِنٌ وَطَالًامٌ لَنْسُومُ مُبِنٌ (١١٣).

فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي النَّجُومِ(٨٨) فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ(٨٩). هذا كلام مجمل تفصله آيات في سورة أخرى حيث تقول: فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَباً قَالَ هَـذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لا أُحِبُ الآفِلِينَ(٧٦) فَلَمَّا رَأَى الْفَمَرَ بَازِعاً قَالَ هَـذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَثِن لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لأَكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّالِّينَ(٧٧) فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِعَةً قَالَ هَـذَا رَبِّي هَـذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مَمَّا تُشْرِكُونَ(٧٨).

وهذا يجعلنا نُذكّر القراء أن القرآن لا يتحدث بشكل سردي مماثل لما نفعل، بل يتحدث عن جزئية في سورة أخرى. لذا ولكي يكتمل أي موضوع لابد من جمع كل الآيات التي تتحدث عنه ثم القيام بترتيب قطعه وكأنه لوحة فسفساء.

(الآيتان: ٩٧-٩٨) إبراهيم لم يلق في النار: قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَأَلْقُوهُ فِي الجُتَحِيمِ(٩٧) فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَسْفَلِينَ(٩٨).

هنا نفي قاطع أنه قُذِف في النار «فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداً» لقد فكروا في حرقه لكنهم لم ينفذوا مخططهم.

المفسرون هم من قام بلي معاني الآيات وقال بأنها تقول إنه أحرق ثم قاموا باختلاق قصص خرافية عن تلك النار العظيمة وكيف سجرت وقذف فيها إبراهيم لكنه خرج منها كها



دخلها سلياً معافى لم يمسسه سوء، وكلها قصص تشويقية خيالية. وبطبيعة الحال لو كان إبراهيم قذف في النار فستحرقه لأنه بشر من لحم ودم، وكونه نبياً لن يحوله لمضاد للنيران. فالرسل والأنبياء بشر يجري عليهم كل ما يجري على البشر وقربهم من الله دينياً لا يحولهم لقوى خارقة، لذا قتلت بني إسرائيل بعض النبيين: وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَّيْنَا مِن بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ وَآتَيْنَا عَيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيّنَاتِ وَأَيّدُنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِيَا لاَ تَهْوَى أَنفُنُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقاً كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقاً تَقْتُلُونَ (٨٧) البقرة.

ولو أن رب العالمين تدخل وغير قوانينه الثابتة التي بموجبها خلق البشر، وخرج إبراهيم من النار كأن لم يمسسه سوء، فسيسجد له قومه أجمعون وسيعتبرونه إلهاً في اللحظة والدقيقة، وليس فقط يؤمنون أنه نبي. لكن هذا لم يحدث، لأن إبراهيم لم يلق في النار.

(الآية: ٩٩) دليل على أن إبراهيم خرج من بلدة قومه باتجاه مكة «وقال إني ذاهب إلى ربي سيهدين». والذهاب لله ليس حرفياً، ولكن يعني الذهاب لبيته. وبيت الله الوحيد على وجه الأرض هو الذي في مكة.

وفيها يلي سنبين بعض أساليب القرآن الكريم ونأخذ لها أمثلة من الآيات التالية: فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَسْفَلِينَ (٩٨) وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ (٩٩) رَبِّ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ (١٠٠) فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ (١٠١) فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمُنَامِ أَنِي أَذَي الشَّعْيَ قَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَى فِي المُنَامِ أَنِي أَذْبَهُكَ فَانظر مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبْتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِن شَاء اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ (١٠٢) فَلَمَّ أَسْلَمَا وَتَلَهُ لِلْجَبِينِ (١٠٠) وَنَادَئِنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ (١٠٠) فَذَ صَدَّفْتَ الشَّعْبِينَ (١٠٠) إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلَاء اللّهِينُ (١٠٠) وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحِ عَظِيمٍ (١٠٠) وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (١٠٠) سَلَامٌ عَلَى إِبْرَاهِيمَ (١٠٠) كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١٠٠) وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِياً مِنَ الصَّالِحِينَ (١١٠) وَاللّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُؤْمِنِينَ (١١١) وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِياً مِنَ الصَّالِحِينَ (١١٠) واللّه عَلَمْ الفنا، والآية: (٩٥) تبين أن إبراهيم نجا من مخطط قومه ولم تبين فالقرآن سرده يختلف عها ألفنا، والآية: (٩٥) تبين أن إبراهيم نجا من مخطط قومه ولم تبين فالقرآن سرده بختلف عها هوب هل طرد؟

وبسرعة تنتقل بنا الآية: (٩٩) وإبراهيم ينوي الذهاب لربه (مكة)، ثم تقول الآية: (١٠٠) إن إبراهيم دعا ربه ذرية صالحة. وما لم تقله الآيات وعلينا أن نكمله في أذهاننا هنا هو: أن إبراهيم خرج من قرية قومه (ولو أردنا أن نعرف من خرج معه فلابد من البحث في سور



أخرى، مثل سورة العنكبوت التي تقول: فَآمَنَ لَهُ لُوطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٢٦). ولم يخرج معها أحد، كما تؤكد الأنبياء: وَنَجَّيْنَاهُ وَلُوطاً إِلَى الْأَرْضِ النِّي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ (٧١). ولما وصل إبراهيم مكة واستقر هناك أمره ربه بإعادة بناء البيت وتنظيفه وإعداده للحجاج والقيام على خدمتهم (كما تقول سور أخرى) وبعد أن استقر إبراهيم في مكة تزوج، وبعد ذلك دعا ربه بأن يرزقه الذرية الصالحة كما تقول الآية: (١٠١) هنا. وقد جاءته البشرى بغلامه الأول: فَبَشَرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ (١٠١). ثم تنتقل الآية التالية بالحديث عن هذا الغلام وقد مرت السنون وبلغ مع والده السعي، مما يعني أنه ولد وكبر حتى أصبح شاباً يسعى مع والده ويصحبه. ثم تتحدث الآيات بتفصيل عن الرؤيا وكيف أن الولد استسلم لرغبة والده .

ثم تقول السورة: وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِياً مِّنَ الصَّالِحِينَ (١١٢). هذه بشرى أخرى بإسحاق مما يعني أن البشرى الأولى كانت بإسهاعيل وهو الذي كبر مع والده وهو الذبيح. وإسحاق بشر به والده بعد سنوات من مولد إسهاعيل، بل بعد أن أصبح إسهاعيل رجلاً وكلف بمشاركة والده وخلافته فيها بعد على القيام على البيت وخدمة الحجاج، كها تقول سور أخرى، مثل: وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لَلنَّاسِ وَأَمْناً وَاتَّخِذُواْ مِن مَقام إِبْرَاهِيمَ مُصلًى وَعَهِدْنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَن طَهِّرًا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ (١٢٥) وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَن طَهِّرًا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ (١٢٥) وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَن طَهَّرًا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالنَّعَرِاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُم بِالله وَالْمَوْمُ إِلَى النَّوْمِ اللهِ وَالْمَوْمُ وَالْمَاعِيلُ وَالْمُومُ وَالْمَالُوهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَبِشْ المُصِيرُ (٢٦) وَإِذْ قَالَ الرَّحِيمُ الْفَوَاعِدَ مِن الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا تَقَبَّلُ مِنَا إِنَّكَ أَنت السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (١٢٧) وَإِذْ أَن فَا إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِن الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا تَقَبَّلُ مِنَا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (١٢٧) وَإِنْ الْمَاعِيلُ وَالْمَاعِيلُ وَالْمَامِةُ اللهُ وَالْمَاعِيلُ وَالْمَاعِيلُ وَالْمَاعِيلُ وَالْمَاعِيلُ وَالْمَامِلُومَةً لَكَ وَأُرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِلَّكَ أَنتَ السَّعِيمُ الْعَلَى اللَّولِ وَالْمَاعِيلُ وَالْمَاعِيلُ الْمَاعِيلُ وَمُومِ وَالْمَاعِيلُ الْمَاعِيلُ وَالْمَاعِيلُ وَالْمَامُ اللهُ وَالْمَالِمَةُ اللْمَاعِلُولُ الْمَامِعُ وَالْمَاعِيلُ وَالْمَامُ اللْمَاعِيلُ وَالْمَامِلُولُ اللْمَاعِلُولُ وَالْمَنَا وَتُمْ عَلَيْنَا إِلْمَاعِلُولُ وَالْمَامِلُولُ الْمَامِلُولُ وَالْمَامُولُولُ الْمَامِلُولُ وَالْمَامُ وَالْمَامِلُولُ وَالْمَامِلُولُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ وَالْمَامُ الْمَامِلُولُ وَالْمَامُ وَالْمُامُ الْمَامِلُولُ وَالْمَامُ الْمَامِلُولُ وَالْمَامِ الْمَامِلُولُ ال

فالآيات تظهر أن إسماعيل شارك والده في تطهير البيت والقيام عليه وترميمه، قبل أن يولد إسحاق.

ويكون إبراهيم خرج من بلدة قومه مع لوط فقط وقبل أن يتزوج لأنه مازال فتى: قَالُوا

ا وعزم إبراهيم على التضحية بابنه إسهاعيل استجابة لحلم رآه، قد اشير لأمرين: الأول: أن ذاك المجتمع يؤمن بتحقق الأحلام، والثاني: أنه قد يكون ذاك المجتمع يهارس التضحية بالبشر للآفة. وهو معتقد كان منتشراً في كثير من المجتمعات القديمة في كل العالم. وقد أمر إبراهيم باستبدال تقديم الأضاحي البشرية إلى تقديم أضاحي من الأنعام.



سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ (٦٠) الأنبياء. وفي مكة تزوج وأنجب إسهاعيل، ثم توقفت زوجه عن الإنجاب لسنوات قبل أن تلد إسحاق. وإسهاعيل وحده - دون إسحاق - كلف بالقيام على البيت وأصبحت هذه المهمة حصرية في نسله حتى ظهور الإسلام. وقصة إبراهيم تحوي تفاصيل أخرى لم نتعرض لها سنذكرها في حينها. وكل تفاصيل حياة إبراهيم ونسله وكل الرسل والأمم والأشخاص المذكورين في القرآن يمكن الرجوع إليها في كتاب: من آدم إلى محمد.

ونتوقف عند الآية: وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحِ عَظِيم (١٠٧). فالله لم يرسل من السهاء كبشاً لإبراهيم ليذبحه بدل إسهاعيل. لكنه أسلوب القرآن، الذي يقول فديناه بذبح بدل القول أمرنا إبراهيم بأن يذبح كبشاً عن ابنه. فإبراهيم هو من ذهب وبحث عن كبش وذبحه كفداء لابنه. وهو رد على قصص المفسرين المختلقة التي حولت واقعة الفداء إلى قصص خرافية، عندما صورت الكبش أنه نزل من السهاء، بل إن الموروث الشعبي الضيق عند بعض مناطق نجد يصور منظر مجرة درب التبانة في السهاء وكأنه الطريق الذي مُحر معه الكبش. وهذا الأسلوب عماثل لقوله تعالى: قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنيّاناً فَأَلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ (٩٧) فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَسْفَلِينَ (٩٧).

فبدل أن يقول القرآن إنهم فكروا في حرقه ولكنهم لم ينفذوا، قال: أرادوا به كيداً (فكروا في إحراقه) وبدل أن يقول لكنهم لم ينفذوا، قال: فجعلناهم الأسفلين. أي أن تفكيرهم في حرقه لم يتم.

### موسى وهارون

وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَى مُوسَى وَهَارُونَ(١١٤) وَنَجَّيْنَاهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ(١١٥) وَنَصَرْنَاهُمْ فَكَانُوا هُمُ الْغَالِبِينَ(١١٦) وَآتَيْنَاهُمَا الْكِتَابَ الْمُسْتَبِينَ(١١٧) وَهَدَيْنَاهُمَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ(١١٨) وَتَرَكْنَا عَلَيْهِمَا فِي الْآخِرِينَ(١١٩) سَلَامٌ عَلَى مُوسَى وَهَارُونَ(١٢٠) إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ(١٢١) إِنَّهَا مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ(١٢٢).

الكرب العظيم هنا يشير لمعاناتهم من فرعون.



#### إلياس

وإِنَّ إِلْيَاسَ لِمَنْ اللَّرْ سَلِينَ (١٢٣) إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَلَا تَتَقُونَ (١٢٤) أَتَدْعُونَ بَعْلاً وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَالِقِينَ (١٢٥) اللهِّ رَبَّكُمْ وَرَبَّ آبَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ (١٢٥) فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لُمُحْضَرُ وِنَ (١٢٧) إِلَّا عِبَادَ اللهِ اللَّهِ اللَّخِرِينَ (١٢٩) سَلَامٌ عَلَى إِلَّ يَاسِينَ (١٣٠) إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي اللَّحْسِنِينَ (١٣٠) إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا اللَّوْمِنِينَ (١٣٢).

الآيات تتحدث عن رسول اسمه إلياس بعث لقومه الذين يعبدون صناً اسمه بعل. وبعل إله المطر في جنوب غرب جزيرة العرب، ومازال الناس يستخدمون عبارة «زراعة بعلية» للمزروعات التي تسقى بمياه المطر مباشرة.

### قوم لوط

وَإِنَّ لُوطاً لِّنَ الْمُرْسَلِينَ (١٣٣) إِذْ نَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ أَجْمَعِينَ (١٣٤) إِلَّا عَجُوزاً فِي الْغَابِرِينَ (١٣٥) ثُمَّ دَمَّرْنَا الْآخَرِينَ (١٣٦).

لوط وأهله أجمعون نجوا إلا عجوزاً منهم، هي زوجته، كها ذكرت سور أخرى. وقريش تعرف مكان قرية لوط ويمرون بالقرب منها في أسفارهم: وَإِنَّكُمْ لَنَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينَ(١٣٧) وَبِاللَّيْلِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ(١٣٨).

#### يونس

وَإِنَّ يُونُسَ لِمَنَ المُرْسَلِينَ (١٣٩) إِذْ أَبَقَ إِلَى الْفُلْكِ الْمُشْحُونِ (١٤٠) فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنْ الْمُدْحَضِينَ (١٤١) فَالْنَقَمَهُ الْخُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ (١٤٢) فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنْ الْمُسَبِّحِينَ (١٤٣) لَلَبِتَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ (١٤٤) فَنَبَذْنَاهُ بِالْعَرَاء وَهُوَ سَقِيمٌ (١٤٥) وَأَنْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن لَلَبِتَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ (١٤٤) فَنَبَذْنَاهُ بِالْعَرَاء وَهُو سَقِيمٌ (١٤٥) وَأَنْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينِ (١٤٦) وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِئَةِ أَلْفِ أَوْ يَزِيدُونَ (١٤٧) فَآمَنُوا فَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينِ (١٤٨).

الآيات تتحدث عن يونس وكيف هرب وركب سفينة اضطر أن يتركها لأن وزنها زائد «مشحون» فالتقمه الحوت (نوع من القرش) وتسبب في إصابات بليغة عانى منها طويلاً قبل أن يشفى ويعود لدعوة قومه الذين آمنوا. وإيهانهم استثناء لا يحدث عادة. فالأمة التي لا تستجيب لدعوة الرسول في البداية لا تستجيب بعد ذلك أبداً مهها دعواً.



فَاسْتَفْتِهِمْ أَلِرَبَّكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونَ(١٤٩) أَمْ خَلَقْنَا الْمَلَاثِكَةَ إِنَاثاً وَهُمْ شَاهِدُونَ(١٥٠) اَلَا إِنَّهُم مِّنْ إِفْكِهِمْ أَلِيَنَاتُ وَلَمُكُمُ الْبَنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ(١٥٦) مَالَكُمْ مُلْطَانٌ مُّبِينٌ(١٥٦) أَهْلَاكُمُ مُلْطَانٌ مُّبِينٌ(١٥٦) أَفْلَا تَذَكَّرُونَ(١٥٥) أَمْ لَكُمْ مُلْطَانٌ مُّبِينٌ(١٥٦) فَأَلَا اللَّهُ عَلَى الْبَنِينَ الْمِنْ الْجِنَّةِ نَسَباً وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لُمُخْصَرُونَ (١٥٨) مُبْحَانَ اللهَّ عَمَّا يَصِفُونَ (١٥٩) إِلَّا عِبَادَ اللهَّ الْمُخْلَصِينَ (١٦٨).

الآيات تخاطب قريشاً مستنكرة عليهم زعمهم أن الملائكة بنات الله. وتنفي أن تكون الملائكة إناثاً، لأن المخلوقات الروحانية كالملائكة والجن ليس لها جنس، وليس فيها إناثٌ وذكور. وتقول إن قريشاً لا تملك مصدراً موثوقا لمزاعمها تلك. وتقول الآيات إن عبادتكم للأصنام لن تجذب لها سوى من مصيره الجحيم يوم القيامة:

فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ (١٦١) مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ بِفَاتِنِينَ (١٦٢) إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الجُحِيمِ (١٦٣). يلي ذلك آيات تتحدث بلسان حال عباد الله الملائكة: وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعْلُومٌ (١٦٤) وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُّونَ (١٦٥) وَإِنَّا لَنَحْنُ المُسَبِّحُونَ (١٦٦).

# وعد من الله أن ينصر الرسول والذين آمنوا

وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا المُرْسَلِينَ(١٧١) إِنَّهُمْ لَهُمُ المُنصُورُونَ(١٧٢) وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ الْغَالِبُونَ(١٧٣).

وهنا يجب أن نفهم طبيعة هذا الوعد، هل هو تدخل من الله في مسار الأحداث على الأرض؟ أم أن المعنى مختلف؟

الحقيقة هي أن الإيمان بالقضية يُكوِّنُ دافعاً في نفوس الأتباع يجعلهم يدافعون عنها بكل صلابة. وإذا ما دخلوا حرباً ضد أعدائهم فيحاربون بذاك الدافع، وهو عامل هام للنصر. فالمثابرة والدافع والتسلح والتخطيط هي عوامل كسب الحرب. والمؤمنون يدخلون المعركة



بإحدى الحسنيين: إما النصر أو الشهادة. لذا سيواصلون المعارك ضد عدوهم، ولو انهزموا في إحداها أو بعضها، بينا غير المؤمن لن يكون لديه نفس الدافع وسينهار في النهاية ليكسب المؤمنون الحرب.

وتتحول السورة لمخاطبة الرسول:

فَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينِ (١٧٤) وَأَبْصِرْهُمْ فَسَوْفَ يُبْصِرُ ونَ (١٧٥) أَفَبِعَذَا بِنَا يَسْتَعْجِلُونَ (١٧٦) فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمْ فَسَاء صَبَاحُ المُنذَرِينَ (١٧٧) سُبْحَانَ رَبَّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ (١٨٠) وَسَلَامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ (١٨١) وَالْحَمْدُ لللهَّ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٨٢).

والآيات تشحذ همة الرسول وتأمره أن يصبر وستحل نهايتهم سريعاً. سواءً بكارثة أو بموت طبيعي، وعندها سيكون عذاب النار بانتظارهم.

ولكي يستعين على الضغوط النفسية عليه أن يداوم على الذكر والتسبيح.

والآيات الثلاث الأخيرة هي خير ما يمكن أن يختم به خطاب أو موضوع.



### (٤٩) النازعات

تبدأ السورة بقسم مسبوق بالواو كما هي بداية السورة السابقة، وتقدم صوراً مجازية حسية لانهيار الكون، إيذاناً بنشأة كون القيامة حيث سيجد القرشيون أنفسهم وقد عادوا للحياة التي ينكرون.

وَالنَّازِعَاتِ غَرْقاً (١) وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطاً (٢) وَالسَّابِحَاتِ سَبْحاً (٣) فَالسَّابِقَاتِ سَبْقاً (٤) فَالُمَّارِهَ أَمْراً (٥) فَلُوبٌ يَوْمَثِذِ وَاجِفَةٌ (٨) فَالُمَبَرَاتِ أَمْراً (٥) فُلُوبٌ يَوْمَثِذِ وَاجِفَةٌ (٨) أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ (٩) يَقُولُونَ أَثِنَّا لَمُرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ (١٠) أَيْذًا كُنَّا عِظَاماً نَّخِرَةٌ (١١) قَالُوا يَلْكَ إِذَا كَرَّةٌ خَاسِرَةٌ (١٢) فَإِنَّا هِيَ زَجْرَةٌ وَاحِدَةٌ (١٣) فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ (١٤).

المفسرون يتوسعون في الحديث عما يقصد بالألفاظ المستخدمة في القسم الوارد في بداية هذه السورة وفي السور الأخرى، وكأن معرفتها غاية بحد ذاتها، وليست فقط ألفاظاً للقسم.

السورة وفي السور الا حرى، وكان معرفها عايه بحد دامها، وليست فلط الفاع لللسم. والآيات: (١-١٤) تتحدث عن رجال قريش، وكيف سيجدون أنفسهم وقد أحضروا ليوم القيامة الذي ينكرون. وأسلوب القرآن هنا ذكر ما سيحدث في الآخرة وبعث الناس أولاً ثم ذكر بعد ذلك ما قالت قريش في الدنيا عن البعث. ولو اتبعنا الأسلوب السائد لدينا لجاءت الآيات بهذا الترتيب: والنَّازِعَاتِ غَرْقاً (١) وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطاً (٢) وَالسَّابِحَاتِ سَبْحاً (٣) فَالسَّابِقَاتِ سَبْقاً (٤) فَاللَّرَبِياتِ أَمْراً (٥) يَقُولُونَ أَيْنًا لَمْرُدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ (١٠) أَيْدَا كُرَّةٌ خَاسِرَةٌ (١٢) فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَاحِدَةٌ (١٣) فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ (١٤) يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ (٦) تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ (٧) قُلُوبٌ يَوْمَئِذٍ وَاجِفَةٌ (٨) فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ (١٤) يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ (٦) تَتْبَعُهَا الرَّادِفَةُ (٧) قُلُوبٌ يَوْمَئِذٍ وَاجِفَةٌ (٨) أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ (٩).

فقريش ينكرون البعث، وبمجرد موتهم سيشعرون أنهم انتقلوا للآخرة التي ينكرون. وفي ذلك اليوم ستكون قلوبهم واجفة وأبصارهم خاشعة (لأنهم أيقنوا أن مصيرهم النار).

### فرعون

هَلْ آتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى(١٥) إِذْ نَادَاهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوَى(١٦) اذْهَبْ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى(١٧) فَقُلْ هَل لَّكَ إِلَى أَن تَزَكَّى(١٨) وَأَهْدِيَكَ إِلَى رَبِّكَ فَتَخْشَى(١٩) فَأَرَاهُ الْآيَةَ الْكُبْرَى(٢٠) فَكَذَّبَ وَعَصَى(٢١) ثُمَّ أَذْبَرَ يَشْعَى(٢٢) فَحَشَرَ فَنَادَى(٢٣) فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأُعْلَى(٢٤) فَأَخَذَهُ اللهُ نَكَالَ الْآخِرَةِ وَالْأُولَى(٢٥) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَّن يَخْشَى(٢١).



ذكر هلاك فرعون موجه لقريش لعلها تعتبر وتؤمن فقد كان طاغية وظن أنه لن يموت، لكنه مات وسيكون مصيره النار.

والآية: (٢٤) تظهر فرعون - وأي فرعون - عندما يصل لدرجة من الزهو بالنفس يظن معها أنه لا قوة إلا قوته ولا حول إلا حوله، وينسى أنه مجرد خلق حقير سرعان ما يهلك. وفي عالمنا العربي المعاصر نهاذج كثيرة بعضها طغى وهلك وبعضها مازال طاغياً وسرعان ما يهلك: «أليس في جهنم مثوى للمتكبرين».

قوله « فَقَالَ أَنَا رَبُكُمُ الْأَعْلَى» عبارة مجازية، لتصوير غطرسة فرعون، ولا تقول إن فرعون وقف بين أتباعه وخاطبهم قائلاً: أنا ربكم الأعلى!

# دعوة عقلانية موجهة لقريش كما العادة

أَأَنتُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَمِ السَّمَاء بَنَاهَا(٢٧) رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاهَا(٢٨) وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَاهَا(٢٩) وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا(٣٠) أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءهَا وَمَرْعَاهَا(٣١) وَالجِبَالَ أَرْسَاهَا(٣٢) مَتَاعاً لَّكُمْ وَلِأَنْعَامِكُمْ(٣٣).

والجبال أرساها، أي أرسى الجبال وليس المعنى أن الأرض راسية ومستقرة بسبب الجبال التي هي جزء من الأرض.

من نعم الله للمخلوقات أن أودع في الأرض كل ما تحتاجه المخلوقات الحية قبل خلقها، وليس هناك شيء يحتاجونه، ليس مودعاً فيها.

## يوم القيامة وقت الحساب والمصير

فَإِذَا جَاءتِ الطَّامَّةُ الْكُبْرَى(٣٤) يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الْإِنسَانُ مَا سَعَى(٣٥) وَيُرِّزَتِ الجُنجِيمُ لِمَن يَرَى(٣٦) فَأَمَّا مَن طَغَى(٣٧) وَآثَرَ الحُيَاةَ الدُّنْيَا(٣٨) فَإِنَّ الجُنجِيمَ هِيَ المُأْوَى(٣٩) وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُوَى(٤٠) فَإِنَّ الجُنَّةَ هِيَ الْمُأْوَى(٤١).

والحساب يكون بموجب ما تحويه صحيفة الأعمال.

وتختم السورة بالقول: يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا(٤٢) فِيمَ أَنتَ مِن ذِكْرَاهَا(٤٣) إِلَى رَبَّكَ مُنتَهَاهَا(٤٤) إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَخْشَاهَا(٥٤) كَأَتَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْبَهَا لَمْ يَلْبَغُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحَاهَا(٤٦).



فقريش تلح على الرسول أن يخبرهم متى الساعة، والرسول لا يعلم الغيب، وما هو إلا نذير. وعندما تقوم الساعة سيشعر الناس أنهم لم يلبثوا في الدنيا إلا فترة قصيرة من الزمن لا تزيد عن عشية أو ضحاها. وهذا الشعور يمكن فهمه، لأنه نفس الشعور الذي يشعر به المرء بالنسبة لسنوات عمره الماضية، والتي مرت كأنها لحظات.

## (٥٠) الذاريات

تبدأ السورة بقسم مسبوق بواو كما بداية السورتين السابقتين:

# تأكيد على وقوع البعث

وَالذَّارِيَاتِ ذَرُواً(١) فَالْحَامِلَاتِ وِقْراً(٢) فَالْجَارِيَاتِ يُسْراً(٣) فَالْمُقَسِّمَاتِ أَمْراً(٤) إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ(٥) وَإِنَّ الدِّينَ لَوَاقِعٌ(٦).

المخاطب قريش، والدين بمعنى القيامة هنا، لأن السياق هو الذي يدل على معاني الألفاظ في القرآن.

## رجال قريش مختلفون حول البعث

وَالسَّمَاء ذَاتِ الْحُبُكِ(٧) إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ تُخْتَلِفٍ(٨) يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أُفِكَ (٩).

هذا قسم آخر في السورة، تلاه إشارة إلى ما يدور من جدل بين رجال مكة حول البعث. فالبعض يميل إلى إمكانية حدوثه، والبعض ينكر، وهو ما أشارت له بعض سور المرحلة الرابعة التي سبق المرور بها.

## يوم الدين واقع لا محالة ومصير المكذبين النار ومصير المؤمنين الجنة

قُتِلَ الْخَرَّاصُونَ(١٠) الَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةٍ سَاهُونَ(١١) يَسْأَلُونَ آيَانَ بَوْمُ الدِّينِ(١٢) يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ(١٣) ذُوقُوا فِتْنَتَكُمْ هَذَا الَّذِي كُنتُم بِهِ تَسْتَغْجِلُونَ(١٤) إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ(١٥) آخِذِينَ مَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ(١٦) كَانُوا قَلِيلاً مِّنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ(١٧) وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ(١٨) وَفِي أَمْوَالْهِمْ حَقَّ لِّلسَّائِلِ وَالْمُحْرُومِ(١٩).

مع أن إنكار قريش البعث لا يقوم على براهين، وما هو سوى خرص، إلا أنهم يصرون على الرسول أن يخبرهم عن موعد البعث والحساب، من باب السخرية. فتأتي الآيات لتقول إن



يوم القيامة حق واقع لا محالة، وعندها لن ينفعهم أن يعرفوا، فمصيرهم النار التي لم يؤمنوا بها. أما المتقون ففي الجنة لأنهم عملوا لها في الدنيا، ومن ذلك: أن يوم الحساب كان يقلقهم وكانوا يصحون من منامهم مراراً لكثرة تفكيرهم في ذاك المصير، وكانوا يكثرون الاستغفار والتسبيح وذكر الله بمجرد أن يفيقوا، إضافة لحرصهم على الإنفاق.

والآيات: (١٧- ١٩) تقدم صورة لما كان عليه المؤمنون القلة في مكة في تلك المرحلة، ولا تفرض على المسلم أن يقوم الليل. فقد كانوا من عذاب ربهم مشفقين، ويفكرون فيه ليلاً ونهاراً. ولا يعني أنهم كانوا يسهرون الليل لكي يسبحوا الله، فهذا ليس مطلوباً من المسلم.

#### دعوة عقلانية

وَفِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لِّلْمُوقِنِينَ (٢٠) وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تُبْصِرُونَ (٢١) وَفِي السَّمَاء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ (٢٢) فَوَرَبُ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ خَتَّ مَّثْلَ مَا أَنْكُمْ تَنطِفُونَ (٢٣).

الآيات تقول لقريش إن هناك دلائل على قدرة الله على البعث لا تحتاج منكم سوى التفكير فيها. ويمكنكم ملاحظتها في الأرض، وأنفسكم، وفوقكم. وتؤكد الآية: (٢٣) مرة أخرى أن البعث حق.

## تاريخ قديم

(الآيات: ٢٤-٤٦) حديث عن أقوام سابقين، بعضه موجه لبني إسرائيل لأنه جزء من تاريخهم، وبعضه موجه لقريش لعلها تعتبر مما حدث:

### البشري بإسحاق

هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكْرَمِينَ(٢٤) إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَاماً قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ(٢٥) فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ فَجَاء بِعِجْلٍ سَمِينِ(٢٦) فَقَرَّبُهُ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ(٢٧) فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لَا تَخَفْ وَبَشَّرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ(٢٨) فَأَقْبَلَتِ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ (٣٠) قَالُوا كَذَلِكَ قَالَ رَبِّكِ إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ(٣٠).

ضيف إبراهيم لديهم قدرة التشكل على هيئة بشر، لكنهم مخلوقات كونية لا جسدية مخلوقة من طاقة. ولم نتبين عددهم من هذه الآيات. وكمخلوقات لا جسدية فلم يأكلوا لأنهم لا يملكون أجهزة هضمية أو تناسلية أو تنفسية كما المخلوقات الجسدية.



والبشرى هنا بإسحاق، لأن إسهاعيل رزق به إبراهيم في بداية حياته، وتوقفت امرأة إبراهيم عن الإنجاب لسنوات قبل أن تحمل لها هذه البشرى، بعدما وصلت لسن اليأس. وتكون امرأة إبراهيم هي أم إسهاعيل وإسحاق، ولم يكن له امرأتان، أو زوجة رسمية وأمةٌ تسرى بها. كما روج اليهود لكي يصموا أبناء عمهم إسهاعيل بأنهم أبناء الرقيق وأن لقب إبراهيم أبو إسحاق وليس أبو إسهاعيل. والتكني بالولد البكر في جزيرة العرب سمة وتميز وجاه. وكون إبراهيم يلقب بأبي إسحاق فخر لليهود وبني إسرائيل على بني إسهاعيل.

## مهمة المخلوقات الكونية

قَالَ فَيَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ(٣١) قَالُوا إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُجُّرِمِينَ(٣٢) لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن طِينِ(٣٣) مُسَوَّمَةً عِندَ رَبَّكَ لِلْمُسْرِفِينَ(٣٤) فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ المُؤْمِنِينَ(٣٥) فَيَمَا

وَجَدُنَا فِيهَا غَبْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُسْلِمِينَ (٣٦) وَتَرَكُنَا فِيهَا آيَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ الْعَذَابَ الْأَلِيمَ (٣٧). 
تبدو الآيات وكأن المتحدث هم المخلوقات الكونية والمخاطب هو إبراهيم. والآية: (٣٥) 
تتحدث وكأن المخلوقات الكونية قد وصلت لقرية لوط وأخرجت لوطاً ومن آمن معه، 
ثم أهلكت القرية كها تشير الآية: (٣٧). وما حدث هو أن المخلوقات الكونية أبلغت 
إبراهيم أنهم في طريقهم للقرية لإبلاغ لوط بالخروج ومعه من آمن، وهذه هي مهمتهم. 
وتستمر الآيات تروي ما حدث بعد ما وصلوا لقرية إبراهيم ولوط، وهو أن الهلاك حل 
بالقوم وأن آثار قريتهم المنكوبة بقي آية وشاهداً على ما حل بهم لكل من يريد أن يعتبر. 
وقد روته الآيات بأسلوب غير معتاد، بدأ بحديث موجه من المخلوقات الكونية لإبراهيم 
في الآية: (٣٢)، ثم أصبح المتحدث رب العالمين في الآيات: (٣٣–٣٧). وهذا التغير في 
المتكلم خلال الآيات شائع في القرآن، ومنه ما ورد في سورة الصافات السابقة: فَإِنَّكُمْ وَمَا 
مَقَامٌ مَعْلُومٌ (١٦١) مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ بِفَاتِنِينَ (١٦٢) إلَّا مَنْ هُوَ صَالِ الجُنجِيم (١٦٣) وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ 
مَعْلُومٌ (١٦١) مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ بِفَاتِنِينَ (١٦٦) وَإِنَّا لَنَحْنُ المُسَبِّحُونَ (١٦٦).

فالمتكلم في الآيات: (١٦١-١٦٣) هو رب العالمين، والمتكلم في الآيات: (١٦٤-١٦٦) هم الملائكة، وجاء التداخل بلا حدود ولا إشارات.

ويستفاد من هذه الآيات التي بين أيدينا: أن لوطاً الذي كان من قوم إبراهيم وخرج معه



لمكة، كلف بالرجوع للقرية كرسول من الله، مثلها كلف موسى بالعودة لمصر فرعون التي هرب منها بعد أن قتل نفساً. وما يؤيد ذلك أن المخلوقات الكونية المكلفون بإبلاغ لوط ومن آمن معه الخروج من القرية مروا بإبراهيم قبل ذلك وأبلغوه بها سيحدث للقرية. ولو كان قوم لوط ليسوا قوم إبراهيم فلن يكون هناك أي داع لإبلاغ إبراهيم بها سيحل بهم.

# فرعون أغرق

وَفِي مُوسَى إِذْ أَرْسَلْنَاهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلْطَانٍ مَّيِنٍ (٣٨) فَتَوَلَّى بِرُكْنِهِ وَقَالَ سَاحِرٌ أَوْ يَجْنُونٌ (٣٩) فَلَوَ مُوسَى إِذْ أَرْسَلْنَاهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلْطَانٍ مَبِينٍ (٣٨) فَتَوَلَّى بِرُكْنِهِ وَقَالَ سَاحِرٌ أَوْ يَجْنُونٌ (٣٩) فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ وَهُوَ مُلِيمٌ (٤٠).

# عاد أهلكت بالريح

وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ(٤١) مَا تَذَرُ مِن شَيْءٍ أَتَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيم(٤٢).

# ثمود أهلكوا بالصاعقة

وَفِي ثَمُودَ إِذْ قِيلَ لَهُمْ تَمَتَّعُوا حَتَّى حِينِ(٤٣) فَعَتَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعِقَةُ وَهُمْ يَنظُرُونَ(٤٤) فَمَا اسْتَطَاعُوا مِن قِيَامٍ وَمَا كَانُوا مُنتَصِرِينَ(٤٥).

# قوم نوح سبقوا عاد وثمود

وَقَوْمَ نُوحٍ مِّن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ (٦٦).

وتعود السورة لمخاطبة قريش ...

#### دعوة عقلانية

وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدِ وَإِنَّا لُمُوسِعُونَ(٤٧) وَالْأَرْضَ فَرَشْنَاهَا فَنِعْمَ الْمَاهِدُونَ(٤٨) وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ(٤٩) فَفِرُّوا إِلَى اللهَّ إِنِّي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ(٥٠) وَلَا تَجْعَلُوا مَعَ اللهَّ إِلَمَا آخَرَ إِنِّي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ(٥١).

والآيات تخاطب قريشاً بها يدركون، لذا هي لا تتحدث عن النظرية التي يعتقدها بعض علماء الفلك الآن الذين يقولون إن الكون يتسع بسرعات هائلة. فقوله: «وإنا لموسعون» أي أن السهاء التي ترون خلقناها هائلة الاتساع (خلقنا وأوسعنا).



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

وكذلك الآية التي تقول: "وَالْأَرْضَ فَرَشْنَاهَا فَنِعْمَ اللَّهِدُونَ" فهي تتحدث عن أن الأرض لمن يراها بالعين المجردة وهو على سطحها، يراها مفروشة بالرمال أو الصخور أو النبات، وممندة ممهدة.

# من لا يؤمن في بداية الدعوة لن يؤمن أبداً

بعد أن دعت الآيات السابقة قريشاً للتفكير فالعقل يدل على الحق، تقول هنا إن قريشاً لن تؤمن مهما دعيت لأنها سلكت سبيلاً أزلياً سارت عليه كل الأمم في كل زمان ومكان:

كَذَلِكَ مَا أَتَى الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولِ إِلَّا قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ يَجْنُونٌ (٥٢) أَتَوَاصَوْا بِهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ (٥٣).

ومن لم يؤمن من قريش من قبل، فلن يؤمن مها دعي أو تغيرت الظروف. وهو ما يؤكد أن كل من بقي على الكفر حتى فتح مكة لم يؤمن بعد ذلك حتى ولو أعلن إسلامه أو قالت عنه كتب التراث إنه أسلم. ومع أن قريشاً لن تؤمن، فلابد أن يواصل الرسول دعوته الموجهة لكل الناس.

# الرسول ليس مسئولاً عن هداية الناس

فَتَوَلَّ عَنْهُمْ فَهَا أَنتَ بِمَلُومٍ(٤٥) وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنفَعُ المُؤْمِنِينَ(٥٥).

مسئولية الرسول تنتهي بتذكير الناس (تبليغ رسالة ربه)، ولن يلام على رفض الناس دعوته. وقوله: "فتول عنهم" لا تعني اترك الدعوة وابتعد عن قريش، لكنها تعني عدم الدخول معهم في جدال وعدم الحرص على إقناعهم بالدعوة. فالدعوة إسماع وليست إقناعاً، وذكرى للمؤمنين.

# من حكمة خلقه للجن والإنس أن يعبدوه

وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ (٥٦) مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رُزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ (٥٧) . إِنَّ اللهَّ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتِينُ (٥٨).

والجن هنا تعني كل مخلوقات حية في الكون لا يراها الإنسان، سواءً كانت جسدية وتعيش في كواكب بعيدة، أو كانت مخلوقات لا جسدية. فالمخاطب هنا هو الإنسان (قريش) وكل ما خفي عليهم من مخلوقات كونية هو جن بالنسبة لهم.



وعبادة الناس لله يحتاجها الناس لأنها طريقهم للجنة، وليست لازمة له سبحانه. لأنه لو كفرت المخلوقات جميعاً فالله غني عنهم: فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَّقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِناً وَللهَ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ (٩٧) آل عمران.

فالله خلق المخلوقات الحية كلها لعبادته، ولا يحتاج منهم عوناً آخر أو رزقاً. وهو سبحانه ليس بحاجة لعبادة خلقه، ولكن عبادته كنوع من الشكر والعرفان له سبحانه واجب عليهم.

### وعيد للذين ظلموا

السورة تختم بوعيد للذين ظلموا: فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذَنُوباً مِّثْلَ ذَنُوبٍ أَصْحَابِهِمْ فَلَا يَسْتَعْجِلُونِ(٩٥) فَوَيْلٌ لَّلَّذِينَ كَفَرُوا مِن يَوْمِهِمُ الَّذِي يُوعَدُونَ(٦٠).

والذين ظلموا هم من رفض الدعوة، فظلموا أنفسهم.

### (٥١)الأحقاف

أول سورة تبدأ بـ «حم»، وأول سورة تذكر أن أحد بني إسرائيل آمن برسالة محمد، وهذا يعني أن تحول الخطاب الدعوي لكل الناس في هذه المرحلة قد بدأ يلفت أنظار الناس خارج مكة ويجذبهم للإسلام.

الوحي هو الكتاب (القرآن) الذي لم ينزل على الرسول وحي غيره

حم (١) تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهَّ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ (٢).

تأكيد على أن القرآن وحي من الله، وفي نفس الوقت دليل على أن الدعوة لا تكون إلا بالقرآن، فلم تشر السور التي مرت بنا حتى الآن أن الرسول كان يستخدم ما يعرف اليوم بالوعظ وجلسات الذكر، بل إن القرآن حذره من أن يستخدم غير القرآن للدعوة. فهو مجرد رسول، والرسول عليه أن يكون أمينا بحمل الرسالة وتوصيلها كها وصلته دون زيادة أو نقص أو شرح أو تعليل.



### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

#### دعوة عقلانية

مَا خَلَفْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالحَقَّ وَأَجَلٍ مُّسَمَّى وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أُنذِرُوا مُعْرِضُونَ (٣) قُلْ أَرَأَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهَّ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكٌ فِي السَّمَاوَاتِ اِنْتُونِي بِكِتَابِ مِّن قَبْلِ هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِّنْ عِلْم إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٤).

(الآية: ٣) تأكيد لما سبق من أن السهاوات والأرض (الكون) له فترة زمنية محددة وسينهار، وبعدها سنشأ كون القيامة.

والآية الرابعة تقول لقريش هاتوا برهانكم الذي تعتمدون عليه في عبادة الأصنام. وهو ما يقال لكل صاحب معتقد مخالف للقرآن يزعم أنه من دين الله. وقريش - مثل أي أتباع معتقد باطل-يتمسكون بسلفية لا أساس لها، توارثوها عن آبائهم وأجدادهم، وحرموا التفكير فيها لئلا ينكشف ضلالها. لذا فكل معتقد يعتمد النقل لمعتقدات ليست في كتاب الله ويحرم العقل والتفكير فيها فهو معتقد باطل.

## الموروث يعمى البصر والبصيرة

وَمَنْ أَضَلًّ مِمَّن يَدْعُو مِن دُونِ اللهَّ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَومِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ(٥) وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُواَ لَهُمْ أَعْدَاء وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ(٦).

دعوة كل الرسل تدعو الناس لعبادة الله الذي خلقهم وحده سبحانه، وبرغم وضوح الدعوة وعقلانيتها إلا أن الناس رفضوها للإبقاء على موروثهم عبادة الأوثان. فهل هناك ضلال أكثر من هذا؟

والآية السادسة تصور الأصنام يوم القيامة وكأنها مخلوقات حية تكفر بعبادة قريش لها، وتتغافل عن دعائهم لها. وهذا تعبير مجازي للتدليل على أنها لن تنفعهم، لتقريب المعنى.

# الاستهاتة في الدفاع عن الموروث

وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لِمَّا جَاءهُمْ هَذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ(٧) أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لِي مِنَ اللهِ شَيْئاً هُوَ أَعْلَمُ بِمَا تُفِيضُونَ فِيهِ كَفَى بِهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ(٨).

الدفاع عن الموروث ليس لأنه حق أو أنه يتفق مع العقل والمنطق، ولكن لأنه موروث فقط.



ويندفع الناس للدفاع عنه بأي وسيلة، ولو أدى إلى مهاجمة المخالف، وإلصاق التهم به، ومحاولة إخماد صوته بأي وسيلة.

والآية ترد على من لا يؤمن بالبعث أو الدين، فيقال له كن كها تعتقد وأنا كها أعتقد، ويوم القيامة إن كان هناك قيامة ستندم وإن لم يكن هناك قيامة فلن أندم لأني لن أعلم بذلك أبداً.

## الردعلي جدال قريش لدحض الحق

قُلْ مَا كُنتُ بِدْعاً مِّنْ الرُّسُلِ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيَّ وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ(٩).

الرسول لا يعلم الغيب، ما هو إلا نذير، وليس مفسرا ولا شارحاً للقرآن، ولكنه ناقل له فقط.

# أول من دخل الإسلام من يثرب كان من بني إسرائيل

قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللهَّ وَكَفَرْتُم بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِثْلِهِ فَآمَنَ وَاسْتَكْبَرْتُمْ إِنَّ اللهَّ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ(١٠).

الآية تؤكد أن أول من أسلم كان رجلاً واحداً، وكان من بني إسرائيل. وهو دليل على أن الأوس والخزرج لم يكونوا هم أول من أسلم، كها تزعم كتب التراث. والقرآن لا يذكر الأوس والخزرج كأول من أسلم من يثرب، ولا يشير لهم ولو إشارة واحدة. ولو كان لهم تواجد في مكة فسيشير لذلك القرآن كها أشار لتواجد بني إسرائيل.

# من أسلم في مكة كانوا من الضعفاء والمستضعفين

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْراً مَّا سَبَقُونَا إِلَيْهِ وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونَ هَذَا إِفْكٌ قَدِيمٌ (١١) وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَاماً وَرَحْمَةٌ وَهَذَا كِتَابٌ مُّصَدِّقٌ لِّسَاناً عَرَبِيّاً لَيُنذِرَ إِفْكٌ قَدِيمٌ (١١) وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَاماً وَرَحْمَةٌ وَهَذَا كِتَابٌ مُّصَدِّقٌ لِّسَاناً عَرَبِيّاً لَيُنذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ (١٢).

(الآية: ١١) إشارة إلى أن من أسلم لم يكونوا من علية القوم اجتهاعيا (مال وجاه) وهذا متوقع فسنة الأولين التي سارت عليها الأمم تحتم أن يكون الضعفاء هم أغلب من يستجيب للدعوة، ومعهم نفر قليل من الطبقات الاجتهاعية الأخرى، ممن يبحثون عن وضع أفضل مما حصلوا عليه في مجتمعهم. وهؤلاء عادة ما يكون منهم المنافقين، لأنهم أعلنوا الإسلام



ليس كقناعة ولكن بحثاً عن مصالح يظنون أن الإسلام سيوفرها لهم. وعندما يتعرفون أكثر على الإسلام وأنه لا يجلب مصالح دنيوية، لا يعلنون ردتهم، لأنهم لا يريدون أن يظهروا بمظهر المتردد والمتقلب الأطوار أمام قومهم. فيبقون معلنين الإسلام، دون قناعة ولا اتباع.

## الإنجيل تجديد لشريعة موسى وليس رسالة جديدة منفصلة

وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَاماً وَرَحْمَةً وَهَذَا كِتَابٌ مُّصَدِّقٌ لِّسَاناً عَرَبِيّاً لِّيُنذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ(١٢).

الآية تؤكد على أن إنجيل عيسى لم يكن شريعة متكاملة (كتاب) مثل التوراة والقرآن. وما هو سوى تجديد لدعوة موسى فقط، ولم يسبق القرآن شريعة متكاملة غير التوراة. وهاتان الشريعتان هما الوحيدتان اللتان كتبتا على شكل كتاب في صحف من بين كل رسالات الرسل المذكورين في القرآن، وهو ما تشير له الآية: (٣٠) من نفس السورة الحالية «الأحقاف».

## بشرى للمؤمنين في مكة

إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُّ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ(١٣) أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الْجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا جَزَاء بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ(١٤).

وذكر المؤمنين في مكة دليل على وجودهم، وأنهم برغم قلتهم إلا أن وجودهم ملاحظ، وهو ما ذكرته سور سابقة.

# والدان مؤمنان بحاولان أن يقنعا ابنهها بالإسلام لكنه يرفض

(الآيات: ١٥- ١٨) تتحدث عن رجل مشرك من قريش في الأربعين من عمره وله والدان مسلمان يدعونه للإسلام فيرفض بغلظة. والآيات تروي الحادثة بأسلوب يختلف عها اعتدناه. لذا حصل لبس في فهم الآية وتأولها المفسر ون بطرق شتى أبعدتها عها تتحدث عنه. تقول السورة: وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً حَمَلَتُهُ أُمَّهُ كُرْهاً وَوَضَعَتْهُ كُرْهاً وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً حَمَلَتُهُ أُمَّهُ كُرْهاً وَوَضَعَتْهُ كُرْهاً وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً حَمَلَتُهُ أُمَّهُ كُرْهاً وَوَضَعَتْهُ كُرْهاً وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَاناً حَمَلَتُهُ أَمَّهُ كُرُهاً وَوَضَعَتْهُ كُرْهاً وَوَصَّيْنِ أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي اللهُ وَاللهُ مَن عَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَهُمُ لَا وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيْتِي إِنِّ تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّ أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيْتِي إِنِّ تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّ



مِنَ الْمُسْلِمِينَ(١٥) أُوْلَئِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَتَجاوَزُ عَن سَيَّنَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ الْجَنَّةِ وَعْدَ الصَّدْقِ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ(١٦).

الآيات تبدأ بالتذكير ببعض واجبات الوالدين: الإحسان في القول والفعل، لأنها يستحقانه وكل تقدير. وتُذِّكر الولد ببعض فضلها عليه، كها تذكره بنعم الله التي أودعت المودة والرحمة والعطف في قلوب الوالدين. وكان يجب عليه – بعد أن بلغ الأربعين – أن يسمح لعقله بالتفكير وسيهتدي للحق دون أن يدعوه أحد، لكنه بدل أن يستمع لوالديه بها فيه خير له ونجاة من النار، ضاق ذرعاً بحديثهها:

وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفَّ لَّكُمَا أَتَعِدَانِنِي أَنْ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتْ الْقُرُونُ مِن قَيْلِ وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللهَّ وَيْلَكَ آمِنْ إِنَّ وَعْدَ اللهَّ حَقِّ فَيَقُولُ مَا هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ(١٧) أُوْلَئِكَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِي أُمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ الجِّنِّ وَالْإِنسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِينَ(١٨).

فالأربعيني رفض عرض والديه بغلظة بدل أن يحسن إليهما ويلاطفهما.

ولا تتحدث الآية: (١٥) عن أن المعاصي قبل الأربعين مقبولة أو أخف أو تغفر، وبعد الأربعين على المسلم أن يتوب. لأن المعاصي حالها ومصيرها واحد للشاب وللعجوز، والتوبة شروط قبولها واحدة. وعلى المسلم أن يتوب عن الكبائر ولا يعود لها أبداً، في أي سن كان.

# الحساب سيكون عادلاً ولا يخضع للعواطف

وَلِكُلَّ دَرَجَاتٌ ثُمَّا عَمِلُوا وَلِيُوفَيَهُمْ أَعْهَاهُمْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ(١٩) وَيَوْمَ بُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَذْهَبْتُمْ طَبَّبَاتِكُمْ فِي حَيَانِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُم بِهَا فَالْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِهَا كُنتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الحُقَّ وَبِهَا كُنتُمْ تَفْسُفُونَ(٢٠).

فالحساب سيكون عادلاً ولن يغفر الله لهذا ويعذب هذا بعاطفة، ولكن العقاب والثواب سيكون بناءً على أعمال المرء الذي سيحكم على نفسه بنفسه لجنة أو نار دون تدخل من رب العالمين. وتتحدث السورة بلسان حال الكفار يوم القيامة، الذي ظلموا أنفسهم باستكبارهم في الدنيا وكأنهم سيخلدون فيها.

والآية: (٢٠) دليل على أن من يعرضون على النار تعني يدخلون فيها، وهو رد على من



### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

استشهد على أن هناك عذاب قبر بقوله تعالى: النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوّاً وَعَشِيّاً وَيَوْمَ نَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ(٤٦) غافر '.

ثم تتحول السورة لتذكير قريش بهلاك عاد لعل منهم من يعتبر:

# حديث عن قوم عاد

تذكر السورة ما حدث لقوم عاد الذين كفروا - كها قريش - وأهلكوا، برغم أنهم كانوا أقوى وأغنى من قريش: وَاذْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ بِالْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتْ النَّذُرُ مِن بَيْنِ يَدِيهِ وَمِنْ خَلْفِهِ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا اللهَّ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْم عَظِيم (٢١) قَالُوا أَجِئْتَنَا يَا يُوكِنَا عَنْ آهِيَنَا فَأْتِنَا بِهَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (٢٢) قَالَ إِنَّمَا الْعِلْمُ عِندَ اللهَّ وَأَبلَّهُكُم مَا أُرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِنِّي أَرَاكُمْ قَوْماً تَجْهَلُونَ (٢٣) فَلَيَّا رَأَوْهُ عَارِضاً مَّسْتَقْبِلَ أَوْدِيَتِهِمْ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُعْطِرُنَا بَلْ هُو مَا اسْتَعْجَلْتُم بِهِ رِيعٌ فِيهَا عَذَابٌ أَلِيمٌ (٢٤) تُدَمَّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبَّهَا عَزَابٌ أَلِيمٌ (٢٤) تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبَّهَا عَذَابٌ أَلِيمٌ (٢٤) تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبَّهَا فَا مُنْ شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يَجْعَدُونَ بِآيَاتِ اللهَّ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِرُونَ (٢٦).

(الآية: ٢٦) التمسك بالموروث يجعل العقلاء والمفكرين لا يستخدمون عقولهم لنقد موروثهم أو تركه والتصديق بالحق، وهو ما أكدته سور أخرى تتحدث عن عقلاء قريش الذين تمسكوا بالموروث ولم يؤمنوا، مثل قوله تعالى: أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْفُلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً (٤٤) الفرقان.

### هلاك العديد من القرى الكافرة حول مكة

وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلَكُم مِّنَ الْقُرَى وَصَرَّفْنَا الْآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (٢٧) فَلَوْلا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ الْخَذُوا مِن دُونِ اللهَّ قُرْبَاناً آلِهَةً بَلْ ضَلُّوا عَنْهُمْ وَذَلِكَ إِفْكُهُمْ وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ (٢٨). والقرآن ذكر عدداً من الأمم أهلكوا وكلهم عاشوا في جنوب غرب جزيرة العرب، وقريباً (نسبياً) من مكة. ولم يذكر القرآن أنماً أو أشخاصاً من خارج تلك المنطقة، لأن المخاطب في القرآن (قريش وأهل الكتاب في يثرب) لا يعرفهم ولم يسمع بهم.



انظر فقرة: عذاب القبر / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

# استياع نفر من الجن للرسول

وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَراً مِّنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ فَلَيَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنصِتُوا فَلَيَّا قُضِيَ وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ(٢٩) قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَاباً أُنزِلَ مِن بَعْدِ مُوسَى مُصَدَّقاً لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحُقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُّسْتَقِيمٍ (٣٠) يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللهِّ وَآمِنُوا بِهِ يَعْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ (٣١) وَمَن لَّا يُجِبْ دَاعِيَ اللهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ أُولِيَاء أُولَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ (٣١).

الآيات تتحدث عن واقعة استماع نفر من الجن للرسول أثناء تلاوته القرآن على قريش، وهو تكرار لما تحدثت عنه سورة الجن التي مرت بنا سابقاً ضمن سور المرحلة الرابعة للدعوة في مكة. وهذه الآيات تؤكد على أن الرسول لم يرهم ولم يشعر بهم، ولو لم يخبره القرآن لما عرف أبداً. وهو دليل ضد من يقول برؤية الجن.

كها أن الآيات تشير إلى أن الجن كانوا يعرفون كتاب موسى، إضافة لتأكيد الآيات أن التوارة (كتاب موسى) والقرآن فقط هما الديانتان الكاملتان، وأن إنجيل عيسى ليس ديناً مستقلاً (كتاباً) ولكنه تجديد للتوراة.

## عود لدعوة قريش للتفكير

أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَّ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْيِيَ المُوْتَى بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ(٣٣).

لو فكرت قريش بعقلانية لعرفت أن خالق السهاوات والأرض (الكون) قادر على إعادة بعثهم.

وتقول السورة: وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَرَبَّنَا قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ(٣٤).

ويعرضون يعني يعذبون في النار، تأكيدٌ لما ورد في الآية: (٢٠)، وردٌ على من يعتقد بعذاب القبر ويستشهد على ذلك بقوله تعالى: النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُّواً وَعَشِيّاً وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ(٤٦) غافر.

فالعرض يعني أن النار موجودة ولن تكون موجودة قبل القيامة، وعندها كل من يعرض عليها سيدخلها، ولن يعرض أحدٌ على النار ثم يذهب للجنة أو لا يدخل النار.



## ختام السورة

وتختم السورة بتجديد برنامج التأهيل النفسي للرسول، وذلك بشحد همته وتقوية عزيمته لمواجهة تزايد الضغوط النفسية عليه: فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُوْلُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل لِهُمْ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَنُوا إِلَّا سَاعَةً مِّن نَّهَارٍ بَلَاغٌ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلَّا الْقَوْمُ الْفَاسِقُونَ(٣٥).

المفسرون والمحدثون يقولون إن أولي العزم من الرسل خمسة فقط، وهم: نوح، إبراهيم، موسى، عيسى، ومحمد.

و"مًا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْم إِنْ هُمْ إِلَّا يَخُرُصُونَ"، وكل ما قالوه مجرد قصص مختلق. فالآية لا تخصص رسلاً بعينهم لتصفهم بأولي العزم، ولكنها تقول لمحمد أن يصبر على أذى قريش كما صبرت الرسل قبله، وكن ذا عزم على الصبر وتحمل المشاق كما فعلت الرسل قبلك. فكل رسول أوذي من قومه كما أوذيت يا محمد، وكلهم صبروا وكانوا ذوي عزم حتى أتى أمر الله، فاصبر، وكن ذا عزم كما كان الرسل قبلك، ولا تستعجل هلاكهم، فسيهلكون سريعاً ويفارقون الدنيا، وبعدها سيعذبون في جهنم.

### (٥٢) الحاثية

نزلت في وقت آمن فيها واحدٌ من بني إسرائيل، على الأقل، كها ذكرت سورة الأحقاف السابقة في الآية العاشرة. واتضح لقريش أن محمداً لم يعد يوجه دعوته لهم فقط، بل لكل الناس. وسط أجواء مشحونة في مكة، صعدت فيها قريش من سخريتها من أشخاص المسلمين ومن الرسول ومن القرآن، لأن انتشار الإسلام في مكة بين المستضعفين، أو خارجها بين أناس آخرين، يعني عزة دعوة محمد وظهورها، وهو ما ستسعى قريش بكل ما أوتيت لوقفه. والسورة تبدأ بداية مما ثلة للسورة السابقة.

الوحي هو الكتاب (القرآن) الذي لم ينزل على الرسول وحي غيره حم(١) تَنزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهَّ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ(٢).

### دعوة عقلانية

إِنَّ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِّلْمُؤْمِنِينَ(٣) وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَابَّةٍ آيَاتٌ لَّقَوْمِ



يُوقِنُونَ (٤) وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن رِّزْقِ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ الرَّيَاحِ آيَاتٌ لَقَوْم يَعْقِلُونَ (٥).

# القرآن هو الممثل الوحيد لدين الله

تِلْكَ آيَاتُ اللَّهَ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقُّ فَبِأَيٌّ حَدِيثٍ بَعْدَ اللَّهَ وَآيَاتِهِ يُؤْمِنُونَ (٦).

الدعوة كانت بتلاوة القرآن على الناس فقط. لا تفسير ولا حديث، ومن لا يؤمن بالقرآن وحده ممثلاً لدين الله فليس بمؤمن.

وقوله «نتلوها عليك» لا تعني نلقنك. لأن القرآن يحفر في ذاكرة الرسول، كما صرحت سور عديدة. فالآية تشبه طباعة القرآن في ذاكرة الرسول وكأنه تلي عليه وحفظه.

### تهديد ووعيد لقريش

وَيْلٌ لِّكُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ(٧) يَسْمَعُ آيَاتِ اللهِ تَنْلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكْبِراً كَأَن لَمَّ يَسْمَعْهَا فَبَشَّرْهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ(٨) وَإِذَا عَلِمَ مِنْ آيَاتِنَا شَيْئاً اتَّخَذَهَا هُزُواً أُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ(٩) مِن وَرَائِهِمْ جَهَنَّمُ وَلَا يُغْنِي عَنْهُم مَّا كَسَبُوا شَيْئاً وَلَا مَا اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللهِ أَوْلِيّاء وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (١٠).

رجال قريش برغم عقولهم الراجحة أعرضوا عن الحق وتمسكوا بالموروث ولم يعديستهويهم الاستهاع له. فكان لابد أن يسخروا منه لأنهم لو أصغوا له وحكموا عقولهم فيها يسمعون فسيعرفون أنه الحق، وأن ما هم عليه ضلال. والآيات تحذرهم لما ينتظرهم يوم القيامة، ومع ذلك سيبقون على كفرهم وسيموتون عليه وسيدخلون النار بمحض إرادتهم.

# القرآن هو الممثل الوحيد لدين الله

(الآية:١١) دليل آخر على أن الدعوة كانت بالقرآن فقط: هَذَا هُدَّى وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَهُمْ عَذَابٌ مَّن رَّجْزٍ أَلِيمٌ(١١).

### عود للدعوة العقلانية

اللهُ الَّذِي سخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ(١٢) وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِّنْهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَّقَوْمِ يَتَفَكِّرُونَ(١٣).



التفكير بالخلق يدل على قدرة الخالق على البعث.

## مخاطبة المؤمنين القلائل في مكة

قُل لَلَّذِينَ آمَنُوا يَغْفِرُوا لِلَّذِينَ لا يَرْجُون أَيَّامَ اللهَّ لِيَجْزِيَ قَوْماً بِها كَانُوا يَكْسِبُونَ(١٤) مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاء فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ ثُرْجَعُونَ(١٥).

الآية: (١٤) أول آية تطلب من المسلمين أن يتسامحوا مع كفار قريش، وهذا فيه إشارة إلى تطور العداء القرشي. فقريش كانت تسخر من الرسول والقرآن منذ بداية الدعوة، لكنها بعد تحول خطاب الدعوة لكل الناس ودخول بعض بني إسرائيل وبعض أهل يثرب الإسلام ومعهم بعض المستضعفين، صعدت قريش من سخريتها لتطال أشخاص المسلمين. ولو بادلهم المسلمون السب والشتم والسخرية فسيعطي قريش ذريعة في التعدي الجسدي عليهم.

ثم تقدم السورة حديثاً عن بني إسرائيل لا يمكن أن نجده في سور المرحلة الرابعة لأن المخاطب هناك كان قريشاً فقط، أما الآن فالمخاطب قريش وكل الناس. وقد آمن نفر من بني إسرائيل يثرب كها أشارت لذلك السورة السابقة: قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللهَّ وَكَفَرْتُم بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِثْلِهِ فَآمَنَ وَاسْتَكُبُرْتُمْ إِنَّ اللهَّ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالمَنَ (١٠) الأحقاف.

وهو يعني أن بني إسرائيل بدأوا التوافد على مكة لمقابلة الرسول والاستماع إليه، وقد آمن بعضهم، فتوالى نزول السور التي تتحدث عن تاريخهم بتفاصيل أكثر، ومنها:

# بنو إسرائيل أوتوا رسالة ربهم لكنهم اختلفوا فيها

وَلَقَدْ آتَيْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَّةَ وَرَزَفْنَاهُم مِّنَ الطَّيْبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ(١٦) وَآتَيْنَاهُم بَيِّنَاتٍ مِّنَ الْأَمْرِ فَهَا اخْتَلَفُوا إِلَّا مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمْ الْعِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيهَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ(١٧).

رسالة الحق وصلت قدماء بني إسرائيل مع موسى لكنهم اختلفوا فيها وتركوها لتشريعات لم ينزل الله بها من سلطان، وسيحكم الله بينهم يوم القيامة.



# من أراد الحق فليتبع محمداً

وتقول السورة: ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ الْأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَاء الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ(١٨) إِنَّهُمْ لَن يُغْنُوا عَنكَ مِنَ اللهِّ شَيئاً وإِنَّ الظَّالِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاء بَعْضٍ وَاللهُ وَلِيُّ المُتَقِينَ(١٩).

والآيات تخاطب الرسول وتعني بني إسرائيل، قائلة لهم إن دين محمد هو نفسه دين موسى بصورته النقية، ومن رغب منكم في دين الله فعليه أن يتبع الرسول. فها عليه بنو إسرائيل تشريعات دخيلة، وما جاء به القرآن هو نفسه ما كان في التوراة النقية. فمن يرغب في العودة لدين الله الذي جاءت به التوراة فليؤمن بالرسول ويتبع القرآن.

(الآية:٢٠) تؤكد أن القرآن بصائر ورحمة: هَذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُدَّى وَرَحْمَةٌ لُقَوْمِ يُوقِنُونَ(٢٠).

وهي دليل على أن القرآن وحده المستخدم للدعوة، ولا ذكر لغيره أبداً.

# من عدل الله المطلق ألا يغفر لمستحق النار ولا يدخل النار مستحق الجنة

أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيْئَاتِ أَن نَّجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِتاتِ سَوَاء تَحْيَاهُم وَنَمَاتُهُمْ سَاء مَا يَخْكُمُونَ(٢١).

الله جل شأنه لا يتعامل بالعواطف، ولكنه سبحانه وضع ضوابط لدخول الجنة: "من آمن وعمل صالحاً فله الجنة". وهو وعد من الله ثابت لا يتغير ولا يخلفه سبحانه. وكل من خالف هذا الميثاق كلياً بالكفر أو جزئياً باتباع تشريعات دخيلة فله النار.

وهو ما تؤكده الآية التالية فكل شيء بالكون أو الحساب خلق بالحق وبموجب قوانين ثابتة لا تتغير من شأن مخلوق: وَخَلَقَ اللهَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحُقِّ وَلِتُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ(٢٢).

## اتباع الموروث تسفيه للعقل

ثم تتحدث السورة عن قريش التي اتبعت أهواءها ولم تسمح بالتفكير بعقلانية: أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِن بَعْدِ اللهِ ۖ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ (٢٣) وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا



يُهُلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ (٢٤) وَإِذَا تُنْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ مَّا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا انْتُوا بِآبَائِنَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٢٥) قُلِ اللهِ يُخْيِيكُمْ ثُمَّ يُعِينُكُمْ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَارَيبَ فِيهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (٢٦) وَللهِ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَومَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَئِذِ يَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ (٢٧).

تبريرات قريش لرفض الدعوة سطحية مثل قولهم إن كان هناك بعث فأتنا يا محمد بمن مات من آبائنا. وكأن البعث سيكون في هذه الدنيا برغم أن سوراً عديدة أخبرتهم أن البعث سيكون بعد انهيار هذا الكون، أي في كون آخر، لكنهم غير جادين بالبحث عن الحق، وسيندمون يوم لا ينفعهم الندم.

والآيات تظهر أن التمسك بالموروث يعمي البصيرة، فيستحسن أتباع الموروث الضلال الذي يتبعون وكأنه الحق، وينبذون الحق وكأنه باطل.

### الحساب سيكون بموجب صحيفة الأعمال

وَتَرَى كُلَّ أُمَّةٍ جَائِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تُدُعَى إِلَى كِتَابِهَا الْيَوْمَ ثُجْزَوْنَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ(٢٨) هَذَا كِتَابُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِالحُقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ(٢٩) فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَيُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْمِينُ(٣٠) وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا أَفَلَمْ تَكُنْ آيَاتِي تُنْلَى عَلَيْكُمْ فَاسْتَكْبَرْتُمْ وَكُنتُمْ قَوْماً مُجْرُمِينَ(٣١).

بعد أن ذكرت السورة أن من عدل الله المطلق ألا يعذب مستحق الجنة ولا يغفر لمستحق النار، تقول هذه الآيات أن الإنسان نفسه - وليس الله جل وعلا - من يقرر مصيره بنفسه. فكل ما يقوم به ويقوله ويصدر منه سيسجل في صحيفة أعماله وبناءً عليها سيحكم عليه، وهذا يمثل منتهى العدل.

### عود للحديث عن تبريرات قريش

وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ اللهَّ حَقِّ وَالسَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيهَا قُلْتُم مَّا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ (٣٢) وَبَدَا لَهُمْ سَيْنَاتُ مَا عَمِلُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُون (٣٣) وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَهْزِئُون (٣٣) وَقِيلَ الْيَوْمَ نَنسَاكُمْ كَمَا نَسِيتُمْ لِقَاء يَوْمِكُمْ هَذَا وَمَأْوَاكُمْ النَّارُ وَمَا لَكُم مِّن نَّاصِرِينَ (٣٤) وَقِيلَ الْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلَا هُمْ ذَلِكُم بِأَنْكُمُ الْحَيَّاةُ الدُّنْيَا فَالْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلَا هُمْ فَيْدُونَ (٣٤) .



الآيات تعود للحديث عن تبريرات قريش التي تبرر بها تمسكها بالموروث التي ذكرت في الآيات: (٢٣-٢٨)، وتؤكد أن الساعة قريبة لأن أيامهم مهما طالت في الدنيا فهي قصيرة، وسيندمون يوم القيامة على تفريطهم. والآية (٣٢) تشير إلى أن بعض رجال قريش يعتقدون بإمكانية البعث، وهو ما أشارت له عدة سور سابقة بعضها من المرحلة الرابعة.

وتختم السورة بخاتمة مشابهة لخاتمة سورة الصافات، بالحمد لله جل وعلا: فَلِلَّهِ الْحُمْدُ رَبِّ السَّمَاوَاتِ وَرَبَّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٣٦) وَلَهُ الْكِبْرِيَاء فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٣٧).

#### (۵۳)فاطر

اسمها القديم «الملائكة» وتبدأ بتوجيه الحمد لله، وهي عبارات مماثلة لما ختمت به سورة الجاثية التي سبقتها.

## الملائكة قدراتها مختلفة

الحُمْدُ للهَّ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلائِكَةِ رُسُلاً أُولِي أَجْنِحَةٍ مَّثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي اَلْحَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهَّ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ(١).

الآية تقول بأن الملائكة ليسوا خلقاً واحداً ولكنهم مخلوقات متفاوتة القدرات، والتي عبرت عنها الآية بالأجنحة. ومن هؤ لاء الملائكة رسل، وهم الذين لديهم القدرة على نقل الوحي من الأرشيف الإلهي إلى الرسل من البشر. والقول بأن لهم أجنحة تعبير مجازي على القدرات، لأن الملائكة لا تطير بأجنحة وليس لها أجنحة، فهي مخلوقات من طاقة لا أجساد لها، تسبح في الفضاء بطريقة لا تحتاج معها لأجنحة.

## كل ما يعرفه الناس ويكتشفونه أودعه الله لهم قبل خلقهم

مَا يَفْتَحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَمَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِن بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ(٢) بَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللهَّ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقِي غَيْرُ اللهِّ يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَى تُؤْفَكُونَ(٣).

كل ما هو موجود في عالم الدنيا من قوى ومعارف وقوانين طبيعية، عرفها الإنسان أو لم يعرفها بعد، قد أودعها الله ويسرها للناس قبل خلقهم، ولا يختص بها مؤمن عن كافر أو



كافر عن مؤمن. وما لم ييسره الله أو يوجده في هذا العالم، فلا سبيل للبشر الحصول عليه.

## أول مرة يستخدم القرآن عبارة: يا أيها الناس

والآية الثالثة أعلاه، هي أول آية نزلت في القرآن تستخدم عبارة: "يا أيها الناس". ولم يسبق لسور المرحلة الرابعة أن استخدمت عبارة يا أيها الناس، لأن الدعوة كانت لقريش فقط. وستكرر السورة استخدام العبارة مرتين أخريين في الآية الخامسة والخامسة عشر. واستخدام "يا أيها الناس" في سور هذه المرحلة والمراحل القادمة حتى لو جاء في سياق يخاطب قريشاً، فهو يشمل قريشاً وغيرها، لأن الدعوة الآن بكل وضوح موجهة لكل الناس، ولم يعد المعني بها قريشاً فقط كها كانت عليه الحال في المراحل الأربع الأولى للدعوة وسورها الـ (٢٥).

# كل الأمم كذبت رسلها

وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ وَإِلَى اللهَّ تُرْجَعُ الأَمُورُ (٤).

فالخطاب للرسول، لتقول له السورة إن قريشاً ليست هي وحدها من كذب بالحق، فكل الأمم السابقة كان لها موقف مماثل لموقف قريش، فلا تبتئس.

وهذا شيء متوقع كسنة أزلية يسير عليها كل الناس، لأن أي دعوة إصلاحية فيها نبذ للموروث، لا يرحب بها الناس، دينية كانت أو اجتهاعية.

## عود لمخاطبة كل الناس

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ وَعْدَ اللهَّ حَقِّ فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَّكُم بِاللهَّ الْغَرُورُ(٥) إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوِّ فَاتَّخِذُوّهُ عَدُوّاً إِنَّهَا يَدْعُو حِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ(٦) الَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ(٧).

تعود السورة لتخاطب كل الناس (وخاصة الوثنيين خارج مكة) باستخدام عبارة «يا أيها الناس» وتؤكد لهم أن البعث حق وأن الحياة الدنيا متاع الغرور، فلا تتبعوا خطوات الشيطان فيكون مصيركم النار. والشيطان هنا ما توسوس به النفس لصاحبها، أو جانب الشر في الإنسان وليس بالضرورة تعني إبليس.



# أتباع الموروث يبررون لأنفسهم

أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً فَإِنَّ اللهَّ يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ فَلَا تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ إِنَّ اللهَّ عَلِيمٌ بِهَا يَصْنَعُونَ(٨)

الرسول كان يجزن كثيراً على قومه لإصرارهم على الكفر برغم وضوح الحق. وقول الآية إن الله "يضل من يشاء ويهدي من يشاء" لا تعني المفهوم الشائع عندنا، والذي يقول إن الله قد كتب منذ الأزل فلان شقي وآخر سعيد، ولكنها تعني أن كل ما يدور في خلق الله هو بإرادة الله ولو لم يشأ لم يحدث. وتعني أن الله هو من خلق العقل للإنسان وهو من أعطاه حرية الاختيار، وكل من يختار المحداية فالله هو من هداه، ليس فعلياً ولكن بطريق غير مباشر.

### دعوة عقلانية

وَاللهُّ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَاباً فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيَّتٍ فَأَخْيَيْنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النَّشُورُ(٩).

في بلاد قاحلة مثل مكة وما حولها تكون الأرض مغبرة مكسوة بالتراب ولا حياة فيها، وما إن يهطل المطرحتى تنمو النباتات محولة القفر إلى جنة، وهكذا يا قريش يمكنكم تصور البعث بنفس الطريقة. ولا تتحدث الآية عن أن الله يتدخل مباشرة في توجيه السحب لبلدة بعينها ويمنعه عن أخرى. لأن الله جل وعلا أوجد القوانين التي تثير السحاب وتتسبب بتكونه ومطره قبل وجود الإنسان، وهذه القوانين أوجدت صحاري وغابات ومناطق حارة وباردة. فالله هو سبحانه من أوجد القوانين وكل مطر ينزل بموجب هذه القوانين، فالله هو من أنزله.

مَن كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعاً إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّيِّنَاتِ لَمَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكُرُ أُوْلَئِكَ هُوَ يَبُورُ (١٠) وَاللهُ خَلَفَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَاجاً وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْثَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِتَابِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهَّ يَسِيرٌ (١١).

الآيات السابقة تحوي عدداً من النقاط الهامة:



- الآية الحادية عشر تشير إلى أطوار خلق الأجيال الأولى للإنسان (من تراب ثم من نطفة) ثم بعد ذلك استمروا بالتكاثر عن طريق التزاوج.
- وبقية الآية لا تقول بأن الآجال مقدرة مسبقاً، ولكنها تؤكد أن كل ما يجري على
   الإنسان يسجل بدقة، وهو ما ذكرته عدة سور.

وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لِخَمَّا طَرِيّاً وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُوا مِن فَصْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٢) يُولِجُ اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ تَشْكُرُونَ (١٢) يُولِجُ اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُّسَمَّى ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ لَهُ اللَّكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَمِّعُوا دُعَاءكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُمُ وَلَا يَسْمَعُوا دُعَاءكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُونُ مِنْ كَمُّ مَوْلُو سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُونُونَ بَرْشُرْ كِكُمْ وَلَا يُسْمَعُوا دُعَاءكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُونُ مِنْ وَيُومُ الْقِيَامَةِ يَكُونُ مِنْ وَلَا مَنْ مُ مِنْ وَيُومُ الْقِيَامَةِ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُونُ وَمِنْ مَلْ مُنْكُونَ مِنْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَعْفُونُ وَنَ بِشِرْ كِكُمْ وَلَا يُنَبِّمُكُونَ مِنْلُ خَمِيرِ (١٤).

(الآية: ١٤) دليل على أن من لا يؤمن في بداية سماعه للدعوة لن يؤمن أبدا.

### عود لمخاطبة كل الناس

يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَاء إِلَى اللهِّ وَاللهُّ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ(١٥) إِن يَشَأُ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ(١٦) وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللهَّ بِغَزِيزِ(١٧).

لقد أصبح تحول المخاطب في القرآن لدعوة كل الناس واضحاً الآن.

### لا يكتب للمرء إلا ما عمله هو لنفسه

وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِلْلِهَا لَا يُخْمَلْ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى إِنَّهَا تُنذِرُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِالغَيْبِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَمَن تَزَكَّى فَإِنَّهَا يَتَزَكَّى لِنَفْسِهِ وَإِلَى اللهَّ المُصِيرُ(١٨).

الآية تؤكد ما سبق وذكرته الآية (١٩) من سورة الأحقاف، فكل إنسان سيسجل له من الأعمال ما يقوم به هو، ولن يسجل له أعمال أو عبادات يقوم بها غيره، بخلاف السائد عند كثير من المسلمين، من أن الأعمال يمكن أن تؤدى بالنيابة. ومن كان مريضاً أو عاجزاً فلا حرج عليه، أما القادر فبإمكانه أن يقوم بالعمل أو العبادة لنفسه بنفسه، لو رغب. ا



١ انظر فقرة: كل نفس بها كسبت رهينة / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

## لا يستوي أصحاب النار وأصحاب الجنة

(الآيات: ١٩- ٢٢) من عدل الله المطلق ألا يغفر لمستحق النار ولا يعذب مستحق الجنة: وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ (١٩) وَلَا الظُّلُرَاتُ وَلَا الشُّورُ (٢٠) وَلَا الظُّلُ وَلَا الْحُرُورُ (٢١) وَمَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاء وَلَا الْخُرُورُ (٢١) وَلَا الظُّرُورِ (٢٢). يَسْتَوِي الْأَحْيَاء وَلَا الْأَمْوَاتُ إِنَّ الله يَسْمِعُ مَن يَشَاءُ وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعٍ مَن فِي الْقُبُورِ (٢٢). من عدله سبحانه ألا يساوي بين من يتبع الحق بالرافض له. وقد قدمت الآية صوراً مجازية لوصف الطرفين. والآية: (٢٢) تنفي ما قالته كتب السير والحديث والتفسير من أن الرسول تحدث مع قتل قريش في بدر بعدما ألقي بهم في بئر من آبارها، وقد سمعوه. الآية تنفي أن يستمع الميت لكلام الرسول، وهي هنا كناية على أن قريشاً لن تؤمن وشبهتهم بالموتى لأنهم لن يصغوا لدعوة الرسول مها دعاهم وكأنهم أموات.

## الرسول مجرد نذير وليس مسئولا عن هداية الناس أو إقناعهم بالدعوة

إِنْ أَنتَ إِلَّا نَذِيرٌ (٢٣) إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحُقِّ بَشِيراً وَنَذِيراً وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خلَا فِيهَا نَذِيرٌ (٢٤) وَإِن يُكَذَّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبُلِهِمْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالزُّبُرِ وَبِالْكِتَابِ الْمُنِيرِ (٢٥) ثُمَّ أَخَذْتُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ (٢٦).

والرسول يشعر أحياناً أن سبب عدم إيهان قريش يعود لأنه لم يحسن التبليغ فيلوم نفسه، فتنزل الآيات تنفي ذلك. وتؤكد له أن ما يحدث له حدث مع كل الرسل قبله، وأن رفض الدعوة لا يعني عدم وضوح الحق. وأن مسئوليته تتوقف عند التبليغ، وليس مسئولاً عن هداية البشر أو إقناعهم.

### عود للدعوة العقلانية

الدعوة العقلانية دائهاً موجهة لقريش، وإن كانت هنا تخاطب الرسول فالمخاطب المعني هم قريش: أَلَمُ تَرَ أَنَّ اللهَّ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ نُحُتَلِفاً أَلْوَائُهَا وَمِنَ الجِّبَالِ جُدَدٌ بِيضٌ وَحُرٌ مُخْتَلِفٌ أَلْوَائُهَا وَغَرَابِيبُ سُودٌ(٢٧) وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَابُ وَالْأَنْعَامِ مُخْتَلِفٌ أَلْوَائُهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَّ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَاء إِنَّ اللهَّ عَزِيزٌ غَفُورٌ (٨٨).

ولو فكرت قريش بها حولها من مخلوقات لآمنت بقدرة من خلقها على البعث.

والآيات دليل على أن الناس لم يخلقوا من آدم أو من أب واحد وأم واحدة، مثلهم في ذلك



مثل بقية المخلوقات الحية على الأرض. فكل فصيلة أو سلالة خلقت بصفات تتناسب مع البيئة التي خلقت فيها، ولهذا اختلفت ألوانها وهيئاتها .

### بعض المطلوب لدخول الجنة عند نزول السورة

إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللهَّ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيَةٌ يَرْجُونَ تِجَارَةً لَّن تَبُورَ(٢٩) لِيُوَفِّيَهُمْ أُجُورَهُمْ وَيَزيدَهُم مِّن فَضْلِهِ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ (٣٠).

المطلوب لدخول الجنة في هذه الفترة، هو التالي: إقامة الصلاة، الإنفاق، إضافة لتلاوة القرآن والإيمان بالله والبعث. وهذا لا يعني أن التطفيف (الغش التجاري) والوأد وغيره مما سبق وحرم قد أصبح حلالاً. لكن السورة هنا تذكر بعض ما هو مطلوب.

## لم يوح للرسول سوى القرآن

وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ اللهَّ بِعِبَادِهِ كَخِيرٌ بَصِيرٌ (٣١). والآية تؤكد على أن الرسول لا يتلقى من ربه إلا القرآن، ولا يدعو بغيره.

والمخاطب الرسول لتأكيد أن الوحي (القرآن) الذي يتلقاه هو الدين الحق المتوافق مع الوحى السابق ً.

## بعد الرسول سيبقى الكتاب ولن يكون هناك عيسى أو مهدى

ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابِ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْحَيْرُاتِ بِإِذْنِ اللهَّ ذَلِكَ هُو الْفَضْلُ الْكَبِيرُ(٣٢) جَنَّاتُ عَذْنِ يَدْخُلُومَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُؤُلُوا وَلِيَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ(٣٣) وَقَالُوا الْحَمْدُ للهَ الَّذِي اَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ إِنَّا لَغَفُورٌ شَكُورٌ (٣٤) الَّذِي أَحَلَنَا دَارَ الْمُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ لَا يَمَشَنَا فِيهَا نَصَبُ وَلَا يَمَشُنَا فِيهَا لَعُورٌ شَكُورٌ (٣٤) وَالَّذِي أَحَلَنَا دَارَ الْمُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ لَا يَمَشَنَا فِيهَا نَصَبُ وَلَا يَمَشُنَا فِيهَا لَعُورٌ (٣٥) وَالَّذِينَ كَفَرُوا هَمُ مَالُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُونُوا وَلَا يُحْفَقَفُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا كَذَلِكَ نَجْزِي كُلَّ كَفُورِ (٣٦) وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِ جْنَا نَعْمَلُ صَالِحًا غَيْرَ عَذَابِهَا كَذَلِكَ نَجْزِي كُلَّ كَفُورٍ (٣٦) وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَالِحًا غَيْرَ عَلَى كُنَا نَعْمَلُ أَوَلَا ثَعْمَلُ أَوْلَا ثَعَلَمُ كُمُ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَلُوقُوا فَهَا لِلظَّالِينَ مِن نَوي لَكُنُ لَا يُعْمَلُ أَوْلَا فَعُوا فَهَا لِلظَّالِينَ مِن نَذَكَرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَلُوقُوا فَهَا لِلظَّالِينَ مِن نَلَاكُونَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَلُوقُوا فَهَا لِلظَّالِينَ مِن لَلْكَورُ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَلُوقُوا فَهَا لِلظَّالِينَ مِن اللَّذِيرُ وَالْ عَلَى اللَّهُ اللَّذِيرُ وَلَوْلُوا اللَّهُ اللَّذِيرُ وَلَا عَلَا لِلظَّالِينَ مِن اللَّذِيرُ وَالَا اللَّهُ اللَّذِيرُ اللَّهُ الْعَلَالِينَ مِن اللَّذِيرُ فَلَا عَلَى الْعَلَولُولُ الْعَلَالِينَ مِن اللَّهُ الْعَلَالُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِيرُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُهُمُ اللَّذِيرُ اللَّهُ الْعَلَالُولُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذُ اللَّهُ الْعَلَالِي الْعَلَالِيلُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلَالِيلُولُ اللَّهُ الْعُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّ



انظر فقرة: خلق الإنسان/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

٢ انظر فقرة: ما بين يديه / قسم مفردات من القرآن.

#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

الآيات تتحدث فيها سيكون وكأنه كائن، وتقول إن هذا القرآن سيرثه المسلمون بعد الرسول، وبحسب طاعتهم لقوانينه وتشريعاته سيحاسبون.

وتؤكد السورة حقيقة: إِنَّ اللهَّ عَالِمُ غَيْبِ السَّيَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (٣٨).

### الدين خيار شخصي

هُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ فِي الْأَرْضِ فَمَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَلَا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِلَّا مَقْتاً وَلَا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُمْ إِلَّا خَسَاراً(٣٩)'.

### عود للدعوة العقلانية

قُلُ أَرَأَيْتُمْ شُرَكَاءَكُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهَّ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكٌ فِي السَّهَاوَاتِ أَمْ آتَيْنَاهُمْ كِتَاباً فَهُمْ عَلَى بَيْنَةٍ مَّنَهُ بَلْ إِن يَعِدُ الظَّلُونَ بَعْضُهُم بَعْضاً إِلَّا غُرُوراً ﴿ ٤) إِنَّ اللهَّ يُمْسِكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ أَن تُرُولًا وَلَئِن زَالْتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ غُرُوراً ﴿ ٤) إِنَّ اللهَّ يُمْسِكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ أَن تُرُولًا وَلَئِن زَالْتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِّن بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيها غَفُوراً (١٤) وَأَفْسَمُوا بِاللهَّ جَهْدَ أَيُنانِيم لَيْن جَاءهُمْ نَذِيرٌ لَيْكُونُنَ أَهُدَى مِنْ إِحْدَى الْأَمْمِ فَلَمَّا جَاءهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا نُفُوراً (٤٢) السَيْحُبَارا فِي الْأَرْضِ وَمَن أَيْن اللهَ اللَّولِينَ فَلَن تَعِدَ لِلللهَ وَمَن اللهُ وَلَيْ لَكُولُونَ إِلَّا سُنَّتَ الْأَوْلِينَ فَلَن تَعِدَ لِلللهَ اللهُ وَمَن اللهُ تَبْدِيلاً وَلَن عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهُ عَلِيلَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهَ عَلَى عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

الآية: (٤١) قريش كانت تتمنى لو جاءها رسول فلما بعث فيهم رسول الله كفروا به، لأنهم تبعوا سنة سارت عليها كل الأمم، تقوم على التمسك بالموروث وما قام عليه من مصالح الدنيا وعادات وتقاليد وطريقة حياة لن يرضوا بنقدها ولا التخلي عنها.

# لا عذاب في الدنيا ولا في القبر

تختم السورة بالقول: وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللهُّ النَّاسَ بِهَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَّةٍ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَى أَجَلِ مُّسَمَّى فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللهُّ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيرٍٱ(٤٥).

لو أن الله جل وعلا يحاسب الناس في الدنيا ويعاقبهم على أفعالهم فيها، ما ترك على ظهر



١ انظر فقرة: خليفة / قسم مفردات من القرآن.

الأرض دابة (مخلوق حي). والآية دليل على عدم وجود عذاب في القبر، وإنها العذاب يؤخر لأجل مسمى (يوم القيامة) حيث الحساب الذي يترتب عليه عذاب أو ثواب. ولو سأل سائل: لماذا أهلكت أقوام مثل قوم نوح، عاد، ثمود، قوم شعيب، ولوط؟ فيقال: لو استعرضنا ما حدث لهم لوجدنا أنهم أهلكوا بكوارث طبيعية: زلازل، براكين، ريح، غرق. وهذه الكوارث كانت ستقع في تلك المناطق، ولم تقع لعقابهم ولو لم يكونوا هناك لما وقعت. لكن لو أنهم آمنوا فسيبتعدون عن المكان مع رسولهم ومن آمن معه وينجون من الهلاك. فنجاة الرسول ومن آمن معه هو المعجز هنا، وليس وقوع الكارثة.

والكوارث ستستمر بالوقوع، وهي تقع الآن، بغض النظر عن سكان المناطق التي تقع فيها. فقد يكونوا مؤمنين صالحين، وقد يكونوا كفاراً مسالمين أو مجرمين. وعدد الضحايا وحجم الخسائر المادية يحدده القدرة على الاستعداد. فزلزال في اليابان بقوة ٩ درجات بمقياس ريختر لن يتسبب بخسائر مثلما يتسبب زلزال في إيران أو باكستان بقوة خمس درجات.

### (۱۵)فصلت

بداية مماثلة لبداية سورتي الأحقاف والجاثية السابقتين، ونزلت في نفس الفترة التي تحول فيها القرآن لمخاطبة كل الناس. لكن السورة لا تشير إلى أن أعداد الناس من غير قريش الداخلين في الإسلام قد تزايدت، وإن ثبت إسلام أحد بني إسرائيل، كما أشارت الآية العاشرة من سورة الأحقاف.

# القرآن هو كل الوحي الذي نزل على الرسول وقريش لن تؤمن

آمن وينذر من كفر إلا أن قريشاً رفضته.

حم(١) تَنزِيلٌ مَّنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ(٢) كِتَابٌ فُصَّلَتْ آيَاتُهُ قُرْآناً عَرَبِياً لَقَوْم يَعْلَمُونَ (٣) بَشِيراً وَنَفِيراً وَفَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مَّا تَذْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي اَنَنَا وَقُرْ وَمِن بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلْ إِنَّنَا عَامِلُونَ (٥) قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَّنْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلٌ لَلْمُشْرِكِينَ (٦) الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الرَّكَاة وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ (٧) إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ هَمْ أَجْرٌ عَيْرُ مَمْنُونِ (٨). وَالآيات أعلاه تقول برغم أن القرآن تنزيل من الله وآياته عربية سهلة الفهم وهو يبشر من والآيات أعلاه تقول برغم أن القرآن تنزيل من الله وآياته عربية سهلة الفهم وهو يبشر من



(الآية:٥) تستخدم المجاز لتصف حال قريش الرافض للدعوة وكأن قلوبهم (عقولهم) مغلفة بغلاف يمنعها من فهم الحق، وفي آذنهم صمم يمنعهم من سماع القرآن، وفوق هذا بينهم وبين الرسول جدار عازل.

وترد الآيات على طلب قريش من محمد ما لا يستطيع، مثل إخبارهم بموعد البعث أو إحياء آبائهم، فمحمد مجرد بشر لا يستطيع أن يأتي بها لا يقدر عليه البشر.

والآيات تتوعد قريشاً لكفرهم ولامتناعهم عن تأدية الزكاة، وتعد من آمن وعمل صالحاً بالحسني.

#### دعوة عقلانية

قُلْ أَئِنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَندَاداً ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ (٩) وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُوالْهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاء لِّلسَّائِلِينَ (١٠) ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاء وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اِئْتِيَا طَوْعاً أَوْ كَرْها قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ (١١) فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَهَا وَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَهَاء أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاء الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظاً ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيم (١٢).

والآيات دليل على أن العصر الجيولوجي أحد معاني اليوم. فهي تقول إن الأرض خلقت في يومين (عصرين جيولوجين) وجعل فيها أقواتها في أربعة عصور جيولوجية، وتكون الغلاف الجوي في عصرين. والسموات السبع عندما ترد في القرآن فالمقصود هو الغلاف الجوي للأرض، ولا تعني سبعة أكوان أو سبع سهاوات على شكل طبقات صلدة كها صورتها كتب التراث.

وخلق الأرض لا يعني أن الكون خلق بنفس المدة، فالأرض خلقت بعد نشأة الكون بمليارات السنين وستنتهي قبله بمليارات أخرى.

# تذكير بها حدث لأمم سابقة لعل قريشاً تعتبر

فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِّثْلَ صَاعِقَةِ عَادٍ وَتَمُودَ(١٣) إِذْ جَاءَتُهُمُ الرُّسُلُ مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا اللهَّ قَالُوا لَوْ شَاء رَبُّنَا لَأَنزَلَ مَلَاثِكَةً فَإِنَّا بِهَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ(١٤) فَأَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا فَوَّةً أَوَلَمْ يَرُوا أَنَّ اللهَّ الَّذِي خَلْقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ(١٥) فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً



صَرْصَراً فِي أَيَّامٍ نَّحِسَاتٍ لِّنَٰذِيقَهُمْ عَذَابَ الْجِزْيِ فِي الْحَيَاةِ اللَّٰنْيَا وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْزَى وَهُمْ لَا يُنصَرُونُ(١٦) وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْمُلدَى فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ بِهَا كَانُوا يَكْسِبُونَ(١٧) وَنَجَّيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ(١٨).

وتظهر الآيات أن منطق الكفر واحد، فعاد وثمود مثل قريش طالبوا بملائكة ترسل إليهم، ولو أرسل لهم ملائكة فلن يؤمنوا وسيجدون تبريرات أخرى.

(الآية: ١٧) كناية على اختيار الضلال، حيث وصف اتباع الحق بالهدي والإعراض بالعمي.

## صحيفة الأعمال تسجل كل ما يمر بالحواس

(الآيات: ١٩-٣٥) تتحدث عن مصير الكفاريوم القيامة: وَيَوْمَ يُحْشُرُ أَعْدَاء اللهَّ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ (١٩) حَتَّى إِذَا مَا جَاؤُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِهَا كَانُوا فَهُمْ يُوزَعُونَ (٢٠) وَقَالُوا جِنُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنطَقَ كُلُّ شَيْءٍ وَهُو خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢١) وَمَا كُنتُمْ نَسْتَيْرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا خَلَقَكُمْ أَوْلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢١) وَمَا كُنتُمْ نَسْتَيْرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَارُكُمْ وَلَكِن ظَنتَتُمْ أَنَّ اللهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيراً ثَمَّا تَعْمَلُونَ (٢٢) وَذَلِكُمْ ظَنُكُمُ اللَّارُ مَثْوَى هَمْ وَإِن يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثْوَى هَمْ وَإِن يَشْتِرُونَ فَإِن يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثْوَى هَمْ وَإِن يَسْتَعْبُوا فَيَا هُم مِّنَ المُعْتَبِينَ (٢٤).

وتعطي الآيات صوراً بجازية حسية للكيفية التي تسجل فيها الأعمال، ضمن آلية في النفس تسجل كل ما يمر بالحواس الخمس من الولادة إلى الموت، وبناءً على هذا السجل يكون الحساب. فحاسة السمع تسجل ما تسمع، حاسة البصر تسجل ما ترى، الجلود تمثل حاسة اللمس، وكذلك حاسة الشم وحاسة الذوق. وهو ما تعرف عليه أخيراً علم النفس، فكل حاسة تسجل ما يمر بها. ولعل هذه الآيات أول آيات تتحدث بوضوح عن عمل آلية تسجيل الأعمال، وكانت الآيات قبل ذلك تقدم صوراً حسية وكنايات عن هذه الآلية، فمرة تصورها كميزان، وأخرى كأن هناك مخلوقات حية تسجلها...الخ.

وما سيحدث يوم الحساب هو نشر الصحيفة أمام المرء وسيسمع ما سجل سمعه ويرى ما رأت عيناه، ويشم ما سجلت حاسة الشم، ويشعر بها سجلت حاسة اللمس، ويتذوق ما أكل وشرب طوال حياته الدنيوية وبناء عليه سيكون مصيره، ولن تتحدث إليه سمعه وبصره وجلده، ولكنها استخدمت هنا مجازاً.



## القرين يقتدي بقرينه

وَقَيَّضْنَا لَمُمْ قُرَنَاء فَزَيَّنُوا لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِي أُمَم قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِينَ(٢٥) وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِجَنَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَعْلِبُونَ (٢٦) فَلَنْذِيقَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَاباً شَدِيداً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَسُواً اللَّذِي كَانُوا بِعَيْمَلُونَ (٢٧) ذَلِكَ جَزَاء أَعْدَاء الله النَّارُ لَهُمْ فِيهَا دَارُ الْحُلْدِ جَزَاء بِهَا كَانُوا بِآيَاتِنَا لَلْذِي كَانُوا بِآيَاتِنَا يَعْمَلُونَ (٢٧) وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبَّنَا أَرِنَا اللَّذَيْنِ أَضَلَّانَا مِنَ الْجِنُ وَالْإِنسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْجُنُو وَالْإِنسِ نَجْعَلْهُمَا كَتَتَ

الآيات تقول إن أحد أسباب تشبث قريش بالكفر هو تأثير القرناء الذين يزينون لبعضهم البعض طريق الضلال. والآيات لا تقول بأن الجن يوسوسون للإنس، ولكنها تقول إن الجن لهم قرناء سوء منهم، كما للإنس قرناء سوء منهم، فالقرين من جنس قرينه.

والآية تقول: « وَقَيَضْنَا لَهُمْ قُرُنَاء فَزَيَنُوا لَهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ» وكأن الله قد كتب عليهم الضلال، وليس الأمر كذلك. ولكنه أسلوب القرآن المميز والذي يقول بأن كفر الكافر لم يكن ليحدث لولا أن الله جل وعلا أتاح لهم القدرة على الاختيار، وعندما اختاروا الكفر، فكأن الله هو من قيض هذا. وقريش الكافرة يتواصى رجالها على عدم الاستماع للقرآن، وأن يسخروا منه كلما تلاه محمد عليهم، لعلهم يتغلبون على الدعوة ويسكتونها. ويوم القيامة سيتمنى الكافر من قريش والكافر من الجن لو تمكن من قرينه الذي زين له طريق الضلال لينتقم منه: «نَجْعَلْهُ) تَخْتَ أَقْدَامِنَا لِيكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ».

وبطبيعة الحال القرين يؤثر على قرينه إن كان مستعداً للتأثر، لكن الإنسان يبقى لديه العقل القادر على التفويق بين الحق والباطل لو سمح له بالتفكير الحر وتخلص من قيد التمسك بالموروث، وعندها لن يتأثر بقرين السوء.

واتباع الموروث يُكون ثقافة اجتهاعية يصعب مخالفتها. ولو اقتنع شخص بفساد موروثه فإن خوفه من سخرية مجتمعه قد تمنعه من إعلان معتقده، وقد يضطر للبقاء مع الموروث ليس قناعة ولكن خوفاً من نبذ المجتمع. وهذه الصورة هي أوضح صورة لتأثير القرين.



# من آمن وعمل صالحاً فليطمئن على مصيره

(الآيات: ٣٠-٣٣) تطمئن المؤمنين (القلة في مكة) أن الله معهم، في الدنيا والآخرة، وهذا ما يجب أن يؤمنوا به: إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللهُّ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْلَائِكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا عَلَيْهِمُ الْلَائِكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا عَلَيْهِمُ الْلَائِكَةُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ (٣١) نُولًا مِّنْ عَفُور رَّحِيمٍ (٣٢) وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّنْ عَفُور رَّحِيمٍ (٣٢) وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّن دَعَا إِلَى اللهَ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ اللَّسُلِمِينَ (٣٣).

أول الآية: (٣٠) تتحدث عن تنزل الملائكة على الذين استقاموا، وآخر الآية هناك متكلم يبشرهم بالجنة. والمتكلم هنا ليس الملائكة لأنهم لا يعلمون الغيب وليسوا مخولين بتبشير أي مخلوقات أخرى بمصائرهم، فهم لا يعرفون مصائر أي من المخلوقات ولا يعلمون مصائرهم هم إلا يوم القيامة وبعد حسابهم. إذن المتكلم هو الله جل وعلا في أول الآية وآخرها، كما في الآية: (٣١) والآيات التي تليها. فالآية: (٣٠) تقرأ بهذا الشكل: " إِنَّ الله عَنَا الله عَنَا الله عَنَا الله عَنْ نُوا. "ثم نتوقف الذين قَالُوا رَبُنَا الله عن الملائكة (والمقصود بهم ذلك الشعور بالطمأنينة والسكينة). ثم يبدأ موضوع آخر: " وَأَبْشِرُ وا بِالجُنَةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ (٣٠) نَحُنُ أَوْلِيَا وُكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي موضوع آخر: " وَأَبْشِرُ وا بِالجُنَةِ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ (٣٠) نَحُنُ أَوْلِيَا وُكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْحَرَةِ... " والمتحدث هنا هو الله جل وعلا.

الآية: (٣٣) تبين من هم الذين سيدخلون الجنة والذين وصفتهم الآية (٣٠) «بالذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا». وهم من آمن بدين الإسلام وعمل صالحاً. وهو ما ينفي الإيمان بالله والعمل الصالح لغير المسلم. ودليلٌ على أن المطلوب الآن الإسلام وهو الدين الذي دعا له رسول الله محمد وليس التوحيد فقط.

والآية دليل على أن على المسلم أن يدعو لدين الله. وبها أن الرسول لم يكن يستخدم كلامه الشخصي ولا يزيد عن تلاوة القرآن على الناس، فالدعوة الحالية بالمواعظ مخالفة لأمر الله وسنة نبيه وما يجب على المسلم. لأن المواعظ تعتمد القصص وعبارات القاص، بينها دين الله والدعوة له تكون بتلاوة كلامه أو توفير المصحف فقط لمن يرغب في الاطلاع على دين الله.



### الرسول يردعلي القرشيين السخرية والآيات تنهاه

(الآيات: ٣٤-٣٦) تطلب من الرسول ألا يقابل إساءات قريش وكلامهم البذيء بمثله، بل عليه أن يقابل كلامهم السيئ بكلام طيب، وسيخجل القرشي ويشعر بالأسف بل وستتبدل مشاعره العدوانية بمشاعر ود: وَلَا تَسْتَوِي الْحُسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّيْئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّيْ اللَّيْنَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَالَّةُ وَلِيٍّ جَمِيمٌ (٣٤) وَمَا يُلقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلقَّاهَا إِلَّا اللَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلقَّاهَا إِلَّا أَذُو حَظَّ عَظِيمٍ (٣٥) وَإِمَّا يَنزَعَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٣٦).

وهذا مطلوب من كل مسلم، كما أنه يدل على ما وصلت إليه الحال في مكة حيث تطور أذى قريش للرسول بشكل مزعج. وقد سبق وطلبت الآبات (١٤-١٥) من سورة الجاثية من المسلمين الصبر على شنائم وأذى قريش.

إذاً، الجو في مكة غير مريح للرسول والمسلمين، وتغير عها كان عليه في المرحلة الرابعة. والسبب أن الدعوة الآن متوجهة لمستضعفي قريش من موالي وعبيد، ولو آمنوا لشلت الأعهال في مكة. كها أن دخول غير قريش في الإسلام يعني قوة لمحمد الذي سفه معتقداتهم ولم يراع كبرياءهم، وهو ما لم يتجرأ عليه غيره.

#### دعوة عقلانية

وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لللَّ اللَّهِ اللَّيْلِ اللَّيْلِ اللَّيْلِ وَلَا يَلْقَمُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْأَمُونَ (٣٨) وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاء وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْأَمُونَ (٣٨) وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْكَ تَرَى الْأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاء اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لُمُعِي الْوُتَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٣٩).

لو كانت قريش تريد الحق لاستدلت على قدرة الله تعالى على البعث من ملاحظة كيف تنمو الحشائش بعد نزول المطر. والآية (٣٨) لا تشير للملائكة، فليس هناك مخلوقات حية عند الله وقريبة منه أو تصل لعالمه سبحانه. ولكن الآية تقول: إن لم تؤمن قريش فهناك خلق كثير غيرها سيؤمن. أو أن معنى الآية أن قريشاً لو عصت أمر الله فالكون كله يسير بأمر الله ولا يعصى، إشارة للقوانين الثابتة التي يسير بموجبها الكون.



## لا يستوى الأعمى والبصير

إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا أَفَمَن يُلْقَى فِي النَّارِ خَيْرٌ أَم مَّن يَأْفِي آمِناً يَوْمَ الْقِيَامَةِ اعْمَلُوا مَا شِنْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٤٠).

والآية تؤكد أن الله لن يساوي بين المؤمن الذي يعمل صالحاً وبين الكافر، ولن يدخل النار مستحق الجنة، ولن يغفر لمستحق النار.

## القرآن وحده ممثلٌ لدين الله وللدعوة

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذَّكْرِ لِمَّا جَاءهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ(٤١) لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيم حَمِيدٍ(٤٢).

تأكيد على أن القرآن من الله وليس فيه نصوص من غيره، ودليل على أن الدعوة لا تكون بغير القرآن، لأن الحديث عنه وحده.

# رفض الدعوة سنة أزلية سارت عليها كل الأمم

مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابِ أَلِيم (٤٣) وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآنَا أَعْجَمِينًا لَقَالُوا لَوْلَا فُصَّلَتْ آيَاتُهُ أَعْجَمِينٌ وَعَرَبِيٌّ قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدَى وَشِفَاء وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى أُوْلَئِكَ بُنَادَوْنَ مِن مَّكَانٍ هُدَى وَشِفَاء وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى أُوْلَئِكَ بُنَادَوْنَ مِن مَّكَانٍ بَعِيدِ (٤٤).

تقول الآيات للرسول إن موقف قريش منك واجهته الرسل السابقة، ولو نزل القرآن بلغة أعجمية لقالوا لماذا لم ينزل بالعربية والأعجمية؟ وسيجدون تبريرات لكفرهم، وإلا فهو (القرآن) هدى وشفاء (لما في الصدور) ومن لا يؤمن فقد ضل عن الحقيقة. والآيات كأنها جاءت لترد على تساؤل من قريش مفاده: (إن كان محمد رسول لكل الناس فلهاذا يخاطبهم بالعربية فقط؟ ولماذا لا ينزل القرآن بعدة لغات؟) وهذا التساؤل الجدلي يتكرر بصور متنوعة على الدوام، ليس طلباً للحق، لكن محاولة للتشكيك بعالمية الإسلام.

والآيات دليل على أن القرآن لا يشفي المرض ولكن يشفي الفكر.

ثم تترك الآيات مخاطبة قريش.



مخاطبة بني إسرائيل

وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبَّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكًّ مَّنْهُ مُرِيبِ(٤٥).

بنو إسرائيل - كغيرهم من الأمم - ابتدعو في دين الله ما ليس فيه، بعد موسى.

#### الدين خيار شخصي

مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاء فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّامٍ لِّلْعَبِيدِ (٤٦).

فالله جل وعلا عندما يدخل المؤمن الجنة فهو مقابل طاعته وإيهانه وعمله الصالح الذي قدمه في الدنيا، ويكون الإنسان هو من سعى للجنة وحصل عليها. وعندما يُدخل سبحانه الكافر أو العاصى النار، فلأنه هو من سعى للنار بنفسه ولم يفرضها الله عليه.

### وتختم السورة بدعوة عقلانية:

إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ وَمَا تَخْرُجُ مِن ثَمَرَاتٍ مَّنْ أَكْامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَائِي قَالُوا آذَنَاكَ مَا مِنَا مِن شَهِيدِ(٤٧) وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَدْعُونَ مِن قَبْلُ وَظَنُّوا مَا لَكُم مِّن يَجْيصِ(٤٨) لَا يَسْأَمُ الْإِنسَانُ مِن دُعَاء الحَيْرُ وَإِن مَّسَهُ لَيُعُولُنَ هَذَا لِي وَمَا أَظُنُّ اللَّهُ فَيُؤُوسٌ قَنُوطٌ (٩٩) وَلَيْنُ أَذْفُنَاهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِن بَعْدِ ضَرَّاء مَسَّنهُ لَيَقُولُنَّ هَذَا لِي وَمَا أَظُنُّ اللَّهِ مَنْ فَلَيْنَبَثَنَ الَّذِينَ كَفُرُوا بِهَا عَمِلُوا الشَّرُ فَذُو دُعَاء عَرِيضٍ (٩٥) وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَلَى بِجَانِيهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُ فَذُو دُعَاء عَرِيضٍ (٩٥) قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللهَّ ثُمَّ كَفَرُثُم بِهِ مَنْ أَضَلُ بِمَّى الشَّرُ فَذُو دُعَاء عَرِيضٍ (٩٥) قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللهَّ ثُمَّ كَفَرْتُم بِهِ مَنْ أَضَلُ بِمَّى الشَّرُ عَذُو فِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ هَمْ أَنهُ الْحَقُ أَوَلَمْ مُولِي فَيْ فَيْهُمْ مِن لَقَاء رَبِّمْ أَلَا إِنَهُ بِكُلُّ شَيْء مُ مَن لَقَاء رَبِّمْ أَلَا إِنَّهُ بِكُلُّ شَيْء مَعْ فَا لَوا إِنَّهُ مِنْ فِي مِرْيَةٍ مِّن لَقَاء رَبِّمْ أَلَا إِنَّهُ بِكُلُّ شَيْء مَى مُؤْلُولُ مَنْ لَقَاء رَبِّمْ أَلَا إِنْهُ بِكُلُّ شَيْء مَن لَقَاء رَبِّمْ أَلَا إِنَّهُ بِكُلُّ شَيْء مِنْ لَقَاء رَبِّمْ أَلَا إِنَّهُ بِكُلُّ شَيْء مِنْ لَقَاء رَبِّمْ أَلَا إِنَّهُ بِكُلُّ شَيْء مِنْ لِقَاء رَبِّمْ أَلَا إِنْهُ بِكُلُّ شَيْء مِنْ لَقَاء رَبِّمْ أَلَا إِنْهُ بِكُلُّ شَيْء مِنْ لَقَاء رَبِّمْ أَلَا إِنْهُ بِكُلُّ شَيْء مِنْ يَعْمَا لَا إِنْهُ بِكُلُّ شَيْء مِنْ مُنْ لَقَاء رَبِّهُ أَلَا إِنْهُ بِكُلُ شَيْء مِن لَقَاء رَبِّهُ أَلَا إِنْهُ بِكُلُّ شَيْء مِن لَقَاء رَبِّهُ أَلَا إِنْهُ بِكُلُّ شَيْء مِلْهُ أَنْهُ مَلَى مُنْ لَقَاء رَبِّهُمْ أَلَا إِنْهُ مِنْ لَقُوم مِن لَقَاء رَبِّهُمْ أَلَا إِنْهُ بِكُلُ مَا مِنْ فَيْدِ اللّهُ إِنْهُ مُولَا مُنْهُ مِنْ لَلْهُ إِنْهُ مِنْ لِلْهُ إِنْهُ الْفَاء مُ مِنْ لَقَاء رَبُهُمْ أَلَا إِنْهُ مِلْ مُنْ لَقُوم الْفَاء مُنْ مُنَا مُقَاء مِ

المخاطب قريش، ولا يخاطب القرآن أناساً سيأتون بعد عصر الرسول أبداً. لذا فقوله: « سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ» ليس المخاطب فيها الناس الموم كما يتأول بعض من يسترزق بالزعم أن القرآن يتحدث عن تنبؤات لن تحدث إلا في عصرنا.



الآية: (٥٢) تقول لقريش: ضعوا احتمالاً بأن القرآن حق من الله وكفرتم به، فسيكون مصيركم أسود، ولن يكون هناك خط رجعة. أما لو أن الدعوة كاذبة ولا وجود لله فلن يضير من آمن بها لأنه بعد موته لن يعلم أبداً ما حدث، لأنه لن يبعث.

وهذا النوع من الجدل قائم على الدوام ويمكن أن يوجه للملحد ومن يحاول أن يتبع الملحدين، أو لأتباع الموروث المصرين على التمسك بموروثهم ونبذ كتاب الله. وهو يمثل القاعدة السائدة: «قطع الشك باليقين».

#### (٥٥)الدخان

البداية مماثلة للسورة السابقة: حم(١) وَالْكِتَابِ المُبِينِ(٢) إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْ عِندِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ(٥) رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ مُنذِرِينَ(٣) فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ(٤) أَمْراً مَنْ عِندِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ(٥) رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ(٦) رَبَّ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ(٧) لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُخِي وَيُعِيتُ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ(٨).

الآيات تؤكد أن القرآن تنزيل من الله، ولم ينزل من الله على الرسول سوى القرآن. والآيات تجيب على أسئلة رددتها قريش على الدوام عن بداية تلقى الرسول الوحى، ومتى كان؟

# بداية نزول الوحي كانت في الليل

إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةِ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ (٣) فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ (٤) أَمْراً مِّنْ عِندِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ (٥).

وتساؤل قريش عن كيف يحدث الوحي؟ ومتى بدأ ينزل؟ تزامن مع بداية البعثة واستمر طوال فترة الدعوة في مكة. وقد أجابتهم سور عديدة، منها سورة القدر: إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ (١) وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ (٢) لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرٍ (٣) تَنزَّلُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ (٤) سَلَامٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَع الْفَجْرِ (٥).

ولأن قريشاً استمرت تكرر نفس السؤال جاء تكرار الإجابة في هذه السورة، وتؤكد أن بداية نزول الوحي كانت في ليلة تباركت بنزوله. ونعرف أن تلك الليلة كانت من ليالي شهر رمضان كها أكدت سورة البقرة: شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِيَ أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْمُدَى وَالْفُرْ قَانِ ... (١٨٥).



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

(الآية: ٩) بعد أن تجيب قريشاً على سؤالهم عن بداية الوحي، تقول إنهم ليسوا جادين في السؤال، ولكنهم يسخرون: "بَلْ هُمْ فِي شَكِّ يَلْعَبُونَ".

ثم تقول السورة: فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاء بِلُخَانٍ مُّبِينِ(١٠) يَغْشَى النَّاسَ هَذَا عَذَابٌ أَلِيمٌ(١١) رَبَّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ(١٢) أَنَّى هَمُ الذَّكْرَى وَقَدْ جَاءهُمْ رَسُولٌ مُّبِينٌ(١٣) ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ جَّنُونٌ(١٤) إِنَّا كَاشِفُو الْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ(١٥) يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرَى إِنَّا مُنتَقِمُونَ(١٦).

لقد حول المفسرون الآية العاشرة وكأنها تتحدث عن دخان يظهر في آخر الزمان. والحديث في الآية موجه لمحمد، والمفسرون لا ينكرون هذا، ولا ينكرون أن الذين تتوعدهم الآية هم قريش.

وبناءً على هذا التأويل، فالدخان يجب أن يكون قد حدث في عصر رسول الله، وأن قريشاً قد طلبت من الرسول أن يكشف العذاب فكشف. لكن الواقع يقول إن هذا لم يحدث، ولم تر قريش دخاناً، لأنه لو حدث فسيكون واقعة تؤرخ بها العرب أيامها كالفيل أو ذي قار، وسيكون آية والرسول لم يعط أي أية.

ولو عدنا للآيات وقرأناها بعيداً عن ليّ معانيها، فسنجد أن الحديث عن قريش التي أعلنت الكفر، وهو موجه لمحمد "فارتقب" وهذا تعبير مجازي مثله مثل قوله تعالى: وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ (٤١) يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْحُرُوجِ (٤٢) ق.

فالآيات تتشابه مع آيات الدخان، حيث تتحدث عن قريش الرافضة للحق، وتتوجه للرسول لتشد من عضده وتشحذ همته على مواصلة الدعوة ولو لم يستمعوا له، وتقول: والسَّمِعْ يَوْمَ يُنَادِ المُنَادِ مِن مَّكَانٍ قَرِيبٍ. والرسول لن يستمع لذلك لأنه سيحدث يوم القيامة.

ومثلها (الآية: ٥٩) التي تقول: فارتقب إنهم مرتقبون في نفس سورة الدخان.

فآيات الدخان تقول لمحمد أمهلهم قليلاً وسيحاسبون في يوم يغشى السماء دخان (صورة مجازية حسية لما سيحدث للكون عند انهياره). عندها سيدعو كفار قريش ربهم بأن يكشف عنهم عذاب جهنم وسيؤمنون: رَبَّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ (١٢).

والآيات ترد عليهم وتقول لو كانوا يريدون الإيهان لأمنوا عندما جاءهم الرسول: أَنَّى



هُمُ الذِّكْرَى وَقَدْ جَاءهُمْ رَسُولٌ مُّبِينٌ (١٣). ولم يتهموه بالجنون: ثُمَّ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ عَجُنُونٌ (١٤).

وتقول الآيات لو أننا كشفنا عنهم العذاب (يوم القيامة على سبيل الافتراض) ولو لفترة قصيرة لعادوا للكفر: إِنَّا كَاشِفُو الْعَذَابِ قَلِيلاً إِنَّكُمْ عَائِدُونَ(١٥).

وهو ما كررته سور أخرى بأسلوب آخر، ومن ذلك: وَلَوْ تَرَىَ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى النَّارِ فَقَالُواْ يَا لَيْنَنَا نُرَدُّ وَلاَ نُكَذَّبَ بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ المُؤْمِنِينَ(٢٧) بَلْ بَدَا لَهُم مَّا كَانُواْ يُخْفُونَ مِن قَبُلُ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ(٢٨) الأنعام.

ثم تنتقل السورة لموضوع آخر.

### قصص يهم بني إسرائيل يثرب

وَلَقَذْ فَتَنَّا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ وَجَاءهُمْ رَسُولٌ كَرِيمٌ (١٧) أَنْ أَذُوا إِلَيَّ عِبَادَ اللهَ ۚ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ (١٨) وَإِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبَّكُمْ أَمْولُ أَمِينٌ (١٨) وَإِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبَّكُمْ أَمْنُوا فِي اللهَ ۚ إِنِّي مَا اللهَ إِنِّي مَوْرَبُكُمْ أَنَّ مُؤْمِنُوا لِي فَاعْتَزِلُونِ (٢١) فَذَعَا رَبَّهُ أَنَّ مَوُلًا ءَ قَوْمٌ مُجُومُونَ (٢٢) فَأَنْ مُؤْمِنُوا لِي فَاعْتَزِلُونِ (٢١) فَذَعَا رَبُّهُ أَنَّ مَوُلًا ءَ قَوْمٌ مُجُومُونَ (٢٤) فَأَسْرِ بِعِبَادِي لَيْلاً إِنَّكُم مُّتَبَعُونَ (٣٢) وَاتْرُكُ الْبَحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ جُندٌ مُغْرَقُونَ (٢٤) كَمْ تَرَكُوا مِن جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (٢٥) وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ (٢٦) وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَاكِهِينَ (٢٧) كَذَلِكَ وَأَوْرَثْنَاهَا قَوْماً آخَرِينَ (٢٨) فَهَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاء وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنظَرِينَ (٢٩) وَلَقَدْ وَأُورُونَا مَنْ اللهُرِفِينَ (٣١) وَلَقَدْ نَعْمُ اللهُ عَلَى إِسْرَائِيلَ مِنَ الْعَذَابِ المُهِينِ (٣٠) مِن فِرْعَوْنَ إِنَّهُ كَانَ عَالِياً مِّنَ الشَرِفِينَ (٣٣) وَلَقَدْ الْحَرِينَ الْمُعْرَقِينَ الْعَلَى مَنَ الْمُرِفِينَ (٣٣) وَلَقَدْ الْمُؤْرُقُونَ الْمُعْمَ عَلَى عِلْمٍ عَلَى الْعَلَيْنَ (٣٣) وَآتَيْنَاهُم مَّنَ الْآيَاتِ مَا فِيهِ بَلَاء مُبِينَ (٣٣).

والآيات: (١٧-٢٩) تهم قريشاً بجانب بني إسرائيل، لعلها تعتبر لهلاك فرعون على الكفر. (الآية: ١٨) تؤكد أن فرعون لو سمح بخروج بني إسرائيل من مصر، لترك وشأنه على كفره. فهلاكه ليس جزءً من عذابه، لأن العذاب لن يكون إلا بعد الحساب يوم الحساب. (الآيتان: ٢٢-٣٣) أسلوب من أساليب القرآن: فَدَعَا رَبَّهُ أَنَّ هَوُّلًاء قَوْمٌ مُجُّرِمُونَ (٢٢) فَأَشْر بِعِبَادِي لَيْلاً إِنَّكُم مُتَبَّعُونَ (٢٣).

الآية الأولى تقول: إن موسى دعا ربه، والآية التي تلت تقول: فاسر بعبادي (المتكلم هو الله والمخاطب موسى). لكنها لا تقول إن الله أمر موسى بالخروج ليلاً، ومع ذلك نفهمها



ببساطة. لكن لو حاولت أن أقلد هذا فسيأتي كلامي لا معنى له، مثلاً: فقال لي أحمد أنقذني، فاخرج واتجه لليمين. ولا يمكن لأحد أن يفهم أني قلت له: يا أحمد أخرج واتجه لليمين. ومثلها: وَاتُرُكُ الْبَحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ جُندٌ مُّغْرَقُونَ (٢٤) كَمْ تَرَكُوا مِن جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (٢٥). تظهر أسلوباً آخر للقرآن. فالآيات أحياناً لا تسرد القصة كها نسردها، بل تصور القصة وكأنها لوحة موزاييك مكونة من قطع متراصة. وتعطينا الآيات قطعة هنا وهناك بحيث يمكننا نحن أن نكمل بقية القطع بسهولة لتكتمل اللوحة.

فالآية: (٢٤) تقول إن موسى أُمِرَ بترك المسار الذي سار فيه ومن معه في البحر رهواً (ماءً ضحلاً غير عميق كها المستنقع)، ثم تقول الآية (٢٥) إنهم تركوا جنات وعيون. وما نفهمه بسهولة هو أن موسى خرج من البحر ومن معه، وأن فرعون ومن معه لحقوا بهم وغرقوا وتركوا جنات وعيون. ولا نستطيع نحن أن نقلد هذا الأسلوب.

(الآية:٣٢): "وَلَقَدِ اخْتُرْنَاهُمْ عَلَى عِلْم عَلَى الْعَالَمِنَ" فاختيارهم يعني تفضيلهم على من حولهم في ذلك الزمن حصرياً، لأنه لو كان اختيارهم - حسب زعمهم - على كل الناس في كل زمان، لقالت الآية: ولقد اخترناكم، لأنها تخاطب بني إسرائيل يثرب، الذين هم من نسل بني إسرائيل الذين تتحدث عنهم الآيات. والله جل وعلا لا يفاضل بين خلقه ولا يجابي بعضهم دون البعض الآخر. فالآيات تخاطب المعاصرين للرسول عها كان عليه سلفهم.

## عود للحديث عن قريش

إِنَّ هَؤُلَاء لَيَقُولُونَ(٣٤) إِنْ هِيَ إِلَّا مَوْتَتُنَا الْأُولَى وَمَا نَحْنُ بِمُنشَرِينَ(٣٥) فَأْتُوا بِآبَائِنَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ(٣٦).

قريش تجادل الرسول، بالطلب منه أن يحيى أجيالهم السابقة ليثبت لهم أن هناك بعثاً.

وكان الأجدى لقريش أن تؤمن لئلا تموت على الكفر ويكون مصيرهم مصير أمم سابقة مثل قوم تبع: أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَّع وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَهْلَكْنَاهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ(٣٧).

ولو كانت قريش ترغب بالإيهانَ لآمنت بمجرد التفكير بها حولها من خلق عظيم: وَمَا خَلَقْنَا السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمُمَا لَاعِبِينَ(٣٨) مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (٣٩).



والآيات تؤكد أن خلق الكون لحكمة بالغة، وإن خفيت علينا.

### وعيد ووعد مع صور مجازية حسية

(الآيات: ١٠٥-٥٥) وعيد للمكذبين يوم الدين وتقديم صور مجازية حسية لما في النار زيادة في الترهيب، وفي المقابل وعد وترغيب للمسلم وصور مجازية حسية للجنة: إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ مِقَاتُهُمْ أَجْمِينَ (٤٠) يَوْمَ لا يُغْنِي مَوْلَى عَن مَّوْلَى شَيْناً وَلا هُمْ يُنصَرُونَ (١٤) إِلَّا مَن رَّحِمَ اللهُ إِنَّةُ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (٤٢) إِنَّ شَجَرَةَ الزَّقُومِ (٤٣) طَعَامُ الأَيْهِمِ (٤٤) كَاللَّهُلِ يَغْلِي فِي اللهُ إِنَّةُ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمِ (٤٤) إِنَّ شَجَرَةَ الزَّقُومِ (٤٣) طَعَامُ الأَيْهِمِ (٤٤) كَاللَّهُلِ يَغْلِي فِي النُّهُونِ (٤٥) كَعْلِي الْحَيمِ (٤٥) كَعْلِي الْحَيمِمِ (٤٥) كَعْلِي الْحَيمِمِ (٤٥) كَاللَّهُلُ وَنَوْقَ وَأَسِهِ مِنْ عَذَابِ الحُيمِمِ (٤٥) وَقَ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ (٤٩) إِنَّ هَذَا مَا كُنتُم بِهِ عَمَرُونَ (٠٥) إِنَّ المُتَقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ (١٥) فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (٢٥) يَلْبَسُونَ مِن سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقِ مُنَا المُتَقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ (١٥) فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (٢٥) يَلْبَسُونَ مِن سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقِ مُنَا المُتَقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ (١٥) فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (٢٥) يَلْبَسُونَ مِن سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقِ مُنَا المُتَقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ (١٥) فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (٢٥) يَلْبَسُونَ مِن سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقِ مُنَا اللهُوتَ إِلَّا المُوتَةَ الْأُولَ وَوَقَاهُمُ عَذَابَ الجُنْحِيمِ (٢٥) فَضُلاً مِّن رَبَّكَ وَلَقَ اللهُونَ الْمُقَونَ فِيهَا المُوتَ إِلَّا المُوتَةَ الْمُؤْلِقَ لِكَ لَقَامُهُمْ عَذَابَ الجُنْحِيمِ (١٥) فَضُلاً مِّن رَبَّكَ وَلَكَ هُو الْفَوْرُ الْعَظِيمُ (٧٥) فَإِنَا يَسَرُنَاهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (٨٥).

(الآية: ٥٦) تأكيد على أن البقاء يوم القيامة أبدي مستمر دائم.

(الآية: ٥٨) القرآن بلسان عربي، ودليل على أن الدعوة بالقرآن فقط.

وتختم السورة بمخاطبة الرسول:

فَارْتَقِبْ إِنَّهُم مُّرْتَقِبُونَ(٩٥). دعهم وسيلقون مصيرهم، ولا تعني انتظر وسينتظرون.

الآن أصبح من الواضح أن القرآن يخاطب كل الناس، وأخذ مستضعفو مكة يسمعون آيات تحذرهم من اتباع أسيادهم في الكفر. كما تتابعت سور القرآن في سرد القصص التاريخي لبني إسرائيل الذي يُعرَّفهم بتفاصيل من ذلك التاريخ حفي على الكثير منهم، أو نقل لهم بصورة مشوهة. وهذا ما جعل أخبار دعوة محمد تصل يثرب، ولابد أن البعض منهم توافدوا على مكة للاستماع لما يقول القرآن عنهم. بعضهم للرد عليه وتكذيبه، والبعض للإصغاء فقد يكون ما يقول حقيقة. وقد دخل بعض هؤلاء الإسلام، وهم من نقله ليثرب ونشره هناك. وسيلاحظ القراء أن القرآن في مكة لا يذكر أبداً الأوس والخزرج، وإنها يذكر أن بعض بني إسرائيل دخلوا الإسلام، وهو ما يعني أنهم هم من نشر الإسلام في يثرب أولاً، وعلى أيديم آمنت غالبية الأوس والخزرج، وهذا ما يخالف كلام كتب التراث.



#### (۲۰)مريم

السورة بدايتها موجه لبني إسرائيل، حيث تروي قصة أحد أنبيائهم - زكريا - وكيف رزق بمولود ذكر بعد أن بلغ من العمر عتياً:

كهيعص (١) ذِكُرُ رَحْمَةِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيًا (٢) إِذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَاء خَفِيّاً (٣) قَالَ رَبِّ إِنِي وَهَنَ الْعَظَمُ مِنِي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْباً وَلَمْ أَكُن بِدُعَائِكَ رَبِّ شَقِيّاً (٤) وَإِنِي خِفْتُ الْوَالِيَ مِن وَرَاثِي وَكَانَتِ امْرَأْتِي عَاقِراً فَهَبْ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيّاً (٥) يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيّا (٢) يَا زَكْرِيًّا إِنَّا نَبشُرُكَ بِغُلَام اسْمُهُ يَحْيَى لَمْ نَجْعَل لَّهُ مِن قَبْلُ سَمِياً (٧) قَالَ رَبَّ أَنْ يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَكَانَتِ امْرَأْتِي عَاقِراً وَقَدْ بَلَغْتُ مِن الْكِيرِ عِيتِيَا (٨) قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَيًّ هَيَّنٌ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْعًا (٩) قَالَ رَبِّ اجْعَل لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلَّا ثُكْلَمَ هُو عَلَيًّ هَيَّنٌ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَمَ تَلُكُ شَيْعًا (٩) قَالَ رَبِّ اجْعَل لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلَّا ثُكُلَمَ النَّاسَ ثَلَاثَ لَيْ اللَّهُ مَا لَكُورَةً عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُوا بُكُورَةً وَكَانَ النَّاسَ ثَلَاثُ لَيْ اللَّهُ مَا لَكُورَةً وَكَانَ اللَّاسَ ثَلَانَ مِن اللَّيْ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّكُورَة وَكَانَا مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الْ اللَّهُ الْعُورَابِ فَأَوْحِي إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُوا بُكُورَةً وَكَانَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ اللَّهُ وَكَانَ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِلَكُ وَلَالَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمَالَ اللْمُسْتُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْلُ اللَّهُ اللَّهُ

ومجيء المولود لم يكن استجابة لدعوة والده زكريا، وإن كان قد تمنى في داخله لو رزق بولد، وبالفعل تحقق له ذلك. الدليل على ما نقول هو أنه لما بشر بالغلام قال: رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِراً وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبَرِ عِتِيَاً (٨).

ولو كان قد دعا ربه لقابل البشري بالفرح وليس الاستغراب.

### الحمل بعيسي وولادته

بعد ذلك تذكر الآيات: (١٦-٣٧) قصة حمل وولادة عيسى ابن مريم، وهي تهم بني إسرائيل دون قريش لأنها من تاريخهم، وجاءت تفاصيلها دقيقة لكي تقول – كغيرها من القصص التي تهمهم – أن محمداً رسول لله وهذه القصص بتفاصيلها هي الدليل:

وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ انتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَاناً شَرْقِيَا(١٦) فَاتَخَذَتْ مِن دُوضِمْ حِجَاباً فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلُ لِمَا بَشَراً سَوِيَّا(١٧) قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَن مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيَّا(١٨) قَالَ إِنِّيَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلَاماً زَكِيَّا (١٩) قَالَتْ أَنَى يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَلَمْ يَمْسَشنِي بَشَرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيَّا (٢٠) قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَيَّ هَيِّنٌ وَلِنَجْعَلَهُ آيَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً



مِّنَّا وَكَانَ أَمْراً مَّقْضِيّاً (٢١) فَحَمَلَتُهُ فَانتَبَذَتْ بِهِ مَكَاناً قَصِيّاً (٢٢) فَأَجَاءَهَا المُخَاصُ إِلَى جِذْعِ النَّخْلَةِ قَالَتْ يَا لَيَتَنِي مِتُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْياً مَّسِيّاً (٢٣) فَنَادَاهَا مِن تَعْتِهَا أَلَّا تَحْزَنِي قَذَ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَرِيّاً (٢٤) وَهُزِّي إِلَيْكِ بِحِذْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَباً جَنِيّاً (٢٥) فَكُلِي جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَرِيّاً (٢٤) وَهُزِّي إِلَيْكِ بِحِذْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَباً جَنِيّاً (٢٥) فَكُلِي وَاشْرَبِي وَقَرَّي عَيْناً فَإِمَّا تَرْيِنَ مِنَ الْبَشِرِ أَحَدا فَقُولِي إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْنِ صَوْماً فَلَنْ أَكُلُم الْيَوْمَ الْمَوْتِي وَمَا كَانَتْ أَمُّكِ بَعِيّاً (٢٨) فَأَشَارَتْ إِلَيْ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي المُهْدِ كَانَ أَبُوكِ امْرًا سَوْء وَمَا كَانَتْ أُمُّكِ بَعِيّاً (٢٨) فَأَشَارَتْ إِلَيْ قَالُوا كَيْفَ نُكلِّمُ مَن كَانَ فِي المُهْدِ كَانَ أَبُوكِ امْرًا سَوْء وَمَا كَانَتْ أُمُّكِ بَعِيّاً (٢٨) فَأَشَارَتْ إِلَيْ قَالُوا كَيْفَ نُكلِّمُ مَن كَانَ فِي المُهْدِ وَالْوَلِي الْمَالَتُ وَلَا اللّهُ وَيَعْ مَلُولُ الْمُوتُ وَيَوْمَ أَمُولُ الْمَوْتُ وَيَوْمَ أَمُولُ الْمَالِي بِالصَّلَامُ وَلَا اللّهُ مَن كَانَ فَي المُعْلِي عَبَارًا شَقِيلًا (٣٣) وَبَوْلُ اللّهُ مَن كَانَ فَي المُعْلَى عَبَارًا اللهُ مَلْ اللّهُ وَيُولُ اللّهُ وَيُ اللّهُ وَيُولُ اللّهُ وَيُ اللّهُ وَيُ وَرَبُكُمْ فَاعُبُدُوهُ هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ (٣٣) فَاخْتَلَفَ الْأَخْزَابُ مِن اللهُ وَيُلُ لِللّذِينَ كَفُرُوا مِن مَّشْهَدِ يَوْمٍ عَظِيم (٣٧) '.

ثم تتحول السورة لمخاطبة قريش: أَشَعِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكِنِ الظَّالِمُونَ الْيَوْمَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينِ(٣٨) وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْ فُضِيَ الْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ(٣٩) إِنَّا نَحْنُ نَوِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ(٤٠).

### إبراهيم

وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقاً نَبِيَا (١٤) إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْئاً (٤٢) يَا أَبَتِ إِنِّي قَدْ جَاءنِ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطاً سَوِيّاً (٤٤) يَا أَبَتِ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيّاً (٤٤) يَا أَبَتِ إِنِّي وَحَرَاطاً سَوِيّاً (٤٤) قَالَ أَرَاغِبٌ أَنتَ عَنْ آهِتِي أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ الرَّحْمَن فَتكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيَّا (٥٤) قَالَ أَرَاغِبٌ أَنتَ عَنْ آهِتِي يَا إِبْراهِيمُ لَئِن لَمْ تَسَعَدُ لَأَرْجُمَنَّكَ وَاهْجُرْنِي مَلِيّاً (٢٤) قَالَ سَلَامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ يَا إِبْراهِيمُ لَئِن لَمْ تَسَعَد لَأَرْجُمَنَّكَ وَاهْجُرْنِي مَلِيّاً (٢٤) قَالَ سَلَامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًا (٤٤) وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهَّ وَقَبْنُنَ لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلًّ جَعَلْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلًّا جَعَلْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلًّا جَعَلْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلًّا جَعَلْنَا

ا ويمكن الرجوع لكتاب: (من آدم إلى محمد اتاريخ الرسل والأمم والأشخاص المذكورين في القرآن) للتعرف على تفاصيل
 الحديث عن زكريا وبجي وعن الحمل بعيسى وولادته ونشأته ورسالته ووفاته. كما يمكن الرجوع لكتاب: مسيحية بولس
 وقسطنطين للوقوف على الفروق بين عيسى ابن مريم رسول الله، وبين يسوع الذي تنسب له المسيحية.



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة نغير الخطاب والمخاطب

نَبِيّاً(٤٩) وَوَهَبْنَا لَهُم مِّن رَّخْتِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِ عَلِيّاً(٥٠).

إبراهيم اعتزلهم (خرج من قريتهم) وقد يكون بناءً على عرض والده. وبعد أن خرج من قريته واستقر في المكان الذي هاجر إليه (مكة) رزق بإسحاق ويعقوب هناك.

وقد ذكر إسهاعيل متأخراً في الآيات: (٥٤-٥٥) ولم يذكر هنا مع أبيه وإخوته، لأن المخاطب هم بنو إسرائيل والذين لا يحملون مشاعر ود لإسهاعيل (كما سنرى في سور قادمة) ولا يهتمون بتاريخ إسهاعيل.

#### موسى

وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مُوسَى إِنَّهُ كَانَ نُخْلَصاً وَكَانَ رَسُولاً نَّبِيَّا(١٥) وَنَادَيْنَاهُ مِن جَانِبِ الطُّورِ الْأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيَّا(٥٢) وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَّحْمَتِنَا أَخَاهُ هَارُونَ نَبِيَّا(٥٣).

#### إسهاعيل

وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِسْهَاعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَّبِيَاً(٤٥) وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ مَرْضِيَاً(٥٥).

#### إدريس

وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقاً نَّبِيّاً (٥٦) وَرَفَعْنَاهُ مَكَاناً عَلِيّاً (٥٧).

رفع مكاناً معنوياً علياً عند ربه، فها كان من المفسرين إلا أن رفعوه للسهاء الرابعة، مع أن الكون لا يتكون من سبع سهاوات فوق بعضها وإدريس بشر مات قبل آلاف السنين ولن يعود للحياة إلا بعودة كل البشر يوم القيامة.

# كل المذكورين يتحدرون من آدم وممن نجا مع نوح

أُوْلَئِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّنَ مِن ذُرِّيَّةِ آدَمَ وَيِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَمِن ذُرَّيَّةِ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَائِيلَ وَيِمَّنْ هَدَيْنَا وَاجْتَبْنَنَا إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُ الرَّحْمَن خَرُّوا سُجَّداً وَبُكِيّاً (٥٨).

وكل من ذكر هنا رسل من ذرية آدم. بعضهم منه مباشرة وبعضهم ممن حمل مع نوح. وهذا دليل على أن آدم أبو الرسل المذكورين في القرآن، ودليل على أن نوحاً ومن نجا معه من نسل آدم. ودليل على أنه ليس كل الرسل من نسل نوح وقومه، وهو ما سيتضح لاحقاً.



## سنة الأولين

فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا (٥٩).

كل رسول يأتي يؤمن به قلة من الناس، ثم تبدأ أجيالهم اللاحقة التحول عن الدين شيئاً فشيئاً إلى أن ينصرفوا عن الدين تماماً ويتمسكون بعقائد مبتدعة.

## وعد للمؤمن وصور مجازية حسية لنعيم الجنة

إِلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُوْلَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ شَيْناً (٦٠) جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدَ الرَّحْمَنُ عِبَادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَأْتِيَا (٦٦) لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا ۚ إِلَّا سَلَاماً وَهُنُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيّاً (٦٢) تِلْكَ الْجُنَّةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيّاً (٦٣).

(الآية:٦٢) تقول: لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواً إِلَّا سَلَاماً وَهَمُّمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيّاً. وهذه كناية على استمرار النعيم بلا انقطاع، وإلا فليس في الجنة صباح (بكرة) ومساء (عشياً) لأنه لا وجود لشمس في الجنة.

(الآيتان: ٢٤-٦٥) تقول: وَمَا نَتَنَرَّ لُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبَّكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيَاً (٦٤) رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ هَلْ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيَاً (٦٥). دليل على أسلوب القرآن الفريد. فالآية: (٦٣) التي سبقت تتحدث عن نعيم الجنة الذي أعده سبحانه للمتقين، ثم في الآية: (٦٤) وكأن المتكلم هم الملائكة دون أن يسبق ذلك أي مقدمات، وكأنهم يخبروننا أن تحركاتهم في الكون تتم تنفيذاً لأوامر الله جل وعلا، وكأنهم يحثون الرسول بالاستمرار لعبادة الله، بدل أن يكون المتكلم هو الله جل شأنه وتقول الآيات إن الملائكة لا تتنزل إلا بأمرنا. وبطبيعة الحال الملائكة لا تخاطب الرسول وليس هناك آيات قرآنية قالتها الملائكة، لكنه أسلوب القرآن المميز.

فالملائكة لسان حالها يقول: « وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ». ثم يقول تعالى: « وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيتًا (٦٤) رَبُّ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُهَا فَاعْبُدْهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً(٦٥)».



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

### دعوة عقلانية

وَيَقُولُ الْإِنسَانُ أَئِذَا مَا مِتُّ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيَّا (٦٦) أَوَلَا يَذْكُرُ الْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا (٦٧).

الإنسان هنا المقصود به كفار قريش، كها ورد في سور سابقة. والآية تقول إن قريشاً المنكرة للبعث لو فكرت بخلقها لآمنت بقدرة الخالق على البعث.

# وعيد لمنكري البعث مع استمرار أسلوب القرآن الفريد

فَوَرَبَّكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيَّا(٢٨) ثُمَّ لَنَنزِعَنَّ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى الرَّحْمَنِ عِتِيَّا(٢٩) ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِالَّذِينَ هُمْ أَوْلَى بِهَا صِلِيَّا(٧٠) وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْهَا مِّقْضِيَّا(٧١).

الآية: (٧١) تقول: وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْماً مَّقْضِيّاً. بدل أن تقول وإن منهم فالمخاطب هنا الكفار، وكانت تخاطبهم بضمير الغائب في الآيات: (٦٨-٧٠) وفجأة يتحول الضمير إلى المخاطب. وهو ما جعل المفسرين والمحدثين يصورون الوضع وكأن كل الناس مسلمهم وكافرهم سيردون النار (يدخلونها على خفيف) وسيعبرها المسلم للجنة بينها يبقى الكافر. وهذا نتيجة للجهل بأساليب القرآن الفريدة أو تجاهلها. فالحديث والمخاطب في الآيات: (٦٨-٧١) للكافر، ولم يأت الحديث عن المؤمن إلا بعد ذلك في الآية: (٧٧): "ثُمَّ نُنجِي الَّذِينَ اتَّقُوا وَّنَذَرُ الظَّلِينَ فِيهَا جِثِيًّا». ولأن الآية تبدأ بـ "ثم» ساعد في ترسيخ مفهوم المفسرين. وإلا فالمؤمن لن يدخل النار ولن يمر بها ولن يردها، فالحساب سيقرر إما الجنة أو النار. ومن دخل النار فلن يخرج منها، كما ستؤكد ذلك سور قادمة.

### قريش تسخر من فقر المسلمين

وَإِذَا تُتُلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَّقَاماً وَأَحْسَنُ نَدِيّاً(٧٣).

كبراء قريش يسخرون من المسلمين في مكة، كونهم مستضعفين وفقراء لا يملكون مالاً وجاهاً مثلهم. معتبرين المال والجاه هو ميزان التفاضل بين الناس، وبالتالي فلن يؤمنوا ليحسبوا مع أولئك الضعفاء المساكين. وهذا الشعور موجود لدى الحكام والأغنياء في الوقت الحالى.



### وعيد لقريش

وَكَمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثاً وَرِنْياً (٧٤) قُلْ مَن كَانَ فِي الضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْنُ مَدَّا حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا الْعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرِّ مَّكَاناً وَأَضْعَفُ جُنداً (٧٧) وَيَزِيدُ اللهُ الَّذِينَ اهْتَدَوْا هُدَّى وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِتاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ وَأَضْعَفُ جُنداً (٧٧). وَوَاباً وَخَيْرٌ مَرَدُا (٧٧).

الآية: (٧٥) تقول إن قريشاً ستندم على كفرها متى ما رأت العذاب، سواء كان في الدنيا (كارثة طبيعية) – وهذا محتمل – أو بعد موتهم يوم القيامة.

## وعيد لأحد كبراء قريش

أَفَرَأَيْتَ الَّذِي كَفَرَ بِآيَاتِنَا وَقَالَ لَأُونَيَنَّ مَالاً وَوَلَداً(٧٧) أَاطَّلَعَ الْغَيْبَ أَمِ اتَّخَذَ عِندَ الرَّحْمَنِ عَهْداً(٧٨) كَلَّا سَنكُتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدَّاً(٧٩) وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْتِينَا فَوْداً(٨٠).

أحد كبراء قريش من له ولد ومال، قال: إن كان هناك قيامة فسيهبني ربي مالاً وولداً كها في الدنيا. فهو من كبار القوم في مكة ويظن أن معايير الجاه الدنيوي معتبرة عند الله. وهو شعور يخالج بعض المتغطرسين من أصحاب النفوذ في كل عصر.

## تأكيد أن قريشاً ستندم

وَاتَّخَذُوا مِن دُونِ اللهَّ آلِمَةَ لِّيَكُونُوا لَهُمْ عِزَاْ(٨١) كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدَاً(٨٢) أَلَمْ تَوَ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَوُزُّهُمْ أَزَاَّ(٨٣) فَلَا تَعْجَلْ عَلَيْهِمْ إِنَّهَا نَعُدُ هُمْ عَدَاً(٨٤) أَلَمْ تَعْجَلْ عَلَيْهِمْ إِنَّهَا نَعُدُ هُمْ عَدَاً(٨٤) يَوْمَ نَحْشُرُ الْمَتَقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَفْداً(٨٥) وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْداً(٨٥) لاَ يَمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ الْخَذَ عِندَ الرَّحْمَنِ عَهْداً (٨٧).

## قريش تعتقد أن الملائكة بنات الله

وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَداَ(٨٨) لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْئاً إِدْاَ(٨٩) تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُّ الْأَرْضُ وَتَخِرُّ الجِّبَالُ هَدَّا(٩٠) أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَنِ وَلَداَ(٩١) وَمَا يَنبَغِي لِلرَّحْمَنِ أَن يَتَّخِذَ وَلَداَ(٩٢) إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمَنِ عَبْداً(٩٣) لَقَدْ أَحْصَاهُمُ وَعَدَّهُمْ عَدَّاً(٩٤) وَكُلُّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَرْداً(٩٥).



#### تدبر القرآن | السور المكية | الرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

كلها قالت السور المكية: «اتخذ ولداً» فالمقصود اعتقاد قريش أن الملائكة بنات الله. فالولد يعنى الذرية (ذكراً كان أو أنثى).

#### وعد للمؤمنين

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُّمُ الرَّحْمَنُ وُدَّا (٩٦)

## الوحى هو القرآن فقط

فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشَّرَ بِهِ الْمُتَقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْماً لُّدَا (٩٧) وَكَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنِ هَلْ تُحِسُّ مِنْهُم مِّنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَكُمْ رِكْزاً (٩٨).

الوحي يسر بلسان الرسول (العربي) المخاطب حينها والذي هو من قريش ; وهي قريش التي سبقتها أمم كثيرة هلكت وهي كافرة، وسريعاً ما سيهلك كبراء قريش.

### (۷۷) الإخلاص

قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ (١) اللهُ الصَّمَدُ (٢) لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ (٣) وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ (٤).

السورة عبارة عن أربع آيات كلها تؤكد أن الله أحد صمد لم يلد ولم يولد ولم يكن أحد له كفواً أو شبيهاً، كرد على ظن قريش أن الملائكة بنات الله، كها ورد في الآيات: (٣٥-٤٠) من السورة السابقة، وعدة سور غيرها.

#### (۸۵) الکهف

بنو إسرائيل يثرب وما حولها بدأوا يتوافدون على مكة لمقابلة الرسول والاستماع له وحواره بعد أن انتشر خبره، وحديثه عن تاريخهم. وهذه السورة تجيب على تساؤلات وجهها بنو إسرائيل إلى الرسول عن قصص يعرفونها في تراثهم، وكأن هذا نوع من اختبار صدق محمد الذي يقول إنه رسول من الله. ومن الأحداث التاريخية التي سألوه عنها، كها تقول السورة: أهل الكهف، موسى والفتى، وذو القرنين. وهذه الأحداث وقعت في جنوب غرب جزيرة العرب: الموطن الأصلي لبني إسرائيل ويعرفونها كجزء من تراثهم.

وتبدأ السورة بالتأكيد على أن القرآن غير ذي عوج، ولا يقول إلا الحق، وكل ما يقصه من القصص فهو ما حدث بالفعل.



# القرآن وحده للدعوة والوعد والوعيد ولاشيء معه

الْحَمْدُ للهَّ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ عِوَجَا(١) قَيِّماً لِّبَنذِرَ بَأْساً شَدِيداً مِن لَّدُنْهُ وَيُبَشِّرَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْراً حَسَناً(٢) مَاكِثِينَ فِيهِ أَبَداً(٣).

# وعيد لقريش لقولهم بأن الملائكة بنات الله

وَيُنذِرَ الَّذِينَ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُّ وَلَدَاً(٤) مَّا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ وَلَا لِآبَائِهِمْ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِباً(٥).

الآيتان تتوعدان قريشاً على قولها إن الملائكة بنات الله، وهو تكرار لما ورد في سورتي مريم والإخلاص السابقتين.

## الرسول يتحسر على ضلال قومه

فَلَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَّفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِن لَّا يُؤْمِنُوا بِهَذَا الْحَدِيثِ أَسَفاً(٦).

الآية تظهر الجانب الإنساني النبيل عند الرسول، فهو يتحسر على قومه ويتمنى أن يهتدوا لينقذوا أنفسهم من النار، لأنه يعلم أن الدعوة حق وأن النار حق.

### الأرض وكل ما عليها إلى زوال

إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً(٧) وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيداً جُرُزاً(٨).

### أصحاب الكهف

(الآيات: ٩-٢٦) تروي ما حدث لأصحاب الكهف، موجهة إلى بني إسرائيل، لأن القصة معروفة لديهم، ولا تهم قريشاً:

أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفِ وَالرَّقِيمِ كَانُوا مِنْ آيَاتِنَا عَجَباً (٩) إِذْ أَوَى الْفِتْيَةُ إِلَى الْكَهْفِ
فَقَالُوا رَبَّنَا آتِنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً وَهَيَّىْ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَداً (١٠) فَضَرَبْنَا عَلَى آذَا نِهِمْ فِي الْكَهْفِ
سِنِينَ عَدَداً (١١) ثُمَّ بَعَثْنَاهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ الْحِزْيَيْنِ أَحْصَى لِمَا لَبِثُوا أَمَداً (٢١) نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ
نَبَأَهُم بِالْحَقِّ إِنِّهُمْ فِتُيةٌ آمَنُوا بِرَبِّمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى (١٣) وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُوا فَقَالُوا
رَبُنَا رَبُّ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَن نَدْعُو مِن دُونِهِ إِلْمَا لَقَدْ قُلْنَا إِذا شَطَطاً (١٤) هَوُلاء قَوْمُنَا



اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ آلِيَّةٌ لَّوْ لَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَانِ بَيِّنِ فَمَنْ أَظْلَمُ مِيِّنِ افْتَرَى عَلَى اللهَ كَذِباً (١٥) وَإِذِ اعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ فَأْوُوا إِلَى الْكَهْفِ يَنشُرْ لَكُمْ رَبُّكُم مِّن رَّحمته ويُهيِّئ لَكُم مِّنْ أَمْرِكُم مِّرْفَقاً (١٦) وَتَرَى الشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَّزَاوَرُ عَن كَهْفِهمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الشِّمَالِ وَهُمْ فِي فَجْوَةٍ مِّنْهُ ذَلِكَ مِنْ آيَاتِ اللَّهَ مَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلُ فَلَنَ تَجِدَ لَهُ وَلِيّاً مُّرْشِداً (١٧) وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظاً وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشَّمَالِ وَكَلْبُهُم بَاسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِالْوَصِيدِ لَوِ اطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَّيْتَ مِنْهُمْ فِرَاراً وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ رُعْباً(١٨) وَكَذَلِكَ بَعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَاءُلُوا بَيْنَهُمْ قَالَ قَائِلٌ مِّنْهُمْ كَمْ لَبِثْتُمْ قَالُوا لَبِثْنَا يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْم قَالُوا رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِهَا لَبِثْتُمْ فَابْعَثُوا أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَذِهِ إِلَى اللَّدِينَةِ فَلْيَنظُرُ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَاماً فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقِ مِّنْهُ وَلْيَتَلَطَّفْ وَلَا يُشْعِرَنَّ بِكُمْ أَحَداً(١٩) إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُوا إِذَا أَبَداً(٢٠) وَكَذَلِكَ أَعْثَرُنَا عَلَيْهمْ لِيَعْلَمُوا أَنَّ وَعْدَ اللَّهَ حَتٌّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فِيهَا إِذْ يَتَنَازَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهم بُنْيَاناً رَّبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِم مَّسْجِداً(٢١) سَيَقُولُونَ ثَلَاثُةٌ رَّابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجْماً بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُلَ رَّبِّي أَعْلَمُ بِعِدَّتِهِم مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَلِيلٌ فَلَا تُمَّارِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَاء ظَاهِراً وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِم مُّنْهُمْ أَحَدآ(٢ُ٢ُ) وَلَا تَقُولَنَّ لِثَنِيْءٍ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَداً(٣٣) إِلَّا أَن يَشَاءَ اللهُ وَاذْكُر رَّبَّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَى أَن يَهُدِيَنِ رَبِّي لِأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَداً(٢٤) وَلَبِثُوا فِي كَهُنِهِمْ ثَلَاثَ مِئَةِ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعاً(٢٥) قُل اللهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُوا لَهُ غَيْبُ السَّاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ وَأَسْمِعْ مَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِيَّ وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ أَحَداً (٢٦) .

(الآيتان: ٢٣- ٢٤) تخرجان عن سرد القصة وتتجهان لمخاطبة الرسول، قبل أن تعود الآيات لاستكمال قصة أهل الكهف. وهو مثال آخر لأسلوب القرآن الذي يتحدث عن موضوع ثم يبتعد لموضوع آخر ثم يعود للموضوع الأول. والآيتان تفرضان ضرورة أن يقترن كل عمل يعتزم المرء القيام به بمشيئة الله، من باب إسناد كل ما للمخلوق للخالق. كما تفرض أن يذكر الله عند النسيان، لأن الذكر والتسبيح يعمل على تهدئة الأعصاب، وإذا هدأ المرء كان تذكره أسهل.

الرجوع الرجوع لكتاب: من آدم إلى محمد، تاريخ الرسل والأمم والأشخاص المذكورين في القرآن. وهو من مشورات الجمل.



### الرسول ينجذب لمتاع الدنيا

(الآيات:٢٧-٢٩) تخاطب الرسول بأن يستمر في التبليغ بتلاوة الوحي (القرآن) وأن يصبر نفسه مع من آمن، لينشغل بها عن الافتتان بمباهج الحياة التي يملكها رجال من قريش. فهي مجرد زينة دنيوية زائلة: وَاتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبَّكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ وَلَن عَهِي محرد زينة دنيوية زائلة: وَاتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبَّكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ وَلَن يَجْهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ عَجْدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَداً (٢٧) وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ وَلا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الحُيّاةِ الدُّنْيَا وَلا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلُنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطاً (٢٨) وَقُلِ الحُقُّ مِن رَبَّكُمْ فَمَن شَاء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاء فَلْيَكْفُرُ إِنَّا الشَّرَابُ وَسَاءتْ مُرْتَفَقاً (٢٨).

دليل على أن التبليغ يكون بالقرآن وحده، ودليل على أن الدين خيار شخصي بلا إكراه. (الآيات:٢٩-٣١) وعيد للكافر ووعد للمؤمن، مع صور مجازية حسية لما في النار وفي الجنة للترهيب والترغيب: وَقُلِ الحُقُّ مِن رَّبِّكُمْ فَمَن شَاء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاء فَلْيَكُفُرْ إِنَّا أَعْدَنُنا لِلظَّالِينَ نَاراً أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِهَاء كَالُهُلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ بِنْسَ الشَّرَابُ وَسَاءتْ مُرْتَفَقاً (٢٩) إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً (٣٠) أُولَئِكَ لَهُمْ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَخْرِي مِن تَحْتِهِمُ الْأَمْارُ يُعَلُّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مَن ذَهَبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيبَابًا خُضْراً مَن سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَكِثِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ نِعْمَ الثَوَابُ مِن خَصْرَتُ مُرْتَفَقاً (٣٠).

السندس والإستبرق أنواع من الأقمشة المعروفة في مكة في تلك الفترة، والمرجح أن رجال قريش (التجار) في رحلاتهم لشراء البخور واللبان والبهارات من جنوب غرب الجزيرة وبيعه في بلاد الشام يشترون هذه الأقمشة ويجلبونها لمكة. ولهذا فهي تحمل أسهاءها التي أطلقتها قريش عليها، وقد تكون هي أسهاؤها في البلاد التي أتي بها منها.

### قصة للعبرة

وَاضُرِبْ لَمُهُم مَّثَلاً رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَتَيْنِ مِنْ أَعْنَابِ وَحَفَفْنَاهُمَّا بِنَخْلٍ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَّا زَرْعاً(٣٢) كِلْنَا الجُنَّتَيْنِ آتَتْ أُكُلَهَا وَلَمْ تَظْلِمْ مِنْهُ شَيْئاً وَفَجَّرْنَا خِلَالِمَّا نَهَرًا (٣٣) وَكَانَ لَهُ ثَمَرٌ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُوَ يُجَاوِرُهُ أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالاً وَأَعَزُ نَفَراً (٣٤) وَدَخَلَ جَنَّتُهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ



قَالَ مَا أَظُنُّ أَن تَبِيدَ هَذِهِ أَبَداً (٣٥) وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ فَاثِمَةً وَلَئِن رُّدِدتُّ إِلَى رَبَّ لَأَجِدَنَ خَيْراً مَّنْهَا مُنْقَلَباً (٣٦) قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مَن شَا اللَّهَ لَا قُولًا إِذْ دَخَلْتَ جَنَتَكَ قُلْتَ سَوَّاكَ رَجُلاً (٣٧) لَكِنَا هُوَ الله رَبِّ وَلا أُشْرِكُ بِرَبِي أَحَداً (٣٨) وَلَوْ لا إِذْ دَخَلْتَ جَنَتَكَ قُلْتَ مَا شَاء الله لَا قَوْدَ (٣٩) فَعَسَى رَبِي أَن يُوْتِيَنِ خَيْراً مَن جَنِيكَ وَيُوسِلَ عَلَيْهَا خُسْبَاناً مِّنَ السَّمَاءِ فَتُصْبِحَ صَعِيداً زَلَقالًا ٤٤) أَوْ يُصْبِحَ مَاوُهَا غَوْراً مَّ خَيْراً فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَباً (١٤) وَأُجِيطَ بِثَمَرِهِ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَيْهِ عَلَى مَا أَنفَقَ فِيها وَهِي خَاوِيَةٌ فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَباً (١٤) وَأُجِيطَ بِثَمَرِهِ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَيْهِ عَلَى مَا أَنفَقَ فِيها وَهِي خَاوِيَةٌ فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَباً (١٤) وَأُجِيطَ بِثَمَرِهِ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَيْهِ عَلَى مَا أَنفَقَ فِيها وَهِي خَاوِيَةٌ وَمَا كَانَ مُنتَصِراً (٤٤) هُمَالِكَ الْوَلَايَةُ لَهُ الْحَقِّ هُو خَيْرٌ ثَوَاباً وَخَيْرٌ عُفْباً (٤٤) وَاضْرِبْ فَمُ مَن السَّمَاء فَاخْتُلُطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِياً تَذُرُوهُ الرَّيَاكُ وَلَا اللَّهُ عَلَى كَاء أَنَولُكَ الْوَلَايَةُ لللَّ يَاتُ اللَّهُ عَلَى كَاء أَنَولُكَ الْوَلَايَةُ لللَّ اللهُ عَلَى كَاء أَنولُكَ اللهَ الْوَلَايَةُ لَلْهُ وَلَا اللهُ عَلَى كَاء أَنولُكَ اللهَ اللهَ المَالمَاء فَاخْتَلُطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ فَأَصْبَعَ هَشِياً تَذُرُوهُ الرَّيَاكُ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ مُقْتَلِوراً (٤٤).

القرآن مخاطباً قريش لعلها تفكر وتعتبر، فليست نعم الدنيا باقية وهي إلى زوال مهما بدت براقة متهاسكة. لذا يجب ألا ينسينا الاهتمام بالدنيا أمور الآخرة.

والنهر في القرآن يعني جدول الماء أو الساقية بعرفنا: كِلْتَا الجُنتَيْنِ آتَتْ أُكُلَهَا وَلَمْ تَظْلِمْ مِنْهُ شَيْئاً وَفَجَرْنَا خِلَالِهُمُ لَهَرَاً (٣٣). نهراً في الآية يعني الجمع (أنهاراً) والنهر - بتعريفنا الحالي - من المستبعد أن يجري داخل مزرعة من مزارع تلك الأزمنة الصغيرة. لكن السواقي والجداول هي ما تشتهر به مزارع جزيرة العرب حتى اليوم'.

(الآية:٤٥) أيضاً تخاطب قريشاً في نفس مسار الآيات السابقة لتؤكد أن كل مباهج الحياة الدنيا إلى زوال، وأن العمل للآخرة هو ما يجب أن يكون لأنها هي الباقية.

والآيات تتحدث عن قصة افتراضية لم تحدث، للتأكيد على أن الإيهان بالله يقلل من قيمة مباهج الدنيا ومتاعها، ولو خسر الإنسان كل ما يملك في الدنيا فلن يحزن لأنها لا تساوي شيئاً. بينها سيصاب الكافر بالحزن والأسى على ما فاته منها، لأنه يعتبرها غاية ونهاية. والقصة جاءت ضمن حث الرسول على عدم الاهتهام بمتاع الدنيا الذي فاته من مال وبنين وأن المتاع الحقيقي هو ما سيلقاه في الآخرة. لذا فهي قصة موجهة للرسول ولقريش في نفس الوقت.



ا انظر فقرة: النهر / قسم مفردات من القرآن.

# عود للحديث عن أن الرسول ينجذب لمتاع الدنيا من المال والولد

المُالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبَّكَ ثَوَاباً وَخَيْرٌ أَمَلاً (٤٦). مازالت السورة تخاطب الرسول وتؤكد له أن حرمانه من زينة الحياة الدنيا ليس حرماناً لأن كل ما في الدنيا مباهج هشة. وهي دليل قوي على أن الرسول لم يكن غنياً، مما ينفي ما روجته كتب الأخبار أنه تزوج سيدة أعهال ثرية (خديجة). ودليل قوي آخر على أن الرسول لم يرزق من خديجة بذرية وأن بناتها الأربع لسن بنات للرسول وابنها ليس ابناً له، ولكن من زوج قبله.

## وعيد لقريش بيوم القيامة

وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْجِبَالَ وَتَرَى الْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً(٤٧) وَعُرِضُوا عَلَى رَبَّكَ صَفَاً لَقَدْ جِنْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ بَلْ زَعَمْتُمْ أَلَّن نَجْعَلَ لَكُم مَوْعِداً (٤٨) وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى المُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ عِنَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ بَا وَيْلَتَنَا مَالِ هَذَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً (٤٤).

والآيات تقدم صوراً مجازية حسية لانهيار الكون، ويوم القيامة، والحساب بناءً على صحيفة الأعمال التي وصفت بالكتاب الذي لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها. وهي بالفعل آلية في النفس تسجل كل ما يصدر من الحواس الخمس طوال الحياة. والقيامة لن تكون على هذه الأرض وبعد أن تسير جبالها، ولكن الآية تقول إن القيامة ستكون بعد تسيير الجبال وبروز الأرض كمجاز على انهيارها وانهيار كل الكون، ثم بعد ذلك ينشأ كون القيامة.

## خلق آدم

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ أَفَتَتَّخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ أَوْلِيَاء مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوٌّ بِنْسَ لِلظَّالِينَ بَدَلاً(٥٠).

والحديث عن خلق آدم يهم بني إسرائيل كونه متداولاً في كتبهم وفي موروثهم الثقافي. وذرية إبليس لا تعني هنا الأولاد، لأنه من المخلوقات التي لا تتناسل. بل هي عبارة مجازية تعني أتباعه ومن يخدمه منهم في ضلال غيرهم. مثلها أن معنى «كان من الجن ففسق عن أمر ربه» أن إبليس اختفى عن مكان السجود (كان من الجن، كان من المختفين) وفسق عن أمر



ربه له بالسجود لآدم، ولا تعني أن إبليس من جنس الجن كها توهم المفسرون . ومن تخاريف المفسرين المضحكة حول الآية، ما نقله الطبري في تفسيره، كما يلي:

حدثنا القاسم، قال: ثنا المحسين، قال: ثني حجاج، عن ابن جريج، عن مجاهد أفَتَتَخِذُونَه وَذُرَيَّتهُ أوْلِياءَ مِنْ دُونِي قال: ذرّيته: هم الشياطين، وكان يعدهم «زلنبور» صاحب الأسواق ويضع رايته في كلّ سوق ما بين السهاء والأرض، و «ثبر» صاحب المصائب، و «الأعور» صاحب الزنا و «مسوط» صاحب الأخبار، يأتي بها فيلقيها في أفواه الناس، ولا يجدون لها أصلاً، و «داسم» الذي إذا دخل الرجل بيته ولم يسلم ولم يذكر الله بصره من المتاع ما لم يرفع، وإذا أكل ولم يذكر اسم الله أكل معه ... الخوقبل أن يتساءل أحد كيف صار لإبليس أولاد، نقول إن المفسرين فطنوا لذلك، وهذا ما نقل لنا القرطبي في تفسيره عن الموضوع:

قال مجاهد: إن إبليس أدخل فرجه في فرج نفسه فباض خمس بيضات؛ فهذا أصل ذريته. وقيل: إن الله تعالى خلق له في فخذه اليمنى ذكراً وفي اليسرى فرجاً؛ فهو ينكح هذا بهذا، فيخرج له كل يوم عشر بيضات، يخرج من كل بيضة سبعون شيطاناً وشيطانة، فهو يَخْرج وهو يطير، وأعظمهم عند أبيهم منزلة أعظمهم في بني آدم فتنة.

وفي مسند أحمد بن حنبل قال: أنبأنا عبد الله بن المبارك قال حدّثنا سفيان عن عطاء بن السائب عن أبي عبد الرحمن السَّلَمِي عن أبي موسى الأشعري قال: إذا أصبح إبليس بتَّ جنوده فيقول من أضل مسلماً ألبستُه التاج قال فيقول له القائل لم أزل بفلان حتى طلّق زوجته، قال: يوشِك أن يتزوج. ويقول آخر: لم أزل بفلان حتى عَقَّ؛ قال: يوشِك أن يَبرَّ. قال ويقول القائل: لم أزل بفلان حتى شَرِب؛ قال: أنتْ قال ويقول: لم أزل بفلان حتى زنى؛ قال: أنتْ أنتْ أنتْ.

وكل صاحب عقل سيتساءل: من أخبر هؤلاء بهذه التخاريف عن إبليس؟

إن كان الله قد أخبرهم فهم يتلقون وحياً من الله لم يناله محمد عليه الصلاة والسلام. وإن لم يكن وحياً فهو مجرد قصص خرافي مختلق نسبوه لدين الله، ووجدوا منا من يحامي ويدافع عنه للأسف.



انظر فقرة: الجن والجنة تعنى المختفى / قسم مفردات من القرآن.

## عود لوعيد قريش

مَا أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ المُضِلِّينَ عَضُداً (٥١) وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُوا شُرَكَائِيَ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ فَذَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْيِقاً (٥٢) وَرَأَى المُجْرِمُونَ النَّارَ فَظَنُّوا أَنَّهُم مُّوَاقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُوا عَنْهَا مَصْرِفاً (٥٥). قريش كفرت وضلت بالتمسك بمعتقدات واهية ليس لها أسس ولا مصدر. والشركاء تشير للأصنام التي أشركتها قريش في العبادة مع الله.

## القرآن كاف للهداية لو رغبت قريش

وَلَقَدْ صَرَّ فَنَا فِي هَذَا الْقُرْآنِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلٍ وَكَانَ الْإِنسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلاً(٤٥) وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءهُمُ الْهُدَى وَيَسْتَغْفِرُوا رَبَّهُمْ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمْ سُنَّةُ الْأَوَّلِينَ أَوْ يَأْتِيَهُمُ الْعَذَاكُ قُبُلاً(٥٥).

لكن قريشاً لن تؤمن، لأنها تبعت سنة سارت عليها كل الأمم تتمثل في أن من لا يؤمن عند سماع الحق لن يؤمن بعد ذلك مهم تردد على مسامعه.

# كل الرسل مكلفون بالتبليغ وليس عليهم إقناع الناس

وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَيُجَادِلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ وَاتَّخَذُوا آيَاتِ وَمَا أُنذِرُوا هُزُواً (٥٦) وَمَنْ أَظْلَمُ مِثَّن ذُكِّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِيَ مَا فَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقُراً وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى الْمُلدَى فَلَن يَعْتَدُوا إِذَا أَبَداً (٥٧) وَرَبُكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْقَ لَوْ يُوَاخِدُهُم بِهَا كَسَبُوا لَعَجَّلَ لَهُمُ الْعَذَابَ بَل لَمُ مَوْعِدٌ لَن يَجِدُوا مِن دُونِهِ مَوْئِلاً (٥٨) وَتِلْكَ الْقُرَى أَهْلَكُنَاهُمْ لَمَّا ظَلَمُوا وَجَعَلْنَا لَمُهْلِكِهِم مَّوْعِدٌ لَن يَجِدُوا مِن دُونِهِ مَوْئِلاً (٥٨) وَتِلْكَ الْقُرَى أَهْلَكُنَاهُمْ لَمَّا ظَلَمُوا وَجَعَلْنَا لَمُهْلِكِهِم مَّوْعِدٌ لَن يَجِدُوا مِن دُونِهِ مَوْئِلاً (٥٨) وَتِلْكَ الْقُرَى أَهْلَكُنَاهُمْ لَمَا ظَلَمُوا وَجَعَلْنَا لَمُهْلِكِهِم

سيبقى الكافر يجادل لدحض الحق، ومن لم يؤمن بداية سماعه للدعوة فلن يؤمن أبداً.

الآية (٥٨) دليل على أن الكافر لن يحل به العذاب في الدنيا لأن الحساب والعقاب في الآخرة.

الآية (٥٩) تؤكد أن من أهلك من الأمم السابقة لو آمنوا لنجوا من الكوارث الطبيعية التي حلت بهم، وذلك بابتعادهم مع الرسول عن مكان إقامتهم، وليس بمنع الكارثة من



الوقوع، لأنها كانت ستقع سواء كان هناك أناس أو كان المكان خالياً منهم. لكن لو آمنوا لخرجوا مع لوط ومن آمن، ونجوا من البركان والزلازل. وهكذا كل الأمم السابقين الذين أهلكوا. فاللافت ليس هلاك الكافرين ولكن في نجاة الرسول ومن معه من كارثة كانت ستقع في كل الأحوال.

### موسى وفتاه

(الآيات: ٢٠-٦٤) المخاطب هنا بنو إسرائيل يثرب وتخبرهم الآيات عن قصة من القصص التي يعرفونها في تراثهم، ولا تعرفها قريش: وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَاهُ لَا أَبْرَحُ حَتَّى القصص التي يعرفونها في تراثهم، ولا تعرفها قريش: وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَاهُ لَا أَبْرَحُ حَتَّى أَبْلُغَ جُمْعَ بَيْنِهِمَا نَسِيا حُوتَهُمَ فَا قَافَدُ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَباً (١٦) فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَاهُ آتِنَا غَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِينَا مِن سَفْرِنَا هَذَا نَصَباً (٦٢) قَالَ الْبَحْرِ سَرَباً (١٦) فَلَمَّا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيتُ الحُوتَ وَمَا أَنسَانِيهُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَباً (٦٣) قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغ فَارْتَدًا عَلَى آثَارِهِمَا قَصَصاً (٦٤).

موسى هنا ليس بالضرورة أنه نبي الله موسى، وقد يكون شخصاً آخر اسمه موسى. لأن موسى رسول الله كان منشغلاً بالدعوة، في البداية مع فرعون وبعد هلاكه انشغل بالدعوة بين بني إسرائيل، وكان يعيش حياة أقرب لشظف العيش من الرفاهية واتخاذ الخدم وقضاء الوقت بالمتع والصيد والرحلات. والآية تتحدث عن أن الشخص الذي اسمه موسى قد صمم على أن يسير بمحاذاة بحر بمعية فتاه (مولاه أو عبده) حتى يصل لالتقاء بحر آخر. والبحر في القصة قد يكون البحر أو النهر بمفهومنا الحالي. وموسى وفتاه – على ما يبدو – سارا بجانب نهر، بعد أن صمم على أن يتبعه حتى يصب في البحر. وجنوب غرب جزيرة العرب – حيث عاش أسلاف بني إسرائيل ومنهم موسى المذكور هنا – منطقة جبلية تتساقط عليها أمطار تكفي لجريان المياه في الأودية ولعدة أيام أو حتى شهور، مكونة أنهاراً موسمية، إما تنحدر باتجاه الشرق نحو الربع الخالي أو غرباً باتجاه البحر الأحمر، ومازال بعضها حتى الآن يواصل جريانه في بعض الأشهر ليصب في البحر الأحمر.

والقرآن يسمي النهر بحراً، كما في سورة الفرقان: وَهُوَ الَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخاً وَحِجْراً تَحْجُوراً (٥٣). فالبحر العذب هو النهر، والأجاج هو البحر.



وكالعادة سمح المفسرون والمحدثون لخيالهم بتصوير الوضع وكأن موسى تتبع التقاء بحر الروم (البحر المتوسط) ببحر الفرس (الخليج العربي- الفارسي) وهذا يدل على جهلهم المطبق بجغرافية البحرين، لدرجة أن محمد ابن كعب القرظي يعتقد أنها يلتقيان في طنجة! . إذاً، البحر الذي يسير موسى وفتاه بمحاذاته هو مجرى ماثي في أحد الأودية وقد صمم موسى على أن يتبعه حتى مصبه في البحر، مها استغرقت الرحلة من وقت. وهو ما يشير إلى أن موسى كان مستمتعاً بالرحلة ولا يشغله شيء أهم من تتبع نهر لا يدري كم يبعد عن البحر الذي يصب فيه. وبالفعل وصلا لمصب النهر بالبحر، وجلسا يستر يحان على صخرة هناك من تعب المشي: "فَلَمًا جَاوَزَا قَالَ لِفَتَاهُ آتِنَا غَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِينًا مِن سَفَرِنَا هَذَا نَصَباً». وهو ما يؤكد أنها كانا يسيران على أرجلها.

وكانا قد اصطادا حوتاً (سمكة) أثناء توقفها على صخرة عند التقاء البحرين، "ولما جاوزا" أي عادا أدراجها، طلبها موسى فأخبره فتاه أنه نسي السمكة على الصخرة التي جلسا يستريحان عليها قرب البحر. والحقيقة هي أن السمكة سقطت في الماء وسبحت بعيداً داخل البحر - كما تقول الآية - دون أن يفطن لها الفتى. ولما سأله موسى عنها ظن أنه نسبها على الصخرة.

عندها قال موسى: « ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغِ فَارْتَدَّا عَلَى آثَارِ هِمَا قَصَصاً».

وعبارة موسى مازالت مستخدمة في كل اللغات واللهجات، فكأنه قال: «هذا ما كان نقصنا».

ثم واصلا رحلة العودة متتبعين آثار أقدامهما مع نفس الطريق التي قدما منها، بعد أن حقق موسى مبتغاه بالوصول لنقطة التقاء المائين. وأثناء سيرهما قابلا رجلاً تحدثا إليه فبهرهما بمعرفته أشياء لا يعرفها موسى مما جعله يطلب منه أن يرافقه في تنقلاته:

# موسى والرجل العجيب

فَوَجَدَا عَبْداً مِّنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمَأْ(٦٥).

وهذا دليل آخر على أن موسى هذا ليس رسول الله ولكنه شخص آخر يملك وقته ولا شيء يشغله سوى التمتع بالرحلات والتنقل. والآية تصف الرجل الذي قابله موسى بأنه



١ انظر ما نقله الطبري في كتابه عن تفسير هذه الآيات.

أوتي رحمة، أي أن من صفاته الرحمة، ورقة القلب. ولديه علم، لكنه لا يتلقى وحياً من الله. وكل ما يعرفه تعلمه بنفسه ويتصرف بها تمليه عليه تقديراته الشخصية، بتوفيق من الله الذي أوجده وكأنه علمه إياه.

قَالَ لَهُ مُوسَى هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَن تُعَلِّمَنِ مِنَّا عُلَّمْتَ رُشْداً (٦٦).

فكان رد الرجل على موسى: قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً(٦٧) وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَمْ تُحِطْ بهِ خُبْراً(٦٨).

موسى: قَالَ سَتَجِدُنِي إِن شَاء اللهُ صَابِراً وَلَا أَعْصِي لَكَ أَمْراً (٦٩).

الرجل موجهاً كلامه لموسى: قَالَ فَإِنِ اتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْأَلْنِي عَن شَيْءٍ حَتَّى أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْراً(٧٠).

ولا ندري ماذا حل بفتي موسى الذي رافقه لمصب النهر بالبحر، فقد يكون أمره بالعودة للديار، وقد يكون اصطحبه معه في رحلته الجديدة مع هذا الرجل العجيب.

قَانَ أَلَمْ أَقُلُ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً (٧٧) قَالَ لَا تُؤَاخِذُنِي بِهَا نَسِبتُ وَلا تُرْهِفْنِي مِنْ أَمْرِي قَالَ أَلَمْ أَقُلُ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْراً (٧٧) قَالَ لَا تُؤَاخِذُنِي بِهَا نَسِبتُ وَلا تُرْهِفْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْراً (٧٧) فَانطَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَاماً فَقَتَلَهُ قَالَ أَقَتَلْت نَفْسا زَكِيَّةٌ بِغَيْرِ نَفْسِ لَقَدْ جِئْت شَيئا أَكُوراً (٧٤) فَانطَلَقا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَاماً فَقَتَلَهُ قَالَ أَقَتَلْت نَفْسا زَكِيَّةٌ بِغَيْرِ نَفْسِ لَقَدْ جِئْت شَيئا أَكُوراً (٧٤) فَانطَلَقا حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةِ اسْتَطْعَ بَعْدُهَا فَلَا تُصَاحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِّي عُذْراً (٢٧) فَانطَلَقا حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةِ اسْتَطْعَ عَلَيْهِ صَبْراً (٧٧) قَالَ لَوْ شِشْتَ لَا تُخَذْت عَلَى اللّهُ الْمُؤْمِنَ فَوَجَدَا فِيها جِدَاراً يُرِيدُ أَنْ يَنقَضَ فَأَقَامَهُ قَالَ لَوْ شِشْتَ لا تَخْذَت عَلَيْهِ مَبْراً (٧٧) أَمَّا أَهْ فَلَا فَرَيَة الْبَخْرِ فَأَرَدتُ أَنْ يَنقَضَ فَأَقَامَهُ قَالَ لَوْ شِشْتَ لا تُخَذْت مِن اللّهُ فَكَانَتُ لِسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَخْرِ فَأَرَدتُ أَنْ يَنْهِ وَكَانَ وَرَاءهُم مَلِكٌ يَأْتُولُ كُلُ مَنْ وَمَا فَوْمَنَ فَعَلْمَا وَكُانَ أَبُوهُمُ الْوَلُولُ فِي الْبَحْرِ فَأَرَادَ رَبُكَ أَنْ يَبْعَلُوا أَنْ يُرْهِقَهُمَا طُغْيَاناً وَكُفُوراً (٨٠) لَمَا فَوَكُونَ أَوْمَ الْوَلَامُ وَقَالًا أَشُدُومِ الْمُعْلَى اللّهُ لَامُونَ فِي الْبَعْرَامُ مُؤْمِنَيْنِ فَحَشِينَا أَنْ يُرْهِقَهُمَا وَيُسْتَخْرِ عَلَى اللّهُ لَلْمُ الْمَلْكُمُ الْوَلَامُ الْمُؤْمِنَ فِي الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ الْمُلْعَلَى اللّهُ الْمُؤْمِنَ فَى اللّهُ الْمُؤْمِنَ فَي اللّهُ اللّهُومُ الْمُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنَ فَي عَلْمُ الْمُؤْمِنَ فِي الْمَالُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ فِي الْمُؤْمِنُ فِي الْمُؤْمِنَ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ فَاللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ وَمَا فَعَلْمُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ وَاللّهُ الللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

الملفت في القصة هو كيف عرف الرجل العجيب بأمر الملك الذي يسلب السفن؟ وكيف سمح لنفسه بقتل الغلام؟ وكيف عرف بأمر الكنز؟ وظاهرياً ومن الوهلة الأولى كأنه يعلم



الغيب وموكل من الله بإصلاح أحوال الناس، أو ينزل عليه وحي يخبره ماذا يفعل؟ وهذا مستبعد بطبيعة الحال.

ويمكن القول إنه عرف بطريقة ما حقيقة الملك الظالم بينها لم يعرف أصحاب السفينة بذلك. كما يمكن القول إنه عرف من والد الغلامين أنهها أخفيا المال في الجدار بطريقة من الطرق. لكن قتله للغلام أملاً في أن يعوض الله والديه المؤمنين بغلام صالح غيره، يعتبر تعدياً وتجنياً وجريمة. والقرآن عندما يروي قصة تاريخية لا يتحدث عها يجب أن يكون وعن السيئ فيها والحسن، ولكنه يرويها كها حدثت. ففي سورة لقهان سنرى أن لقهان قال: إن أنكر الأصوات لصوت الحمير. ونقلها القرآن كها قال لقهان، وليس لتقرير أن صوت الحهار منكر. فالله هو من خلق صوته جهورياً ليتلاءم مع حياته ومناداته لقرينه. وهو ليس منكراً في الخلق، ولكنه قد يزعج البشر. فلقهان أزعجه الصوت لأنه عال، فهو منكر من باب الإزعاج، وليس منكر بالمعنى السيئ. وكها قال العزيز عن امرأته: إنه من كيدكن، إن كيدكن عظيم. فهو يعبر عها جدث في تلك اللحظة، حيث حاولت المرأة أن توحي أنها مظلومة، ولكنه اكتشف أنها هي من لاحق يوسف، فعبر عها يشعر به تلك اللحظة، لكن هذا لا يعني أن النساء كيدهن عظيم بالمعنى السيئ للكيد، ولم يؤكد القرآن هذا.

ونعود لقصة الرجل العجيب الذي قتل الغلام، فهو تصرف بتقدير شخصي من عند نفسه ولا يمثل الله في ذلك، والقرآن ينقل ما حدث وما قاله الرجل، دون إقرار له بها فعل أو موافقة.

وتقول القصة: فَانطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةِ اسْتَطْعَهَا أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُضَيَّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا جِدَاراً يُرِيدُ أَنْ يَنقَضَّ فَأَقَامَهُ فَالَ لَوْ شِئْتَ لَا تَخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً (٧٧).

ثم تقول السورة عن نفس الموضوع: وَأَمَّا الجِّدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنزٌ هَيُّمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَبُلُغَا أَشُدَّهُمَّا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمُ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرِٱ(٨٢).

فكيف تكون المدينة داخل القرية؟

هذا يعني أن "المدينة" لا تعنى البلدة الكبيرة، كما نفهمها اليوم. بل تعني السوق الذي يكون



داحل البلدة'.

ومما سبق يتضح أكثر أن موسى المذكور ليس هو رسول الله إلى فرعون وبني إسرائيل، لأن بطل القصة رجل ميسور الحال خالي البال من أي مسئوليات جسام كالرسالة. ووقته يقضيه بالترحال والاكتشافات، ورحلته مع الرجل العجيب طالت لأيام وقد يكون أسابيع وتنقلا على الأرض وعلى القوارب في الأنهار، ومرا بقرى وبلاد متنوعة. وهذا لا يمكن أن ينطبق على رسول الله موسى الذي لم يكن لديه وقت للمتعة والرحلات لانشغاله بالدعوة والترحال لمكة وتلقي التوراة ثم العودة لبني إسرائيل والعودة لمصر ومتابعة دعوته حتى مات. وقصة الرحالة موسى وردت في هذه السورة التي أوردت قصصاً لأشخاص آخرين ليسوا أنبياء ولا رسل مثل أصحاب الكهف وذي القرنين، مما يؤيد أن موسى ليس هو رسول الله.

## ذو القرنين

(الآيات:٨٣–٩٨) قصة ذو القرنين التي لابد أنها وقعت في جنوب غرب جزيرة العرب، لأنها معروفة في تاريخ بني إسرائيل عندما كانوا يعيشون هناك، ولأن كل الأحداث والأشخاص الذين ذكرهم القرآن كانوا من تلك المنطقة:

وَيَسْأَلُونَكَ عَن ذِي الْقَرْنَيْنِ قُلْ سَأَتْلُو عَلَيْكُم مِّنهُ ذِكْراً (٨٣) إِنَّا مَكَنَا لَهُ فِي الْأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَباً (٨٤) فَأَتْبَعَ سَبَباً (٨٥) حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغُرُبُ فِي عَيْنِ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَباً (٨٤) فَأَتْبَعَ سَبَباً (٨٥) حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغُرُبُ فِي عَيْنِ مَعْنَهُ وَوَجَدَ عِندَهَا قَوْماً قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذَّبُهُ عَذَاباً ثُكْراً (٨٧) وَأَمَّا مَنْ آمَن وَعَمِلَ صَالِحاً أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ عَذَاباً ثُكْراً (٨٧) وَأَمَّا مَنْ آمَن وَعَمِلَ صَالِحاً فَلَهُ جَزَاء الحُسْنَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْراً (٨٨) ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَباً (٨٩) حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّدُيْنِ وَجَدَها تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمَّ نَجْعَلَ هَمْ مِّن دُونِهَا سِثْراً (٩٠) كَذَلِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِهَا لَذَيْهِ خُبْراً (٩٩) كُذَلِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِهَا لَذَيْهِ خُبْراً (٩٩) ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَباً (٩٩) حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهَا قَوْماً لَا يَكَادُونَ يَفُولُ لَهُ مُن أَمْ يَعْمَلُ السَّدَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهَا قَوْماً لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلاً (٩٣) ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَباً (٩٣) عَلَى أَن تَجْعَلَ الْمَاعِ مَا يَعْفَهُونَ قَوْلاً (٩٤) قَالُوا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ الْمَانَا وَيَنْهُمُ سَدَا (٩٤) قَالَ مَا مَكَنَى فِيهِ رَقِي فِي وَلَى خَيْرُ فَأَعِينُونِ قَالَ انفُخُوا بَعْمَلُ بَيْنَكُمْ وَيَيْنَهُمْ رَدُما (٩٥) آثُونِي زُبَرَ الْحَدِيدِ حَتَّى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَّدَفَيْنِ قَالَ انفُخُوا



١ انظر فقرة: المدينة / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ نَاراً قَالَ آثُونِي أُفْرِغُ عَلَيْهِ قِطْراً (٩٦) فَهَا اسْطَاعُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْباً (٩٧) قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِّن رَبِّي فَإِذَا جَاء وَعُدُ رَبِّي جَعَلَهُ دَكَّاء وَكَانَ وَعُدُ رَبِي حَقاً (٩٨). بطل القصة هنا ليس له علاقة بالإسكندر المقدوني (ت ٣٢٣ ق م) الذي عاش في بلاد مقدونيا الأوروبية وقام بغزوات باتجاه الشرق حتى وصل إلى الصين. ولكن المفسرين اختلط عليهم الأمر فظنوه هو وأولوا الآيات لتنفق مع تأويلاتهم الخيالية. وهذا ما يؤكد أن المفسرين متأثرون بثقافة بلاد الشام ومصر والعراق التي هي ثقافة رومانية إغريقية وبعيدة عن ثقافة جنوب جزيرة العرب. وكلما جاء في القرآن حديث عن أقوام سابقين أولوا الحديث لأقوام يعرفونهم في ثقافتهم البحر متوسطية.

(الآية: ٨٦) ذو القرنين من منطقة داخلية بعيدة عن البحر (أي أن موطنه الأصلي يقع في سفوح جبال السروات الشرقية) وقد توجه غرباً حتى وصل البحر (الأحمر) ولأنها أول مرة يرى مغيب الشمس على ساحل البحر، فقد كان منظر الشمس وهي تغرب، وسط أشعتها الحمراء القريبة من لون النار، والتي تتسلل بين السحب قبل أن تنغمس في الماء، تبدو وكأنها تغرب في عين ماء حمئة (حارة)، كونها تتراءى للرائي وكأنها بالفعل تغطس في الماء فتسخنه. والقرآن لا يقرر هذا بل ينقل ما شعر به ذو القرنين، وكيف تخيل منظر الغروب في ذلك اليوم الذي رأى فيه الشمس على شاطئ البحر لأول مرة في حياته. ولو أنه وصل البحر وسط النهار وغادره قبل مغيب الشمس فلن يأتي ذكر لمغيب الشمس في هذه القصة. (الآية: ٩٠) تقول إن ذا القرنين رجع قافلاً باتجاه الشرق، فلما طلعت عليه الشمس من بين جبال المنطقة الشاهقة أمامه – ظن أن تلك الجبال العالية هي منتهى الأرض الذي تخرج منه الشمس. وهذا يشير إلى أنه جاء من منطقة سهلية مستوية، اعتاد أن يرى فيها الشمس وهي تشرق وكأنها تخرج من باطن الأرض، وتغرب وكأنها تدلك إلى باطن الأرض.

(الآية: ٩٣) في تلك المنطقة الجبلية وجد أقواماً «لا يكادون يفقهون قولاً» أي لا يفهمون لغة ختلفة لغة ذي القرنين إلا بصعوبة أو بالإشارة والحركات التعبيرية، كونهم يتحدثون لغة مختلفة عن لغته. فهم بالنسبة له لا يفقهون قولاً، ظناً منه أن لغته كل الناس تفقهها. وهذا الشعور موجود لدى الكثير من الناس، فليس من المستغرب أن تذهب لدولة أجنبية وتجد أهلها يتحدثون معك بلغتهم الغريبة عنك مها حاولت أن تخبرهم أنك لا تفهم ما يقولون المتحدثون معك بلغتهم الغريبة عنك مها حاولت أن تخبرهم أنك لا تفهم ما يقولون المتحدثون معك بلغتهم الغريبة عنك مها حاولت أن تخبرهم أنك لا تفهم ما يقولون المتحدثون معك بلغتهم الغريبة عنك مها حاولت أن تخبرهم أنك لا تفهم ما يقولون المتحدثون معك المتحددون المتحدون المتحددون المتحدون المتحددون المتحددون المتحدون المتحدو



#### تدبر القرأن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

ومثله نجد كبار السن من مناطق الريف يخاطبون من يجهل لهجتهم بها ظناً منهم أن كل الناس لابد أن يفهموا ما يقولون.

(الآيات: ٩٤-٩٧) تروي أن هؤلاء القوم الذين بالكاد يستطيع ذو القرنين التفاهم معهم، كانوا مستقرين (مزارعين) في أودية جبال السراة. وقد طلبوا من ذي القرنين أن يبني لهم سداً بينهم وبين قبائل أخرى تسمى يأجوج ومأجوج، وهي قبائل همجية وغير مستقرة تغير على مناطقهم وتسلبهم محاصيلهم. وقد قام ذو القرنين ببناء سد من الحديد المنصهر والحجارة.

(الآية:٩٨) الكلام مازال لذي القرنين: ﴿ قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِّن رَّبِّي فَإِذَا جَاء وَعُدُ رَبِّي جَعَلَهُ دَكَّاء وَكَانَ وَعُدُّ رَبِّي حَقَاً». فذو القرنين المؤمن ينسب كل ما قام به لتوفيق الله ورحمته، وأن السد سيبقي إلى أن يشاء الله ويتهدم. هنا ينتهي الحديث عن ذي القرنين.

# موضوع جديد يتحدث عن قريش

تنتقل السورة للحديث عن موضوع جديد، يخاطب قريشاً الكافرة ولا علاقة له بقصة ذي القرنين: وَتَرَكْنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَئِذِ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَجَمَعْنَاهُمْ جَمْعاً(٩٩) وَعَرَضْنَا جَهَنَمَ يَوْمَئِذِ لِلْكَافِرِينَ عَرْضاً (١٠٠) الَّذِينَ كَانَتْ أَعْيُنُهُمْ فِي غِطَاء عَن ذِكْرِي وَكَانُوا لَا يَشْتَطِيعُونَ سَمْعاً (١٠١) أَفَحَسِبَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَن يَتَّخِذُوا عِبَادِي مِن دُونِي أَوْلِيَاء إِنَّا أَعْتَدُنَا جَهَنَمَ لِلْكَافِرِينَ نُزُلاً (١٠٢).

وتقدم الآيات صوراً بجازية حسية للقيامة، بعد أن ينشأ كون ذلك العالم. ونفخ في الصور تصوير لقيام كون القيامة، وهو تصوير مشابه لما بات معروفاً اليوم بنشأة هذا الكون والذي يسمى الانفجار العظيم أو النفخة العظيمة.

(الآية:١٠١) تغطية العيون كناية عن الإعراض عن الدين، وعجزهم عن السمع كناية عن الإعراض عن الدعوة.

(الآية: ١٠٢) وعيد للمستضعفين الذين يتبعون ساداتهم في الكفر، واتباعهم موالاة لهم. (الآيات:١٠٣--١٠٦) وعيد لمن يكفر ويسخر بالرسل: قُلْ هَلْ نُنَبِّتُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْبَالاً(١٠٣) الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَخْسَبُونَ أَتَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً(١٠٤) أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْهَاهُمْ فَلَا نُقِيمُ لِمَّمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْناً (١٠٥)



ذَلِكَ جَزَاؤُهُمْ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُوا وَاتَّخَذُوا آيَاتِي وَرُسُلِي هُزُواۤ(١٠٦).

المقصود قريش، لكنها تنطبق على أتباع كل معتقد. حيث يتمسك الأتباع بموروثهم مبررين لأنفسهم بشتي الطرق أنهم على حق، ومن ذلك تزيين الباطل.

(الآيات:١٠٧-١٠٨) وعد للمؤمنين: إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ الْفِرْدَوْسِ نُزُلاً (١٠٧) خَالِدِينَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلاً (١٠٨).

وتختم السورة بالقول: قُل لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَاداً لِّكَلِمَاتِ رَبِّ لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّ وَلَوْ جِنْنَا بِمِثْلِهِ مَدَداً (١٠٩) قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مَّنْلُكُمْ يُوحَى إِلِيَّ أَنَّمَا إِلَهُ مَا حَدُ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً (١١٠).

جواب لتساؤل من قريش موجه للرسول عن إن كان لهذا الوحي نهاية ومتي؟

وسؤالهم وإن كان من باب السخرية فقد أجابت عليه السورة بكل جدية بأن كلمات الله لا نهاية لها. وهذا لا يعني أن الله يتكلم، ولكن الجواب يتناسب مع مدارك قريش التي تسمع قرآناً يتلى عليهم ويقول محمد إنه من الله. فتصوروا أن الرسول ينقل كلاماً حدثه به سبحانه، والآية تقول إن هذا الكلام لن ينتهي حتى لو استخدم البحر مداداً لكتابته. والبحر بالنسبة لقريش سطح هائل، لذا استخدم للتعبير عها لا نهاية له.

والآية (١١٠) تجيب على تساؤل كررته قريش كثيراً عن موعد البعث، وتقول لهم إن محمداً لا يملك الجواب وما هو سوى بشر مرسل، وهي دليل على أن الإيهان خيار شخصي ولا إكراه فيه.

### (٥٩)الزخرف

حم(١) وَالْكِتَابِ الْمِينِ(٢) إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ(٣) وَإِنَّهُ فِي أُمُّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ(٤).

# الأرشيف الإلهي

والبداية تأكيد على أن القرآن (أداة الدعوة) حق، ونسخته الأصلية محفوظة في آلية إلهية سمتها السورة «أم الكتاب» أي أصل الكتاب أو النسخة الأصلية للوحي، ووجدنا أن سوراً أخرى ذكرت هذه الآلية بألفاظ أخرى.



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

الآية (٥) تقول بأنه ليس من عدل الله المطلق أن يغفر لكم شرككم يا قريش: أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ الذِّكْرَ صَفْحاً أَن كُنتُمْ قَوْماً مُشرفِينَ(٥).

# كل من يرفض الدعوة من البداية لن يؤمن بها أبداً

وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِيٍّ فِي الْأَوَّلِينَ(٦) وَمَا يَأْتِيهِم مِّن نَّبِيٍّ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُون(٧) فَأَهْلَكُنَا أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشاً وَمَضَى مَثْلُ الْأَوَّلِينَ(٨).

الآيات تقول إن قريشاً سلكت نفس سنة الأولين التي سارت عليها أمم سابقة كفرت ولم تتراجع وهلكت على الكفر، وقريش رفضت دعوة الرسول وسيموت رجالها على الكفر:

### دعوة عقلانية للتفكر

وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ(٩) الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْداً وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً لَعَلَّكُمْ تَتَدُونَ (١٠) وَالَّذِي نَزَّلَ مِنَ السَّهَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَنشَرْنَا بِهِ بَلْدَةً مَّيْتاً كَذَلِكَ ثُخْرَجُونَ (١١) وَالَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَاجَ كُلَّهَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ (١٢) لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذْكُرُوا نِعْمَةَ رَبَّكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِينَ (١٣) وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لُمُنْقَلِبُونَ (١٤)

# الملائكة مخلوقات لله ولا يمكن أن يكونوا جزءً منه سبحانه

وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءاً إِنَّ الْإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُّبِينٌ(١٥) أَمِ اتَّخَذَ بِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَاكُم بالْبَنِينَ(١٦).

الولد من جنس والده، والله خالق والملائكة مخلوقات، ولا يمكن أن يكونوا بنات له سبحانه.

# رجال قريش يكرهون أن يرزقوا ببنات

وَإِذَا بُشَّرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَثَلاً ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًاً وَهُوَ كَظِيمٌ(١٧) أَوَمَن يُنَشَّأُ فِي الْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْحِنصَامِ غَيْرُ مُبِينِ(١٨).

عندما يبشر أحدهم بمولودة أنثى يسود وجهه ويشتد غيظه، فكيف ينسبون لله ما لا يرضون لأنفسهم؟



وقريش ككل سكان جزيرة العرب يفضلون الولد لأنه يحمل اسم والده ويتسمى به والده، ويكون عوناً له على النواثب، وهذه العلاقة تحتمها طبيعة بيئة البلاد ونوع الحياة.

# قريش تظن أن الملائكة إناث

وَجَعَلُوا الْمَلَائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَاثًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْأَلُونَ(١٩).

الآية تؤكد أن ما تزعمه قريش مجرد تخريف لا أساس له، لأن الملائكة مخلوقات ذات جنس موحد، لا ذكر ولا أنثى، كونهم لا يتكاثرون ولا يحتاجون للنكاح كها البشر والمخلوقات الحسية الأخرى على الأرض.

## قريش تنسب رفضها للدعوة إلى الله

(الآيات: ٢٠- ٢٥) تتحدث عن قريش وتمسكهم بعبادة الأصنام وعدم الاستجابة لعبادة الأيات: ٢٠- ٢٥) تتحدث عن قريش وتمسكهم بعبادة الأصنام وعدم الاستجابة لعبادة الله: وَقَالُوا لَوْ شَاء الرَّحْنُ مَا عَبَدْنَاهُم مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَخُرُصُونَ (٢٠) أَمْ اللهُ عِنْ اللهُ عَلَى اللهُ ع

والآيات تظهر أن ما يعرف بالقضاء والقدر بمفهومه السائد كان معروفاً عند قريش، والقرآن يؤكد أنه مفهوم خاطئ، والإنسان نحير وليس مسيراً. والآية (٢٠) يمكن أن نقرأ الرد عليها في الآية (٤٥) القادمة والتي تنفي أن يكون الله جل شأنه يسمح بأن يعبد غيره أو يقرر على أحد أن يعبد غيره. كها تظهر الآيات أن التمسك بالموروث واحد من أهم عقبات اتباع الناس للدين أو قبول أي حركة إصلاح.

وقول قريش إنه لو شاء الله ما عبدوا الأصنام، وكأنه مقدر عليهم، مماثل لقول أحدنا إن بيته عندما احترق كان مقدراً، بدل أن يعترف أنه حمل مخارج الكهرباء أكثر من طاقتها فتسبب باشتعال النار التي امتدت لتحرق كامل المنزل.



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

# العقل كفيل بالتعرف على الحق

(الآيات: ٢٦-٢٨) إشارة لإبراهيم وكيف هداه عقله فقط للحق ونبذ موروث قومه: وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاء مِّمَّا تَعْبُدُونَ(٢٦) إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ(٢٧) وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ(٢٨).

دليل على أن العقل آلية أودعها الخالق في كل إنسان بحيث تكفي وحدها للتعرف على وجود الله لكل من لم يصله رسالة أو رسول.

# لم يسبق أن جاء قريش رسول

(الآيات:٢٩–٣٠) تقول إن قريشاً لم يأتها رسول قبل محمد، وعاشت لمدة طويلة قبل مجيء الحق: بَلْ مَتَّعْتُ هَوُّلَاء وَآبَاءهُمْ حَتَّى جَاءهُمُ الحُقُّ وَرَسُولٌ مُّبِينٌ(٢٩) وَلَمَّا جَاءهُمُ الحُقُّ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ وَإِنَّا بِهِ كَافِرُونَ(٣٠).

وكفرهم ليس لأن القرآن سحرٌ كما يقولون، وهم يعلمون أنه ليس كذلك. لذا نجدهم يقولون إنه لو كان الرسول من أصحاب الجاه والمال من قريش أو من الطائف لتبعوه:

وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ (٣١) أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبَّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتِ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضاً سُخْرِيّاً وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ ثَمَّا يَجْمَعُونَ (٣٢).

ولو جاء الرسول كما قالوا لكفروا به، ولوجدوا تبريراً لموقفهم. فدافعهم للكفر ليس نوعية الرسول ولكنه التمسك بالموروث الذي يعمي البصائر.

وترد الآية (٣٢) على قريش لاعتراضهم على اختيار محمد كرسول، قائلة: الناس يتفاضلون فيها بينهم، فهذا يبرز في مجال ويتفوق فيه على غيره، وهذا في مجال آخر وآخر... وهكذا، أما الرسالة فالله يكلف بها من يشاء.

(الآيات:٣٣–٣٥) تقول بأن الدنيا وزخارفها ومتاعها زائلة، ولو أعطي الكافر كل ما فيها فلا قيمة له: وَلَوْلَا أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لِجَعَلْنَا لَمِن يَكْفُرُ بِالرَّحْمَنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفاً مِّن فَضَّةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ(٣٣) وَلِبُيُوتِهِمْ أَبُواباً وَسُرُراً عَلَيْهَا يَتَكِؤُونَ(٣٤) وَزُخْرُفاً وَإِن كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ(٣٥).



رجال قريش إن كانوا يظنون أن متاعهم دائم فهم واهمون، فسرعان ما يتخطفهم الموت الواحد تلو الآخر تاركين وراءهم ما ظنوه غاية مستديمة. وهناك حالات مماثلة يمكن مشاهدتها خلال حياتنا، فكم من طاغية بنى القصور وزينها بكل أنواع المباهج والأثاث ثم هلك وتركها كأن لم يغن بالأمس.

## القرين يضل قرينه

(الآيات: ٣٦-٣٩) تقول بأن أي قرشي أعرض عن الحق تبعاً لموقف مجتمعه وعشيرته فسيذهب معهم للناريوم القيامة: وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقَيَّضْ لَهُ شَيْطَاناً فَهُوَ لَهُ فَرِينٌ (٣٦) وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُم مُّهْتَدُونَ (٣٧) حَتَّى إِذَا جَاءَنا قَالَ يَا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ المُشْرِقَيْنِ فَيِشْسَ الْقَرِينُ (٣٨) وَلَن يَنفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُمْ أَنْكُمْ فِي الْعَدَابِ مُشْتَرِكُونَ (٣٨).

والشيطان هنا جاء بصيغة المفرد والمقصود به الجمع، بدليل قوله وإنهم ليصدونهم. فهناك شياطين عبرت عنهم الآية بشيطان، والمقصود بهم كبراء قريش الذين تبعهم بقية المجتمع المكي. فهم كانوا يمثلون قرين السوء، وكل من تبعهم سيشاركهم العذاب يوم القيامة. ولن يستفيد المغرر به حينها من أن من أغراه بالكفر سيعذب معه.

### مخاطبة الرسول

أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ أَوْ تَهْدِي الْعُمْيَ وَمَن كَانَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ (٤٠) فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم مُنتَقِمُونَ (٤١) أَوْ نُرِيَنَّكَ الَّذِي وَعَدْنَاهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِم مُقْتَدِرُونَ (٤٢) فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ (٤٤) أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ (٤٤) وَاسْأَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْن آلِمَةً يُعْبَدُونَ (٥٤).

تقول الآيات إنك يا محمد لست مسئولاً عن هدايتهم (تصفهم الآية (٤٠) بالصم، كناية عن عدم الإصغاء للقرآن، والعمي كناية عن عدم رؤيتهم لعظمة الخلق الدالة على قدرة الخالق على البعث).

(الآيتان:٤١-٤٢) تقول للرسول إنك قد تموت أو تقتل، وسواءً مت أو بقيت فسوف يهلك رجال قريش ليلاقوا يومهم الذي يوعدون.

(الآية:٤٣) تطلب من الرسول أن يتمسك بالوحي (القرآن) وأنه هو الحق ولا يلتفت لما



تثيره قريش من شكوك.

(الآية: ٤٤) تقول بأن القرآن ذكر لك ولقومك، مع أنه لكل الناس، لأن الحديث موجه لقريش هنا. ولا يمكن أخذها كدليل على أن الإسلام موجه لقريش فقط أو للعرب كها يحاول البعض القول بذلك، متناسين أن المخاطب والمناسبة عاملان من عدة عوامل هامة للاستشهاد بالآيات.

والآية نفسها دليل على أن الدعوة بالقرآن فقط.

(الآية:٤٥) مثال على أسلوب القرآن الفريد: فهي تطلب من الرسول أن يسأل الرسل السابقين هل أمر الله بعبادة غيره للرد على قول قريش في آية سابقة: وَقَالُوا لَوْ شَاء الرَّحْمَنُ مَا عَبَدُنَاهُم مَّا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَخُرُصُونَ (٢٠) الزخرف.

والرسول لا يستطيع أن يسأل الرسل لأنهم ماتوا منذ زمن طويل، ومع ذلك طلبت الآية منه أن يسألهم. فالآية مجازية وفهمنا أن المقصود بها هو التأكيد أنه لم يسبق أن رضي أو أباح الله لبشر أن يعبد صنها أو آلهة غير الله. ولو حاولنا محاكاة هذا الأسلوب فلن نستطيع. فلو كتب أحدنا لآخر، الرجاء سؤال جدك الثامن متى مات؟ فسيظهر السائل بمظهر الأحمق، وسيبدو السؤال سخيفاً، لأن المسئول قد مات منذ أمد ولا يمكن سؤاله.

# موسى وفرعون

(الآبات: ٤٦-٥٥) تخبر بني إسرائيل عن موقف فرعون من موسى: وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَقَالَ إِنِّي رَسُولُ رَبِّ الْعَالَيْنَ (٤٦) فَلَمَّا جَاءهُم بِآيَاتِنَا إِذَا هُم مَّنْهَا يَضْحَكُونَ (٤٧) وَمَا نُوبِهِم مِّنْ آيَةٍ إِلَّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا وَأَخَدُنَاهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَّهُمْ يَضْحَكُونَ (٤٧) وَمَا نُوبِهِم مِّنْ آيَةٍ إِلَّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أُخْتِهَا وَأَخْدُنَاهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (٤٨) وَقَالُوا يَا أَيُّهَا السَّاحِرُ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ إِنَّنَا لَهُمْتَدُونَ (٤٩) فَلَمَا كَشْفُنَا عَنْهُمُ الْعَذَابِ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ (٥٥) وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلْيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الْأَنْهَادُ تَجْوِي مِن تَحْتِي أَفَلَا تُبْصِرُ وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلْيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الْأَنْهَادُ مُعْرَى مِن تَحْتِي أَفَلَا تُبْصِرُ وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الْأَنْهَارُ تَخْوِي مِن تَحْتِي أَفَلَا تُبْصِرُ وَنَا (٥٥) أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَذَا الَّذِي هُو مَهِينٌ وَلَا يَكُونُ وَتَهُ مُعْلَى الْتَقَمُنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَفَنَاهُمُ وَاللَّهُ مُ لَكُونُ وَمُنَا لَالْوَقِي عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِّن ذَهِبِ أَوْ جَاء مَعَهُ الْمُلَائِكُهُ مُقَافِرَقُنَاهُمُ وَالْعَلَى الْمُعْرَفُونَ النَّقَمُنَا مِنْهُمْ فَأَغُونُ الْعَرْفَى الْمَعْرَاقِ وَمُنَاهُ لِلْآخِرِينَ (٥٥) فَلَا التَقَمَّمُنَا مِنْهُمْ فَأَغُونُ الْعَلَالُولِلْ عَرِينَ (٥٥).

فرعون غرق ليس لأن الله كتب عليه الغرق مسبقاً لكفره، ولكنه غرق لأنه تبع موسى وبني



إسرائيل داخل الماء الذي انفرج لفترة. ولو لم يلاحق بني إسرائيل وبقي في قريته لما غرق، وعاش ومات كافراً دون أن يسلط عليه عذاب دنيوي يهلكه.

# منطق الكفر واحد في كل زمان

فرعون يطلب من موسى إثبات أنه رسول: " فَلَوْلا أَلْقِيَ عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِّن ذَهَبٍ أَوْ جَاء مَعَهُ الْمُلَائِكَةُ مُقْتَرِنِينَ" برغم أن موسى أعطي تسع آيات، لكنها كلها لم تقنع فرعون برسالة موسى. وطلب فرعون طلب تكرر مع رسل آخرين، ومنهم الرسول محمد الذي طلبت منه قريش نفس الطلب، كما تخبرنا سورة بني إسرائيل: أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن نَّخِيل وَعِنَبِ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلالهَا تَفْجِيرًا (٩١) أَوْ تُسْقِطَ السَّمَاء كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْتِي بِاللهَ وَالْمَلائِكَةِ قَبِيلاً (٩٢) أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِّن زُخْرُفِ أَوْ تَرْقَى فِي السَّمَاء وَلَن نُؤْمِنَ لِرُقِيكَ حَتَّى نُنْزَل عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَوُهُ قُلُ سُبْحَانَ رَبِّ هَلْ كُنتُ إِلاَ بَشَرًا رَسُولاً (٩٣).

ولو استجيبت طلبات فرعون وقريش فسيبررون بقاءهم على الكفر بتبريرات أخرى، فامتناعهم ليس لغموض الحق ولكن تمسكاً بالموروث.

## قريش تجادل الرسول حول ما ذكر القرآن عن عيسى

(الآيات:٥٧-٩٥) أول ذكر في القرآن لحمل وولادة عيسى وردت في سورة مريم، وبرغم أن الآيات موجهة لبني إسرائيل إلا أن الرسول قرأ السورة على قريش، كعادته كلما نزل عليه الوحي. فأحدثت تساؤلاً عندهم، تخبرنا به هذه السورة في قوله: وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثْلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ (٥٧) وَقَالُوا أَالْهِتُنَا خَيْرٌ أَمْ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلاً بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ (٥٨) إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدٌ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلاً لِّبَنِي إِسْرَائِيلَ (٩٥).

وجدال قريش ليس لبيان الحق ولكن لمحاولة دحضه وإثبات كذب الرسول. والآيات دليل على أن قريشاً لم تكن تعرف عن النصرانية ولا عن عيسى شيئاً. ومن باب أولى أنها لم تكن تعرف شيئاً عن «المسيحية» وهو ما يؤكد أن ورقة ابن نوفل شخصية مختلقة.

## لن يرسل لقريش ملائكة

(الآيات: ٦٠-٦٢) تخاطب قريشاً وترد على طلبهم إرسال ملائكة للتصديق برسالة محمد، وتقول إن الله قادر على ذلك ولكنه لن يحدث. فمن شاء فليؤمن بها يسمع من القرآن، ومن



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والخاطب

شاء فليكفر: وَلَوْ نَشَاء جَعَلْنَا مِنكُم مَّلائِكَةً فِي الْأَرْضِ يَخْلُفُونَ (٦٠) وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا عَّتَرُنَّ بِهَا وَاتَّبِعُونِ هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ (٦١) وَلَا يَصُدَّنَّكُمُ الشَّيْطَانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ (٦٢). ثم تنحول السورة للحديث عن بنى إسرائيل:

## موقف بني إسرائيل من عيسي

وَلَمَّا جَاء عِيسَى بِالْبَيِّنَاتِ قَالَ قَدْ جِثْتُكُم بِالْحِكْمَةِ وَلِأُبَيِّنَ لَكُم بَعْضَ الَّذِي تَخْتَلِفُونَ فِيهِ فَاتَّقُوا اللهَّ وَأَطِيعُونِ(٦٣) إِنَّ اللهَّ هُوَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ(٦٤) فَاخْتَلَفَ الْأَخْزَابُ مِن بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ عَذَابِ يَوْم أَلِيم(٦٥).

والآيات دليل على أن عيسى لم يأت برسالة خاصة ولكنه جاء فقط ليبين لبني إسرائيل ما اختلفوا فيه مما ورد في التوراة. ودليل على أن من اختلف في أمر عيسى كانوا ممن جاء بعد موته ولم يروه، وفيهم ولدت فكرة تأليهه أو اعتباره ابناً لله أو ثالث ثلاثة.

# الخطاب لقريش عما سيكون يوم القيامة مع صور مجازية حسية لنعيم الجنة

هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْتِيَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (٦٦) الْأَخِلَاء يَوْمَئِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوٌ إِلَّا الْمُتَقِينَ (٦٧) يَا عِبَادِ لَا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلَا أَنتُمْ تَخْزُنُونَ (٦٨) الَّذِينَ آمَنُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ (٦٩) ادْخُلُوا الْجُنَةَ أَنتُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ ثُحْبَرُونَ (٧٧) يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ وَكَانُوا مُسْلِمِينَ (٩٦) ادْخُلُوا الْجُنَةَ أَنتُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ ثُحْبَرُونَ (٧٧) يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِن وَكَانُوا مُسْلِمِينَ وَأَنْتُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٧٧) وَيَلْكَ مِن وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ (٧٧) وَيَلْكَ الْجُنَةُ اللّهَ عَلَى اللّهُ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ (٥٧) وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ اللّهُ عَلَيْهِمُ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ (٥٧) وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِينَ كَانُوا هُمُ الظَّلْلِينَ (٧٧) وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَكُونَ كَانُوا هُمُ الظَّلْلِينَ (٧٥).

الساعة تأتي بغتة، لأن الميت تتوقف ذاكرته عن التسجيل ومتى ما قامت القيامة فسيشعر أنه للتو مات.

الأخلاء المعني بهم هنا قريش الذين يتفقون على رفض الدعوة، وهذه العلاقة الودية بينهم في الدنيا ستنقلب يوم القيامة لعداء، لأن كل واحد سيلوم الآخر على تزيين الكفر له وتشجيعه على رفض الحق.

الجنة تكون بالإيهان (بدعوة الإسلام) والعمل الصالح معاً.



أزواج المؤمنين مثلاؤهم في اتباع الحق، وليس المعنى الزوج والزوجة.

الدين خيار شخصي ومن يدخل النار فهو الذي اختارها بنفسه ولنفسه.

# وقفة مع آية

وَنَادَوْا يَا مَلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ(٧٧).

بعض المسلمين يقرأون الآية: «ونادوا يا مالك» وكأن المشركين ينادون أحد الملائكة واسمه مالك. لأن كتب التفسير ظنت أن الآية تتحدث عن ملك من الملائكة اسمه مالك، ولم يعد هناك مكان لأي احتمال آخر.

ولفظ «ملك» في الآية كتب بدون مد وبثلاثة حروف فقط وليس «مالك». لكن هذا لا يكفي للقول إن الآية يجب أن تقرأ «ملك»، لأن هناك الكثير من الألفاظ التي كتبت في المصحف بدون مد، وكان يجب أن تكتب بمد، ومن ذلك: «الملئكة».

لكن هناك قرينة أخرى على أنه يجب قراءتها "ملك" وهي: أن النار لا يقوم على تشغيلها وإدارتها مخلوقات حية (ملائكة) لأن كل المخلوقات الحية خلقت في الدنيا ويوم القيامة تبعث لتحاسب وتلقى مصيرها في جنة أو نار، مثل كل المخلوقات الدنيوية بمختلف أنواعها وأماكنها من الكون، ولن يكلف أحد من مخلوقات كون الدنيا بالعمل يوم القيامة. والمفسرون قرأوا "مالك" لأنهم اعتبروه خازن جهنم والمسئول عنها، كما سبق وذكرنا. وكأن لجهنم موظفاً مسئولاً عنها ويقوم عليها. وهو تخيل بشري لما هو معروف لديهم، فنار المجوس التي في معابدهم يقوم عليها شخص يتولى تزويدها بالحطب وتنظيف الرماد وكافة أعمال الصيانة. والمفسر الذي قال بأن لنار جهنم خازناً لابد أن له خلفية مجوسية، فتخيل أن النار مثل نار المجوس ولكن بحجم أكبر".

وحتى لو كان «مالك» يعني «ملك» كواحد من الملائكة، فذلك يعود إلى أن الآيات تخاطب قريشاً بها يفهمون ويتصورون. وتقول لهم حتى لو طلبتم من الملائكة المكلفين بالنار أن يسألوا الله أن يخرجوكم فلن تخرجوا من النار. ليس لأن هناك ملائكة يقومون على النار،

الاستاذ عبد الرحمن أسعد أبو حرم المدقق اللغوي لهذا الكتاب يفول: أن قوله تعالى (وَنَادُوا يَا مَلِكُ لَيَقْضِ عَلَمُنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِثُونَ) جاء على السنة المعذبين في النار وهو مجاز. أو أن ما قالوه ليس صحيحاً، فهم يتصورون أن لجهنم مالكاً وحزنة.
 فأجابهم الله وانهم ماكثون الأنه قانون حتمى.



١ انظر فقرة: الملانكة / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

ولكن لأن قريشاً تتصور أنه سيكون هناك ملائكة. وإلا فالنار ستعمل بموجب قوانين يقدرها الله ولن يكون هناك حاجة لمخلوقات تدير وتشغل النار، وتقوم على صيانتها، لأن كل خلق الله في الدنيا والآخرة يقوم على قوانين ولا يقوم الكون على إدارة مخلوقات حية. والحديث هنا مجازي تصويري مثل تصوير جهنم وكأنها تتحدث، كها ورد في سور سابقة.

وتختم السورة بمخاطبة قريش:

لَقَدْ جِئْنَاكُم بِالْحُقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ (٧٨) أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً فَإِنَّا مُبْرِمُونَ (٧٩) أَمْ يَجْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُم بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْمِمْ يَكُتُبُونَ (١٨) قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَابِدِينَ (١٨) سُبْحَانَ رَبِّ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبِّ الْعَرْشِ عَبَّ يَصِفُونَ (٨٢) فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّى يُلَاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ (٨٣) وَهُو الَّذِي يَصِفُونَ (٨٨) وَنَبَارَكَ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمْ وَعِلْهُ السَّهَاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٨٥) وَلَا يَمْلِكُ النَّيهَ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمْ وَعِلْهُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٨٥) وَلَا يَمْلِكُ اللَّهُ عُونَ مِن وَاللَّهُ مُنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ اللهُ وَهُو اللَّذِي يَوْمُنُونَ (٨٨) وَلَا يَمْلِكُ اللَّهَا لَيْنَ مَن عَلَمُونَ وَمَا بَيْنَهُمْ وَقُلْ سَلَامٌ وَلِي الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ (٢٨) وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ وَقُلْ سَلَامٌ فَلَاءَ يَوْمُ لَونَ (٨٨) فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَامٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (٨٨).

ومخاطبة قريش في الآيات تبدأ بتحذيرهم من أن الساعة قريبة جدا، لأن كل من مات فسيشعر أنه بعث بعد لحظات، لأن ذاكرته ستتوقف عن تسجيل الوقت. وعندما تقوم الساعة فسيفرح المؤمنون، لأنهم دخلوا الجنة.

يلي ذلك تقديم صور حسية لنعيم الجنة، ووعيد للكفار بالنار.

الآية (٧٦) تؤكد أن الإنسان هو من يختار طريقه للإيهان أو الكفر، وليس هناك قدر مسبق، وهذا متوافق مع عدل الله المطلق. والآية (٧٨) تقول إن الحق سمعته قريش لكنها اختارت الكفر.

الآية (٨٠) صورة حسية أخرى تصور آلية تسجيل الأعمال وكأن من يقوم بها مخلوقات حية أو كلهم الله بهذا: « أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُم بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُتُبُونَ »، بدل أن تقول الآية إن الآلية في النفس ستسجل كل ما يصدر من الإنسان.

الآيات (٨١-٨٣) ترد على قريش التي تقول إن الملائكة بنات الله، مخاطبة الرسول: قل لهم



إنه على افتراض أن لله بنات كما تزعمون فسكون أول من يعبده، وهو افتراض لا وجود له. وتقول الآيات للرسول دعهم يخوضوا ويلعبوا «كناية عن إعراضهم عن الآخرة واهتمامهم بالدنيا» حتى يلاقوا يومهم الذي يوعدون «القيامة».

الآيات (٨٤-٨٩) دعوة عقلانية. وقوله: «وهو الذي في السماء إله وفي الأرض إله» كناية تعني أنه لا يخفى عليه شيء من خلقه، ولا تعني تعدد الآلهة، كما لا تعني أنه يتنقل سبحانه وتعالى داخل الكون الذي خلق.

والآية الأخيرة تظهر أن الضغوط على الرسول تزايدت وذلك لأنها تأمره أن يصفح عن تجاوزات قريش نحوه.

#### (۱۰)غافر

نزلت في وقت تزايدت الضغوط على الرسول ومن آمن معه، ولابد أن هذا بسبب تغير حدث في الساحة. وبها أن القرآن تحول في هذه المرحلة من مخاطبة قريش فقط إلى مخاطبة كل الناس، وبني إسرائيل، والمستضعفين في مكة، فلابد أن الدعوة لاقت قبولاً بين أناس من خارج مكة ومن بني إسرائيل يثرب، ومن داخل مكة بين المستضعفين، وهذا مقلق لقريش. فدخول العبيد والموالي الإسلام يعني شل الخدمات في مكة، كونهم يقومون بكل الأعهال الخدمية. وإيهان أناس من خارج مكة يعني تمدد الإسلام وقوة لمحمد ومن معه قد يؤدي لخروجه عن سيطرة قريش. وكلا الحالين يمثلان تطوراً لا يرضي قريشاً بل يزعجها ويسبب لها الهيجان. وهو ما تُرجم على شكل مضايقات وسخرية لمن أسلم، ومحاولات لمنع والسورة قريشاً، وبنى إسرائيل، والمستضعفين، كما سنرى.

وبداية السورة تؤكد على أن القرآن – أداة التبليغ – وحي من الله، كها في بدايات سور سابقة: حم(١) تَنزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهَّ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ(٢) غَافِرِ الذَّنبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ إِلَيْهِ الْمُصِيرُ(٣).

الله جل وعلا يغفر ذنوب التائب ولكنه شديد العقاب لمن يستمر بالمعصية، ولا تغفر الذنوب بالدعاء وحده وبدون توبة\.



انظر فقرة: التوبة / قسم تشريعات من القرآن.

# قريش تنشط في جدال الرسول

مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ اللهَّ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَا يَغْرُرُكَ تَقَلُّبُهُمْ فِي الْبِلَادِ(٤).

الآية تشير إلى نشاط قريش في جدال الرسول كلما حاول تلاوة القرآن عليهم أو على غيرهم، في محاولة لتعطيل الدعوة والتشويش عليها وصد الناس عنها. وهذا نشاط جديد، ظهر بعد تحول المخاطب لغير قريش في المرحلة الخامسة للدعوة في مكة.

(الآية:٥) تقول لمحمد إن جدالهم وصدهم غيرهم عن الاستماع لك، حدث لرسل قبلك: كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالْأَخْزَابُ مِن بَعْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلْحَقَّ فَأَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ(٥).

والجدال وسيلة كل أتباع الموروث ضد كل من ينادي بالعودة للدين الحق وترك الموروث أو نقده. وشبيه به جدال من يتمسك بالموروث لصد أي نقد لكتب التراث الديني. والجدال لا يهدف للتعرف على الحق بل يسعى لإظهار المدافع عن الحق وكأنه ضال حاد عن الصواب وأن التمسك بالموروث والمذهبية هو الحق.

(الآيات: ٦-١٢) وعيد للكافر ووعد للمؤمن بأسلوب مجازي يصور مخلوقات تحمل العرش تدعو الله أن يغفر للمؤمنين ويدخلهم الجنة. وبطبيعة الحال دخول الجنة بالإيان والعمل الصالح وليس بدعوة من مخلوق، أيا كان هذا المخلوق: وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبَّكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُ وا أَنَّهُمْ أَصْحَابُ النَّارِ (٦) الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلِّ شَيْءٍ رَّحْةً وَعِلْماً فَاغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الجُحِيمِ (٧) رَبَنَا وَأَذْخِلُهُمْ جَنَاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدَمُّهُم وَمَن تَقِ السَّيِنَاتِ يَوْمَئِدُ فَقَدْ رَحِتَهُ وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (٩) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادُونَ وَمَن تَقِ السَّيِنَاتِ يَوْمَئِدُ فَقَدْ رَحِتَهُ وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (٩) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنَاوَنُونَ وَمَن تَقِ السَّيِنَاتِ يَوْمَئِدُ فَقَدْ رَحِتَهُ وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (٩) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادُونَ وَمَن تَقِ السَّيِنَاتِ يَوْمَئِدُ فَقَدْ رَحِتَهُ وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (٩) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنَاوَنُونَ وَمَن اللَّهُ الْمَعَى مَا الْعَلْمُ وَالْمَوْرُ الْعَظِيمُ (٩) إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا يُنَاوَدُنَ الْمُعَلِيمُ اللَّيْمِ وَمُعَالِقُونُ الْعَلْمُ وَالْمَوْرُ الْعَظِيمُ (٩) إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادُونَ وَمَن اللَّهُ وَحُدَهُ وَلَوْلَ إِلَى خُرُوجِ مِّ سَبِيلِ (١١) ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِذَا وُعِيَ الللَّ وَحْدَهُ وَلَيْ الْمُعْمِ وَان يُشْرَعُمُ وَإِن يُشْرَعُهُ وَإِن يُعْرَفِي اللَّهُ الْمَعْمِولُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ إِلَى الْمُولِي الْمَوْمُولُ الْمَوْمُ وَان يُشْرَعُهُ إِلَى الْمُؤْدُ الْعَلِي الْمُولِي اللَّهُ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ وَان يُشْرَعُونَ الْمَوْمُ وَان يُولُونَ وَان يُشْرَعُهُ وَان يُعْرَعُونَ الْمُولُ وَمُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْدُ الْمُعْلِقُ الْمُؤْدُ الْمُعْلِقُ الْمُؤْدُ الْمُولُ الْمُؤْدُ الْمُولُولُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُولُولُ الْمُؤْدُ الْمُولُ اللَّهُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُولُولُ الْمُؤْدُ الْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْدُ الْمُؤْدُ الْمُولُقُ الْمُؤْدُ ال

والقول بأن هناك من يحمل عرش الرحمن، وكأنه عبارة عن كرسي، فهو تعبير مجازي. لأن



الرحمن ليس له كرسي يجلس عليه، ولا يستعين بخلقه ليخدموه'.

واستغفار الذين يحملون العرش من باب التمني، وإلا فالله لن يغفر لبشر بسبب استغفار مخلوقات أخرى له. لأن الله جل وعلا لا يتعامل بالعواطف، لدرجة أن دعاء بعض المخلوقات لبعض قد يحمله على تغيير موقفه ومغفرته لمذنب لا يستحق الغفران. تعالى الله عن ذلك علواً كبراً.

المغفرة تكون لمستحقها، ومستحقها هو من لا يقع في الكبائر، أو يقع في واحدة جهلاً ثم يتوب حالاً ولا يعود لكبيرة مدى الحياة، والمغفرة تكون للكافر لو أسلم.

والآية (١١) تقول: «قَالُوا رَبَّنَا أَمَتَنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاغْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَبِيلِ».

الحياة مرتين واضحة: واحدة حياة الدنيا، والثانية يوم القيامة. والميتة الأولى هي الانتقال من الدنيا للآخرة، والميتة الثانية قد تعني ميتة معنوية بالضلال والكفر. فالموت قد يعبر عنه مجازاً عن الضلال، والحياة قد يعبر بها عن الهدى، مثل قوله تعالى: كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللهِ وَكُنتُمْ أَمُواتاً فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُعِيكُمْ ثُمَّ يُعِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢٨) البقرة.

فَآية البقرة جاءت مخاطبة المنافقين الذين آمنوا (حياة) ثم كفروا (ماتوا)، وهذا سياقها: الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللهَّ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُّ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولَـئِكَ هُمُ الْحَاكِمُ وَنَ(٢٧) كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللهِّ وَكُنتُمْ أَمْوَاتاً فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ(٢٨) البقرة.

# وعد للمؤمنين القلة في مكة، ووعيد لقريش ودعوة عقلانية

هُو الَّذِي يُرِيكُمْ آيَاتِهِ وَيُنزَّلُ لَكُم مِّنَ السَّمَاءِ رِزْقاً وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ(١٣) فَادْعُوا اللهَّ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ (١٤) رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ لِيُنْذِرَ يَوْمَ التَّلَاقِ (١٥) يَوْمَ هُم بَادِزُونَ لَا يَخْفَى عَلَى اللهَّ مِنْهُمْ شَيْءٌ لَمِّ الْمُلْكُ الْيَوْمَ للهَّ الْوَاحِدِ الْفَقَارِ (١٦) الْيَوْمَ ثُجْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ لَا ظُلْمَ الْيَوْمَ إِنَّ اللهَّ مَرِيعُ الْجُسَابِ (١٧) وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْآزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْخَنَاجِرِ كَاظِمِينَ مَا لِلظَّالِينَ مِنْ مَرِيعُ الْخَنْوِقُ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ (١٩) وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْآغَيْنِ وَمَا كُنْفِي الصَّدُورُ (١٩) وَاللهُ يَقْضِي بِالْحَقِّ مِيا اللهَّوْمِ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللله



وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَقْضُونَ بِشَيْءٍ إِنَّ اللهَّ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (٢٠) أَوَ لَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَآثَاراً فِي الْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللهَّ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ اللهَّ مِن وَاقِ (٢١) ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ اللهُ إِنَّهُ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعِقَابِ(٢٢).

نخاطبة المسلمين يعني أن أعدادهم في مكة كثرت، وهذا ناتج عن دخول بعض المستضعفين الإسلام.

الآية: (١٧) دليل على أن الحساب سيكون بناءً على سجل الأعمال، وبآلية، ولا يخضع للعواطف، وهو ما تؤكده الآية: (٢٠) بالقول إن قضاء الله يوم القيامة سيكون بالحق. والحق يعني أن كل نفس بها كسبت رهينة، فمن آمن وعمل صالحاً فله الجنة، ومن أمن ولم يعمل أو عمل ولم يؤمن فله النار لأنه هو من اختارها. ويمكن الرجوع لفقرة الروح في قسم مفردات من القرآن.

# حديث عن موسى وفرعون يتخلله مواضيع أخرى

(الآيات: ٢٣-٤٦) عموماً تتحدث عن موسى وفرعون، وهي موجهة لبني إسرائيل. كما أنها تعطي أمثلة لواحد من أساليب القرآن وذلك بالحديث عن عدة مواضيع في نفس الوقت وبشكل متداخل. بحيث تتحدث الآيات عن موضوع ثم تنتقل لموضوع آخر، ثم تعود للموضوع السابق ثم تتحدث عن موضوع ثالث...وهكذا:

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُّبِينِ (٢٣) إِلَى فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُوا سَاحِرٌ كَذَّابٌ (٢٤) فَلَيَّا جَاءهُم بِالحُقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُوا اقْتُلُوا أَبْنَاء الَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ وَاسْتَحْيُوا نِسَاءهُمْ وَمَا كَيْدُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ (٢٥) وَقَالَ فِرْعَوْنُ ذَرُونِي أَقْتُلُ مُوسَى وَلْيَدْعُ رَبَّهُ إِنِّي أَخَافُ أَن يُبَدُّلَ وِينكُمْ أَوْ أَن يُطْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ (٢٦) وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبُكُم مِّن كُلُّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْجُسَابِ (٢٧) وَقَالَ رَجُلٌ مُّؤْمِنٌ مِّنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكُنتُمُ إِيهَانَهُ آتَقْتُلُونَ كُلُّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْجُسَابِ (٢٧) وَقَالَ رَجُلٌ مُّؤْمِنٌ مِّنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكُنتُمُ إِيهَانَهُ آتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَن يَقُولَ رَبِّيَ اللهَ وَقَدْ جَاءكُم بِالْبَيَّنَاتِ مِن رَبَّكُمْ وَإِن يَكُ كَاذِباً فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ رَجُلاً أَن يَقُولَ رَبِّيَ اللهَ وَقَدْ جَاءكُم بِالْبَيَّنَاتِ مِن رَبَّكُمْ وَإِن يَكُ كَاذِباً فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّ اللهَ لَا يَهُونَ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَابٌ (٢٨) يَا قَوْم لَكُمُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ (٢٩) وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْم إِلَى اللهَ إِلَى مَا أُرِيكُمْ إِلَّا اللهِ عَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا اللهُ وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْم إِلَيْ أَخُولُ عَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا اللهُ فِي وَمَا أَهُولِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ (٢٩) وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمٍ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم مِّلْلُ



يَوْمِ الْأَحْزَابِ(٣٠) مِثْلَ دَأْبِ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَالَّذِينَ مِن بَعْدِهِمْ وَمَا اللهُ يُرِيدُ ظُلْماً لُلْعِبَادِ(٣١) وَيَا قَوْم إِنِّي أَخَافُ عَلَٰيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ(٣٢) يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمَ مِّنَ اللهَّ مِنْ عَاصِم وَمَن يُضْلِل اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ(٣٣) وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكَّ مَّا جَاءكُمْ بِهِ حَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَكَ اللهُ ّمِن بَعْدِهِ رَسُو لا كَذَلِكَ يُضِلُّ اللهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُّونَابٌ (٣٤) الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللهَ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَاهُمْ كَبُرَ مَقْتاً عِندَ اللهَّ وَعِندَ الَّذِينَ آمَنُوا كَذَلِكَ يَطْبُعُ اللهُ عَلَى كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرِ جَبَّارٍ (٣٥) وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا هَامَانُ ائِنَ لِي صَرْحاً لَّعَلِّي أَبْلُغُ الْأَسْبَابَ(٣٦) أَسْبَابَ السَّيَاوَاتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِّي لَأَظُنُّهُ كَاذِباً وَكَذَلِكَ زُيِّنَ لِيَوْعَوْنَ سُوءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ السَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابِ (٣٧) وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْم اتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشَادِ(٣٨ُ) يَا قَوْم إِنَّمَا هَذِهِ الْحُيَّاةُ الدُّنُيَّا مَتَاعٌ وَإِنَّ الْآخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَادِ(٣٩) مَنْ عَمِلَ سَيَّتَةً فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَمَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِّن ذَكَرِ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَئِكَ يَدْخُلُونَ الجُنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابِ(٤٠) وَيَا قَوْم مَا لِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجَاةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ (٤١) تَدْعُونَنِي لِأَكْفُرَ بِاللَّهَ وَأَشْرَكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِيَّ بِهِ عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَزِيزِ الْغَفَّارِ(٤٢) لَا جَرَمَ أَنَّهَا تَدْعُونَنِي إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعْوَةٌ فِي الدُّنْيَا وَلَا فِي الْآخِرَةِ وَأَنَّ مَرَدَّنَا إِلَى اللَّهَ وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ (٤٣) فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأُفُوَّضُ أَمْرِي إِلَى اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ(٤٤) فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيِّئَاتِ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ (٤٥) النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوّاً وَعَشِيّاً وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ(٤٦).

المؤسف هو أن سلف المفسرين والمحدثين قالوا إن الآية: (٤٦) دليل على عذاب القبر، برغم أن الآيتين تتحدثان عما سيكون بصيغة ما كان. فمؤمن آل فرعون سيقيه الله سيئات ما مكروا وسيحيق بآل فرعون سوء العذاب وسيعرضون على النار وسيدخلونها يوم القيامة وليس قبلها، لأنه لا عذاب قبل الحساب. ولأن الموت يعني خول النفس ولا يمكن أن تشعر بثيء أو تكون في حالة نشطة بعد الموت، لأن الجسد الذي يحملها تحلل وانتهى ولم يعد باستطاعته حملها. والنفس لا يمكن أن تكون نشطة (حية) خارج حاملها. ولن تعود للنشاط (الحياة) إلا يوم القيامة حيث يخلق الله لها حاملاً جديداً.

وهذا بعض ما سبق ونشر على الفيس بوك حول هذا الموضوع: ورد في سورة غافر ضمن الحديث عن فرعون، ما يلي: فَوَقَاهُ اللهِّ سَيِّنَاتِ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ.



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والخاطب

النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوَّا وَعَشِبًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَذْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ. (غافر: ٤٥-٤٦) إِلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُوْلَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا (٢٠) جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدَ الرَّحْنُ عِبَادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَأْتِيَا (٢١) لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا إِلَّا سَلَاماً وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيّاً (٢٢) تِلْكَ الْجُنَّةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ وَقِيّاً (٢٣) مريم.

إذاً، قوله عن آل فرعون إنهم يعرضون عليها غدواً وعشياً، وعن أهل الجنة بكرة وعشياً، لتقريبها من ذهن القارئ فقط، ليقول إن عذاب آل فرعون ونعيم أهل الجنة مستمر. ويعرضون على النار تعني في القرآن يعذبون فيها، ومن ذلك قوله تعالى: وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَهَا لَهُ مِن وَلِيَّ مِّن بَعْدِهِ وَتَرَى الظَّالِينَ لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلْ إِلَى مَرَدًّ مِّن سَبِيلٍ. وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ الذُّلِّ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيٍّ وَقَالَ الَّذِينَ مَنْ الذُّلِ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيٍّ وَقَالَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ الظَّالِينَ فِي عَذَابِ آمَنُوا إِنَّ الظَّالِينَ فِي عَذَابٍ مَتَّ الشَّورِينَ اللَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلَا إِنَّ الظَّالِينَ فِي عَذَابٍ مُتَّتِم (الشورى: ٤٤-٤٥).

فيعرضون عليها تعني يعذبون فيها، ومتى عرض الكافر على النار فلن يخرج منها. كما أن ظنهم أن «غدواً وعشياً» تعني أنهم مازالوا في الدنيا غير صحيح، بشهادة القرآن الذي يخبرنا عن أهل الجنة يوم القيامة بقوله: إِلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةُ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئاً (۱۰) جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدَ الرَّحْنُ عِبَادَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَأْتِيَاً (۱۰) لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُواً إِلَّا سَلَاماً وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيّاً (۱۲) تِلْكَ الجُنَّةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيّاً (۱۳) مريم.

فأهل الجنة لا يسمعون فيها لغوا ولهم رزقهم بكرة وعشياً، مع أن الجنة ليس فيها بكرة ولا عشياً، لأنه ليس فيها شمس، وليل ونهار: مُتَكِئِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكِ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْساً وَلَا زَمْهَرِيراً(١٣) الإنسان.

إذا، قوله عن آل فرعون إنهم يعرضون عليها غدواً وعشياً، وعن أهل الجنة بكرة وعشياً، لتقريبها من ذهن القارئ فقط، ليقول إن عذاب آل فرعون في النار ونعيم أهل الجنة مستمر.



## مخاطبة مستضعفو مكة

نتوجه الآيات إلى مستضعفي مكة الذين بقوا على كفرهم تبعاً لسادتهم «كبراء قريش: وَإِذْ يَتَحَاجُّونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضَّعَفَاء لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعاً فَهَلُ أَنتُم مُّغُنُونَ عَنَّا نَصِيباً مِّنَ النَّارِ (٤٧) قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلِّ فِيهَا إِنَّ اللهَّ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ (٤٨) وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخِزَنَهِ جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُحَفِّفُ عَنَّا يَوْماً مِّنَ الْعَذَابِ(٤٩) قَالُوا أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِالْبَيْنَاتِ قَالُوا بَلَى قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاء الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ (٠٠).

والآيات تصور ما سيكون عليه حالهم يوم القيامة، إن لم يؤمنوا، تصويراً مجازياً. وإلا فالنار لبس لها خزنة (عمال) يقومون على تشغيلها ومراقبة عملها فكل شيء في خلق الله جل وعلا يسير وفق قوانين ثابتة ولا تحتاج لمخلوقات تديرها. وقد مر بنا آية مشبهة في سورة الزخرف وهي الآية (٧٧).

## النصر لمن آمن

(الآيتان:٥١-٥٢) تؤكد أن النصر في النهاية للرسل ومن آمن: إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الحُيَّاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ(٥١) يَوْمَ لَا يَنفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ(٥٢).

والخطاب موجه للرسول ومن آمن معه، مما يشير إلى أنهم يتعرضون للأذى من قريش، والآية تشد من أزرهم وتعدهم بالنصر ليصبروا على المحن. والإخبار هنا عن النصر لا يعني أن الله جل وعلا سيتدخل في تحويل الأوضاع، ولكن الآيات تتحدث بها يعرف بالضرورة. فمحمد أرسل لكل الناس وسيتكاثر المسلمون. ولو دخلوا في حرب مع الكفار فسيكسبون الحرب في النهاية ولو خسر وا بعض المعارك. لأنه سيكون لديهم دافع وحماس وعقيدة، بينها الكفار يحاربون حمية. إضافة إلى أن تعداد المسلمين سيزداد وتقل أعداد الكفار. أما نصر الله لرسل سابقين، فتمثل بنجاة الرسول ومن آمن، وهلاك الكفار بكوارث طبيعية.

## عود للحديث عن موسى وبني إسرائيل

وَلَقَدُ آتَيْنَا مُوسَى الْهُدَى وَأَوْرَثُنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ(٥٣) هُدًى وَذِكْرَى لِأُولِي الْأَلْبَابِ(٥٤).



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

### مخاطبة الرسول

ثم تعود السورة لمخاطبة الرسول: فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِّ حَقٌّ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ وَسَبَّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيُّ وَالْإِبْكَارِ(٥٥).

ووعد الله المذكور في الآية هو الوعد بالنصر للرسول ومن آمن الذي ورد في الآية (٥١). وكلما أمر الرسول بالصبر والاستعانة بالاستغفار والتسبيح، فهو إشارة لتزايد تعرضه للأذى من قريش.

## استمرار جدال قريش للرسول

(الآية:٥٦) تعود للحديث عن جدال قريش لرسول الله الذي أشارت له سور سابقة: إِنَّ الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللهَّ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَاهُمْ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرٌ مَّا هُم بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِذْ بِاللهَّ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (٥٦).

وقريش بدأت تجادل الرسول في هذه المرحلة الخامسة للدعوة في مكة لعلها تستطيع إظهاره بمظهر الكاذب فينفض الناس من حوله ولا يأتون من خارج مكة للاستماع له والإيمان به.

# مواضيع مختلفة

بقية السورة تتحدث عن مواضيع عدة بشكل متداخل، بحيث تتحدث آية عن موضوع ثم تخرج لآخر ثم لثالث ثم تعود للأول وهكذا:

#### دعوة عقلانية

. لِخَلْقُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (٥٧) وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَلَا الْمُسِيءُ قَلِيلاً مَّا تَتَلَكَّرُونَ (٥٨).

# تأكيد على أن الساعة آتية

إِنَّ السَّاعَةَ لَآتِيَةٌ لَّا رَيْبَ فِيهَا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ (٥٩).

# الدعاء لطلب المغفرة والتوبة وليس لأمور الدنيا

وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ



## دَاخِرِينَ(٦٠)'.

رب العالمين يطلب من عباده أن يدعوه ليس لأمور دنيوية ولكن للتوبة وطلب المغفرة من الذنوب، ومن لا يفعل فكأنه استكبر عن عبادة الله.

## عود للدعوة العقلانية

اللهُّ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِراً إِنَّ اللهَّ لَذُو فَضْلِ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ(٢٦) ذَلِكُمُ اللهُّ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ لَّا إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَأَنَى تُوْفَكُونَ(٢٢) كَذَلِكَ يُوْفَكُ الَّذِينَ كَانُوا بِآيَاتِ اللهَّ يَجْحَدُونَ(٣٣) اللهُّ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللهُّ الْأَرْضَ قَرَاراً وَالسَّمَاء بِنَاء وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُم مِّنَ الطَّيَّبَاتِ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ اللهُّ رَبُّ الْعَالَمِينَ لَهُ الدِّينَ الْحَمْدُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ الْحَمْدُ للهَّرَبُ الْعَالَمِينَ (٢٤) هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ الْحَمْدُ لللَّذِينَ الْحَمْدُ

## عود لمخاطبة الرسول

قُلْ إِنِّ نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَذْعُونَ مِن دُونِ اللهِّ لَمَّا جَاءِنِيَ الْبَيِّنَاتُ مِن رَّبِي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالِمِينَ(٦٦).

## عود للدعوة العقلانية

هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطُفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلاٌ ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخاً وَمِنكُم مَّن يُتَوَفَّ مِن قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا أَجَلاً مُّسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ(٦٧) هُوَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ فَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ(٦٨).

الآية (٦٧) تشير إلى خلق السلالات الأولى للإنسان، في قولها: «من تراب». وعن استمرار وجود البشر بالتزاوج والحمل والولادة في بقية الآية.

وتقول الآيات إن من خلق الإنسان من لا شيء قادر على إعادة خلقة للبعث، وهو سبحانه من خلق الحياة وخلق الموت. فالموت بالنسبة لله مرحلة كها أن الحياة مرحلة وليس الموت عدماً.



انظر فقرة: الله لا بتدخل في أمور الدنيا مباشرة / قسم أدلة من القرآن.

## عود للإشارة لجدال قريش للرسول

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهَ أَنَّى يُصْرَفُونَ(٦٩).

وقد سبق ذكره في الآية: (٥٦) وفي سور سابقة. وتتبع ما قالت السور المكية عن جدال قريش في قريش للرسول هو مثال على ما نعني بالسياق بين السور. فالحديث عن جدال قريش في عدة سور يعني أنه مستمر، ولا تؤخذ آيات كل سورة على حدة وكأنه لا علاقة لها بالآيات في السور الأخرى.

# وعيد لقريش مع تقديم صور حسية للعذاب

الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتَابِ وَبِيَمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (٧٠) إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ (٧٧) إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ (٧٧) ثُمَّ قِيلَ لَهُمْ أَبَنَ مَا كُنتُمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ (٧٣) ثُمَّ قِيلَ لَهُمُ أَبَنَ مَا كُنتُمْ تُشْرِكُونَ (٧٣) مِن دُونِ اللَّهَ قَالُوا صَلُّوا عَنَّا بَل لَّا نَكُن تَدْعُو مِن قَبْلُ شَيْئاً كَذَلِكَ يُضِلُّ اللهُ الْكَافِرِينَ (٧٤) ذَلِكُم بِمَا كُنتُمْ تَفْرَحُونَ فِيها فَبِئْسَ مَثْوَى الْمَلَّرِينَ (٧٧).

لاحظ أن الآيات تقول: «إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ (٧١) فِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ». وكأن الأغلال والسلاسل في أعناقهم وكأن يسحبون في الحميم سبق دخولهم النار. مع أن الحميم هي النار. وهذا الأسلوب القرآني جعل البعض يتقعر في تناول بعض الآيات التي استخدمت نفس أسلوب هذه الآيات، واعتبر أن هناك فرقاً بين لفظ وآخر.

# عود لمخاطبة الرسول وتأكيد الوعد له بالنصر

فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهَّ حَقِّ فَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَقَيَنَكَ فَإِلَيْنَا يُوْجَعُونَ(٧٧) وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن فَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهَّ فَإِذَا جَاء أَمْرُ اللهَّ قُضِيَ بِالْحُقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ(٧٨). الآية (٧٧) تؤكد الوعد بالنصر الذي ذكرته الآية (٥) وكررته الآية (٥).

ونفس الآية تؤكد احتمالية قتل أو وفاة الرسول في أي وقت، وهو ما سبق وذكرته سورة الزخرف في الآيات (٤١-٤٢)، فالرسول بشر يسري عليه ما يسري على البشر، ولن



يتدخل رب العالمين فعلياً لمنع قتله لو حاولت قريش قتله.

الآية (٧٨) تؤكد للرسول أن كل الرسل الذين سبقوه لم يؤتوا آيات إلا بإذن الله ومتى شاء، وليست الآيات تعطى لتحقيق رغبة المدعوين للإيان. وهو إشارة لطلب قريش أن يظهر الرسول بعض الآيات لكي يصدقوا أنه رسول لله.

#### عود للدعوة العقلانية

اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَامَ لِلَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ(٧٩) وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ ثَحْمَلُونَ(٨٠) وَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَأَيَّ آيَاتِ اللهَّ تُنكِرُونَ(٨١) أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ فُوَّةً وَآثَاراً فِي الْأَرْضِ فَهَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ(٨٢) فَلَيَّا جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيْنَاتِ فَرِحُوا بِيَا عِندَهُم مِّنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ يِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْوِنُونَ(٨٣) فَلَيَا رَأُوا بَأْسَنَا فَالُوا آمَنَا بِاللهِ وَحُدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَا بِهِ مُشْرِكِينَ(٤٨) فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيهَانُهُمْ لَمَا رَأُوا بَأْسَنَا شُنَّتَ اللهَ النِّي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكَافِرُونَ(٨٥).

لا توبة لمن حضرته الوفاة.

### (۲۲)سبا

الحديث في هذه السورة يتناول جدال قريش للرسول والذي أخذ يتصاعد، لمنعه من توصيل الدعوة للناس، ولتظهره بمظهر الكاذب لصد غيرها عن الاستباع له. ودعوات عقلانية لقريش للتفكير، إضافة لسرد بعض جوانب من تاريخ شخصيات تاريخية من بني إسرائيل.

الْحَمْدُ شَّ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي الْآخِرَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْحَبِيرُ(١).

السورة تبدأ بالحمد لله، كما بدأت سورتا الكهف وفاطر قبلها، وسورة الأنعام التي ستأتي في المرحلة السابعة والأخيرة للدعوة في مكة.



حديث عقلاني عن موقف قريش من الدعوة برغم وضوح الحق وتبريراتهم لرفضها يعلم مَا يَلجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخُرجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعُرُجُ فِيهَا وَهُوَ الرَّحِيمُ الْعَفُورُ (٢) وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتَأْتِينَكُمْ عَالِم الْعَيْبِ لَا يَعُزُبُ الْعَفُورُ (٢) وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتَأْتِينَكُمْ عَالِم الْعَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِنْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَابٍ مَّ مِنْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ اللَّافِي كِتَابٍ مَّينِ (٣) لِيَحْرُ اللَّهُ مِن اللَّهُ عَرِينَ أُولَئِكَ كُمْ عَذَابٌ مِّن رَّجْزِ أَلِيمٌ (٥) وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِي مَن وَبِي اللَّهُ مَن رَجْزِ أَلِيمٌ (٥) وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِي مَن وَبِي اللَّهُ مَن رَجْزِ أَلِيمٌ (٥) وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِي مَا أَنْ الْمَالِقِينَ الْعَلَى اللَّهُ كَذِينَ أَوْلُوا الْمَالِقِينَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ كَنْ مَا يَن اللَّهُ كَلُومُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كَذِيا الْمَعْوَى اللَّهُ عَلَى اللَّه كَذِيا الْمَوْرِينَ الْمُؤْمِقُ وَا الْمَلْ الْمَوْرِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّه كَذِيا الْمَعْوَى الْمُعَلَى اللَّهُ كَلِي اللَّهُ عَلَى اللَّه كَذِيا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَى الْمَعْوَى الْمُعْوَى الْمُوالِقُ اللَّهُ الْمُؤْمِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

الآيات تبين أن تمسك قريش بموروثها (عبادة الأصنام) أعهاها عن الحق (عبادة الخالق) برغم تفاهة الموروث ووضوح الحق، لأن الموروث يعمي البصيرة. ولن تفطن قريش لضلالها وستبقى على الكفر مهها دعيت، متبعة سنة أزلية سارت عليها كل الأمم.

والآية (٣) دليل على أن كل شيء في الكون يسجل مهما صغر.

الآية (٤) الجنة لمن آمن وعمل صالحاً، وليست بالإيمان وحده أو العمل الصالح وحده. الآيات (٧-٨) دليل على أن الموروث يعمي البصيرة فيراه أهله حقاً برغم وضوح بطلانه،

رويرون الحق باطلاً برغم وضوحه. فقريش يعتبرون الرسول كاذباً أو مجنوناً لأنه يقول إن الله الذي خلق الناس سيعيد بعثهم مرة أخرى.

### داوود

(الآيات: ١٠-١٤) تتحدث عن داوود وابنه سليهان، وتظهر كم كانت مملكته قوية وتملك إمكانيات كبيرة بلغة العصر: وَلَقَدُ آتَيْنَا دَاوُودَ مِنَّا فَضْلاً يَا جِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَأَلْنَا لَهُ الْحَدِيدَ(١٠) أَنِ اعْمَلُ سَابِغَاتٍ وَقَدِّرْ فِي السَّرْدِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِيَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ(١١). فالجبال أصبحت مطاوعة له: «أوبي معه» كإشارة إلى مناجم الذهب والحديد والمعادن



الأخرى التي اشتهرت بها مملكته. وأصبحت مملكة صناعية « وَأَلَنَّا لَهُ الْحَدِيدَ أن اعمل سابغات وقدر في السرد».

كها أوتي داوود قدرة على معرفة لغة بعض الطيور.

#### سليمان

وَلِسُلَيُهَانَ الرَّيحَ عُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ وَمِنَ الْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَن يَزِغُ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِفْهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ (١٢) يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن تَحَادِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَانٍ كَالجُوَابِ وَقُدُورٍ رَّاسِيَاتٍ اعْمَلُوا آلَ دَاوُودَ شُكُواً وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ (١٣) فَلَمَّا فَصَيْنَا عَلَيْهِ الْمُوتَ مَا دَهَمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ أَن لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَئِئُوا فِي الْعَذَابِ الْهِينِ (١٤).

الآيات تشير إلى بسط سليمان سيطرته على مناطق شاسعة وتوسع الصناعات في عصره. وكان يعمل له «جن» نوابغ من البشر « يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن تَحَارِيبَ وَمَمَاثِيلَ وَجِفَانِ كَاجُوَابٍ وَقُدُورٍ رَّاسِيَاتٍ». ومن يتقن هذه الحرف عباقرة من البشر، وليسوا من مخلوقات الجان، لأن الجن لا يستطيعون عمل أعمال حسية، ولا يستطيعون حمل الأشياء ولا الإمساك بها ولا يتقنون الحرف، ذلك أنه ليست لديهم أجساد مادية بل هم مخلوقات من طاقة.

(الآية: ١٤) تقول: "فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ المُوْتَ مَا دَهَّمُ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْحِنُّ أَن لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبِثُوا فِي الْعَلَابِ الْهِينِ". قد تشير الآية إلى جانب من شخصية وحياة سليهان. فهو قد مات ولم يقترب منه أحد لأيام، وهذا قد يشير إلى أنه يتسم بالصرامة لدرجة تجعل العاملين معه لا يتجرؤون على الاقتراب منه بدون إذنه. وقد يكون يعيش لوحده - بمعنى أنه لم يكن له أولاد وبنات ونساء - أو أنه اعتاد العيش لفترات دون الاتصال بهم. لأنه لو كان سهل المعشر ولديه أبناء وبنات وزوجة أو زوجات قريبون منه، فلن يموت ويبقى في مكانه وهيئته لعدة أيام دون أن يعلم بموته أحد حتى خر (سقط) بعد أن أكلت منسأته الحشرات والخنافس التي تتغذى على الجثث!.

مثال العديد من المخناف التي لديها القدرة على شم رائحة الجسد الميت والمسارعة بالتهامه، وهثاك انواع من الحشرات
الطائرة ومنها ما يعرف بالذباب الأزرق الذي يضع بيضه على الجئة وسرعان ما يفقس البيض ويبدأ بالتهام اللحم. والآية
تتحدث عن دابة الأرض وهي الخناف التي تدب على الأرض و لا تطير.



## سبأ

لَقَدْ كَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنَتَانِ عَن يَمِينِ وَشِهَالِ كُلُوا مِن رِّزْقِ رَبَّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيَّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ (١٥) فَأَعْرضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَدَّلْنَاهُم بِجَنَّيْهِمْ جَنَّيْنِ بَلْدَةٌ طَيَّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ (١٥) فَأَعْرضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ وَبَدَّلْنَاهُم بِجَنَّيْهِمْ جَنَّيْنِ الْفَرَى أَكُلِ جَمْطٍ وَأَثْلِ وَشَيْءٍ مِّن سِدْرٍ قَلِيل (١٦) ذَلِكَ جَزَيْنَاهُم بِهَا كَفَرُوا وَهَلْ نُجَازِي إِلَّا الْكَفُورَ (١٧) وَجَعَلْنَاهُمْ وَبَيْنَ الْفُرى الْقَرَى الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا قُرَى ظَاهِرَةٌ وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَّيْرَ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِي وَأَيَّاماً آمِنِينَ (١٨) فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِي وَأَيَّاماً آمِنِينَ (١٨) فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَعَادِيثَ وَمَزَّفْنَاهُمْ كُلِّ مُزَقِي إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لَكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ (١٩) وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ مَن شُلْطَانِ إِلَّا لِيَعْلَمَ مَن أَيْلِيسُ طَنَّهُ فَاتَبْعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ (٢٠) وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِّن سُلْطَانِ إِلَّا لِيَعْلَمَ مَن يُولِكُ كَلِيلِيسُ طَنَّةُ فَاتَبْعُوهُ إِلَّا فَرِيقاً مُنَ الْمُؤْمِنِينَ (٢٠) وَمَا كَانَ لَهُ عَلَيْهِم مِّن سُلْطَانِ إِلَّا لِيَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِالْآخِرَةِ عَنَّى هُو مِنْهَا فِي شَكَّ وَرَبُكَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ حَفِيظٌ (٢١).

سبأ اسم للقبيلة أو الشعب، كما هو الحال مع عاد قوم هود، وثمود قوم صالح. وموقع مساكنهم معروف ومازال مسكوناً، ويسمى بمأرب. و(الآية:١٥) تصف المملكة (القرية) وأنها كانت تقع على جانبي وادي يمتد باتجاه من الغرب إلى الشرق.

(الآية: ١٦) تقول إن القرية تعرضت لسيل عرم (فيضانات) قضت على المزارع ولم يتبق إلا شجر الأثل والخمط والسدر. ولعل «الخمط» هو «الحمط» وهو التين الجبلي المعروف في جنوب غرب جزيرة العرب ومازال يلفظ «حمط وحماط». وقد تكون ثهاره تسمى «خطاً» بالخاء ثم تحولت إلى حاء.

(الآية: ١٨) تشير إلى القرى التي قامت قريباً من طريق التجارة القديم الذي ينقل البخور واللبان والبهارات من أقصى جنوب جزيرة العرب مروراً بسباً وعدد من القرى على امتداد الطريق مثل نجران، بيشة، تربة قبل أن يمر الطريق بالقرب من مكة (القرى التي باركنا فيها) ثم يستمر إلى الشام مرورا بيثرب وخيبر وتياء ووادي القرى\. وسميت «قرى ظاهرة» لأنها تقع على أرض أقرب للاستواء، ويمكن رؤيتها من مسافة بعيدة، وليست كالقرى في أعالي الجبال التي تتوارى خلف القمم ولا يكاد المرء يراها إلا عندما يصلها.

## دعوة عقلانية



دُونِ اللهَ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّهَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَمُّمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مَّن ظَهِيرِ (٢٢) وَلَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ حَتَّى إِذَا فُزَّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُوا مِنْهُم مَّن ظَهِيرِ (٢٢) وَلا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقَّ وَهُو الْعَلِيُ الْكَبِيرُ (٣٣) قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ فَلُ اللهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُبِينِ (٢٤) قُل لَا تُسْأَلُونَ عَمَّا أَجْرَهُنَا وَلا نُسْأَلُ عَمَّا يَعْمَلُونَ (٣٥) قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَهُوَ الْفَتَّاحُ الْعَلِيمُ (٢٦) قُلْ أَرُونِي الَّذِينَ أَلْحَقْتُم بِهِ شُرَكًاءَ كَلَّا بَلْ هُو اللهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٢٧) وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَّة فَلْ أَرُونِي الَّذِينَ أَوْلَكُمْ مَلِيَالًا لِكَالَ إِلَّا كَافَةً لَا اللهَ عَلَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمُ لَا نَشَالًا خِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَفْدِمُونَ (٢٥).

(الآية: ٢٨) دليل على أن محمداً رسول لكل الناس.

### مخاطبة المستضعفين

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَن نُّؤُمِنَ بِهَذَا الْقُرْآنِ وَلَا بِالَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ الْقَوْلَ يَقُولُ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا أَنَحُنُ صَدَدْنَاكُمْ عَنِ الْهُتَى بَعْدَ إِذْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ (٣١) قَالَ الَّذِينَ اسْتَضْعِفُوا اللَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا اللَّذِينَ السَّتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ جَاكُنَا الْأَغْلَالَ وَالنَّهَارِ وَالنَّهُ اللَّذِينَ الْمُتَكْبَرُوا اللَّذَانَ الْأَغْلَالَ وَأَعْلَالَ وَمُعْلَى اللَّهُ اللْفُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْفُولُ اللَّهُ ال

الذي بين يديه تعني ما سبقه من رسالات .

ثم تؤكد السورة أن قريشاً سارت في كفرها على سنة سارت عليها أمم سابقة: وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرَيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِهَا أُرْسِلْتُم بِهِ كَافِرُونَ(٣٤).

## الرد على ما تفخر به قريش

وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالاً وَأَوْلَاداً وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ (٣٥) قُلْ إِنَّ رَبِّ يَبْسُطُ الرَّزْقَ لَمِن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (٣٦) وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُم بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنَا وَيَقْدِرُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (٣٦) وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُم بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنَا وَلُهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ وَلُهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ وَلَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ وَلَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ وَلَا أَوْلَئِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ (٣٨) قُلْ إِنَّ آمِنُونَ (٣٧) وَالَّذِينَ يَسْعَوْنَ فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أُولَئِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ (٣٨) قُلْ إِنَّ النَّوْلَ فَلَا اللَّهُ وَلَا أَوْلَئِكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضَرُونَ (٣٨) قُلْ إِنَّ



رَبِّي يَبْسُطُ الرَّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ نُحْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ(٣٩).

(الآيات: ٣٥-٣٦، ٣٩) كأنها تقول إن كثرة الرزق (الأموال) بين الناس في الدنيا مقدر سلفاً من الله، وكأن الله جل وعلا يختار شخصاً للغنى وآخر للفقر. وهذا ليس معنى الآية، لكن المعنى هو أن الأرزاق أوجدها الله للناس في الأرض، وأوجد سبحانه كل الأسباب للحصول عليها. فمن استطاع استغلال الظروف للكسب فسيكسب، ومن لا تتوفر له هذه الأسباب فسيكون حظه منها أقل. وبهذا المعنى يكون سبحانه هو من قسم الرزق بين عباده، ليس مباشرة ولكن بطرق غير مباشرة. وأوجب تعالى على القادر معاونة قليل الحظ. (الآيات: ٤٠-٤٢) تتحدث عن أن قريشاً تعتقد أن الملائكة بنات الله، وهذا الاعتقاد يجعل الملائكة مقدسة عند قريش:

وَيُوْمَ يَخْشُرُهُمْ جَيِعاً ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَائِكَةِ أَهَوُلا إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ (٤٠) قَالْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ وَلِيُنَا مِن دُوشِم بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُم بِهِم مُّوْمِنُونَ (٤١) فَالْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَفْعاً وَلَا ضَرّاً وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذَّبُونَ (٤٢). والآيات تتحدث بعبارات مجازية عما سيحدث لقريش يوم القيامة، وكأن الله يسأل الملائكة إن كانت قريش تعبدهم؟ فترد الملائكة أنهم كانوا يعبدون خيالاً لا يمكن رؤيته. أي أن قريش كانت تقدس الملائكة ظناً منهم أنها بنات الله، مع أنهم لم يسبق أن رأوا الملائكة. فكأنهم يعبدون خيالاً لا وجود له على أرض الواقع. والآية استخدمت (الجن) للتعبير على ما خفى ولا يمكن رؤيته.

والآيات التالية تظهر الموقف المتوقع الرافض للدعوة، كونهم ساروا على ما سارت عليه الأمم غيرهم من التمسك بالموروث، وإيجاد تبريرات لرفضهم الحق، والتهجم على الرسول شخصياً:

وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِنَاتٍ قَالُوا مَا هَذَا إِلَّا رَجُلْ يُرِيدُ أَن يَصُدَّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُكُمْ وَقَالُوا مَا هَذَا إِلَّا رَجُلْ يُرِيدُ أَن يَصُدَّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُكُمْ وَقَالُوا مَا هَذَا إِلَّا إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ(٤٣) وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِن نَّذِيرٍ(٤٤) وَكَذَّبَ مُبِينٌ(٤٣) وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِن نَّذِيرٍ(٤٤) وَكَذَّبَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا آتَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُوا رُسُلِي فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ(٤٥) قُلْ إِنَّا اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا آتَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُوا رُسُلِي فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ (٤٥) قُلْ إِنَّا



أَعِظُكُم بِوَاحِدَةِ أَن تَقُومُوا للهَّ مَثْنَى وَفُرَادَى ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِكُم مِّن جِنَّةٍ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ لَكُم بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدِ(٤٦) قُلْ مَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللهَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ(٤٧).

(الآية: ٤٤) لم يسبق أن أرسل لقريش رسول قبل محمد.

(الآية: ٤٧) الدعوة - كأي عمل ديني - لها أجر واحد، ومن أخذ عليه أجراً في الدنيا فلن يحصل على أجره في الآخرة. فمن يدعو لدين الله أو يؤم الناس في الصلاة أو أي عمل ديني آخر ويأخذ عليه أجر في الدنيا فليس له أجر في الآخرة.

وسيبقى الحق حقاً ولو لم يقبله الناس، ولو صدق الرسول فسيخسر المكذبون. ويوم القيامة سيتمنى المكذب أنه آمن:

قُلْ إِنَّ رَبِّي يَقْذِفُ بِالْحَقَّ عَلَامُ الْغُيُوبِ(٤٨) قُلْ جَاء الْحَقُّ وَمَا يُبْذِئُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ(٤٩) قُلْ إِن صَلَلْتُ فَإِنَّا أَضِلُ عَلَى نَفْيِي وَإِنِ اهْتَدَيْتُ فَبِمَا يُوحِي إِلِّنَّ رَبِّي إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ(٥٠) قُلْ إِن صَلَلْتُ فَإِنَّا أَضَا بِهِ وَأَنَى هُمُ التَنَاوُشُ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلَا فَوْتَ وَأُخِذُوا مِن مَّكَانٍ قَرِيبٍ(٥١) وَقَالُوا آمَنَّا بِهِ وَأَنَى هُمُ التَنَاوُشُ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ(٥٣) وَحِيلَ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ(٣٥) وَحِيلَ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ(٣٥) وَحِيلَ بَعِيدٍ(٣٥) وَحِيلَ بَعِيدٍ (٣٥).

#### (۲۲) الكافرون

من سور هذه الفترة التي ترشد الرسول لما يقول رداً على جدال قريش، وهي تشبه ما ورد في آخر السورة السابقة: قُلْ جَاء الحُقُّ وَمَا يُبْدِئُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ(٤٩) قُلْ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا أَضِلُّ عَلَى نَفْسِي وَإِنِ اهْتَدَيْتُ فَبِهَا يُوحِي إِلَيَّ رَبِّي إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ(٥٠).

وسورة الكافرون تقول: قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ(١) لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ(٢) وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ(٣) وَلَا أَنَا عَابِدٌ مَّا عَبَدَتُمْ (٤) وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ(٥) لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ(٦). لكن قريش لم تقبل بالتعايش مع المسلمين.

هي دعوة للمكذب بترك المؤمن والتعايش معه سلمياً، ولكن هذا لم يحدث أبداً في كل المجتمعات وفي كل زمان ومكان، فالمكذب يسعى لمحاربة الداعي للحق، ولا يقبل التعايش معه سلمياً.



#### (۲۳) لقمان

(الآيات:١-٥) تأكيد على أن القرآن الذي يتلوه عليهم محمد هدى ورحمة للمحسنين، الذين تُعرّفهم الآيات بمن يقيم الصلاة ويؤتي الزكاة: الم(١) تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ(٢) هُدَّى وَرَحْمَةً لِّلْمُحْسِنِينَ (٣) الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ (٤) أُوْلَئِكَ عَلَى هُدِّى مِّن رَّبِّمْ وَأُوْلَئِكَ هُمُ المُغْلِحُونَ (٥).

والزكاة وصف للإنفاق، وسنرى أن لفظ إنفاق وزكاة تستخدمان لمعنى واحد، وأحياناً يستخدم لفظ صدقة لنفس المعنى، وكل الألفاظ الثلاثة تعني: أخذ المال من الغني وصرفه لسد حاجات أفراد ومؤسسات المجتمع.

وسورة لقهان ثاني سورة تذكر الصلاة والإنفاق في المرحلة الخامسة، بعد الآية (٣٠) في سورة فاطر. وفيها عدا هذا فلم يرد ذكر للصلاة في (١٥) سورة من سور المرحلة الخامسة التي سبقت سورة لقهان في النزول. ذلك أن هناك أوضاعاً استجدت بعد تحول خطاب الدعوة لغير قريش اهتمت السور بمتابعتها، في نفس الوقت كان المسلمون القلة مواظبين على أداء الصلاة والإنفاق، فلم يكن هناك داع لذكرهما. أما بعد دخول عدد آخر من الناس في الإسلام فقد جاءت الآيات تذكرهم بوجوب أداء هاتين الفريضتين.

(الآيتان:٦-٧) تتحدثان عن بعض كبراء قريش: وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَمُّوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللهَّ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواً أُولَئِكَ لَمُّمُ عَذَابٌ مُّهِينٌ(٦) وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَى مُسْتَكْبِراً كَأَن لَمَّ يَسْمَعُهَا كَأَنَّ فِي أُذُنَيْهِ وَقْراً فَبَشَّرُهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ(٧).

لقد نشط كبراء قريش في جدال رسول الله وصد غيرهم من الناس عن سهاع الدعوة، كها ورد في سور سابقة. ذلك أن الناس من يثرب ومناطق غيرها بدأوا يتقاطرون على مكة للقاء الرسول وسهاعه، فكان كبراء قريش يستقبلون القادمين ويسمعونهم نصوصاً يختلقونها وينسبونها للرسول على أنها القرآن. وهي نصوص ساخرة منفرة أطلقت عليها السورة «لهو الحديث».

والكبراء الذين يختلقون هذه النصوص كلما سمعوا تلاوة القرآن ولوا مستكبرين. والآية تتوعدهم بالعذاب الأليم جزاء عبثهم واستكبارهم على الحق.

وكعادة كتب التراث فقد نزعت جزءً من الآبة وحولته إلى أنه يعني الغناء، لأنهم لم يجدوا



دليلاً يحرمه. مع أن الغناء لم يأت ذكره في سور التشريع في القرآن، ولا في أي سورة من سور القرآن كلها.

# الجنة مضمونة لمن آمن وعمل صالحاً

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَمُمْ جَنَّاتُ النَّعِيمِ(٨) خَالِدِينَ فِيهَا وَعْدَ اللهِّ حَقّاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ(٩).

وهذا الوعد إن كان موجهاً للمؤمنين القلة في مكة حين نزول السورة، فهو يسري على كل من آمن وعمل صالحاً في أي مكان وزمان. فالقرآن يخاطب من نزل بينهم لكن تشريعاته ووعده لهم ولمن يهاثلهم.

## دعوة عقلانية

خَلَقَ السَّهَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْمُهَا وَأَلْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةٍ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّهَاءِ مَاءً فَأَنبَتُنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ(١٠) هَذَا خَلْقُ اللهِ خَلَقَ الَّذِينَ مِن دُونِهِ بَلِ الظَّالُمُونَ فِي ضَلَالٍ شُبِينِ(١١).

وكل الدعوات العقلانية للتفكير بالخلق للاستدلال على عظمة الخالق وقدرته على البعث موجهة دائماً لقريش لأنهم ينكرون البعث.

# حديث عن رجل «حكيم» اسمه لقمان

تعرفه بنو إسرائيل، وكان يعظ ابنه، وهي قصة لا تهم قريشاً. وقد يكون بعض بني إسرائيل الذين جاؤا لمكة قد سألوا الرسول عنه: وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْيَانَ الْحِكْمَةَ أَنِ اشْكُرْ للهَّ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللهِّ غَنِيٌّ حَمِيدٌ(١٢) وَإِذْ قَالَ لُقْيَانُ لِابْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَيَّ لَا تُشْرِكُ بِاللهُ إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ(١٣).

## من بر الوالدين

وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمَّهُ وَهُناً عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ اشْكُوْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَيَّ المُصِيرُ(١٤) وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفاً وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلِيَّ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَنْبَثْكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (١٥). هذه الآيات لا علاقة لها بحديث لقهان، وهي تشريع يوجب رعاية الوالدين، حتى لو كانا



#### تدبر القرأن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

كافرين. فرعايتها والتعامل معها بكل رفق واجبة، دون طاعتها في معتقدهما. ويستفاد من هذا القانون أيضاً التعامل مع كل كافر مسالم بالإحسان.

# عودٌ للحديث عن لقمان

يَا بُنَيَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِنْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّهَاوَاتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللهُ إِنَّ اللهَّ لَطِيفٌ خَبِيرٌ (١٦) يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَّلَاةَ وَأَمُرْ بِالْمُعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ المُنكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ (١٧) وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّ اللهَّ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُحْتَالٍ فَخُورٍ (١٨) وَافْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكَرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ (١٩).

لقهان يُذكِّر ابنه بها فهمه هو من تشريعات الدين. وهي تشريعات تتطابق مع ما يدعو له الإسلام مما يعني أن الدين واحد. ومن ذلك الصلاة التي كان لقهان يعرفها، والنهي عن الصعار للمؤمن بأن يكون عزيزاً مكرماً، بعيداً عن الذل، شريطة ألا يقترب من الكبرياء والخيلاء.

(الآية: ١٩) تنقل ما قال لقيان عن صوت الحمير، فهو يظن أنه منكر، بمعنى مزعج له هو لأنه جهوري. وهذا ليس تقرير أن الله خلق الحمار بصوت منكر. دليل على نقل القرآن لما قال المتحدث دون إقرار له أو اعتراض، لأن الحديث عن تاريخ حدث، وينقل كها حدث.

### ردعلى جدال قريش ودعوة عقلانية للتفكير

أَلَمْ تَرُوْا أَنَّ اللهَّ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي اللهَّ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَّى وَلَا كِتَابٍ مُّنِيرٍ (٢٠) وَإِذَا قِيلَ لَمُّمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهَّ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنًا عَلَيْهِ آبَاءنَا أَوَلَوْ كَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ (٢١) وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللهَّ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثْقَى عَذَابِ اللهَّ عَاقِبَهُ الْأَمُورِ (٢٢) وَمَن كَفَرُ فَلَا يَخَزُنكَ كُفُرُهُ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ فَنُنبَثّهُم بِهَا عَمِلُوا إِنَّ وَاللهُ قُلِ اللهَّ عَلَيْهُ أَلْ اللهَ عَذَابِ غَلِيظٍ (٤٤) وَلَئِن اللهُ عَلَى اللهُ عَذَابٍ غَلِيظٍ (٤٤) وَلَئِن اللهُ قُلِ الْحَمْدُ لللهَ بَلْ عَذَابٍ غَلِيظٍ (٤٤) وَلَئِن اللهُ قُلِ الْحَمْدُ لللهَ بَلْ عَذَابٍ غَلِيظٍ (٤٤) وَلَئِن اللهُ قُلِ الْحَمْدُ لللهَ بَلْ عَذَابٍ غَلِيظٍ (٤٤) وَلَئِن اللهُ قُلِ الْحَمْدُ لللهَ بَلْ الْعَنْوُلُ مَنْ اللهَ عَذَابٍ عَلَيْظٍ (٤٤) وَلَئِن اللهُ قُلُ الْحَمْدُ لللهَ بَلْ أَكْثَوْمُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (٢٥) لِلهُ مَا إِنَّ اللهُ هُولُ الْغَنِيُ الْحَمْدُ لللهُ اللهِ إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنَابٍ عَلَى اللهُ الْوَلَا اللهُ مَا إِلَى الْمُعَلِمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى السَّمَا وَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّ اللهُ هُولَ الْخَيْمُ الْمَا فِي السَّاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّ اللهُ هُولَ الْخَيْمِ السَّاوَاتِ وَالْأَوْقِ وَالْفَى السَّاعَ السَّاعَ وَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّ اللهُ هُولَ الْخَيْمُ الْمَا عَلَوْهُ الْكُولُولُ الْمَعْمُ لَا يَعْلَمُهُ مِنْ السَّاعَ وَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّ اللهُ هُولَ الْخَيْمُ الْمَالِقُلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ اللْعَلَى اللْعَلَيْ وَالْمُؤْلِقُ اللْعَلَى الْعَلَمُ الْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَو اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَمُ الْعَلَى الْعَلَى الللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى الللهُ اللْعَلَى اللْعَلَيْلُولُ اللْعُلِي اللْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى الللّهُ الْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَ



أَقُلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَهُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِيَاتُ اللهَّ إِنَّ اللهَّ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢٧) مَّا خَلَقُكُمْ وَلَا بَعْنُكُمْ إِلَّا كَنَفْسٍ وَاحِدَةٍ إِنَّ اللهَّ سَمِيعٌ بَصِيرٌ (٢٨) أَلَمْ ثَرَ أَنَّ اللهَّ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي إِلَى أَجَلِ مُّسَمَّى وَأَنَّ اللهَّ بِهَا لَنَهُا وَفِي اللَّيْلُ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجُرِي إِلَى أَجَلِ مُّسَمِّى وَأَنَّ اللهَ عَمُ الْحَيْثُ اللهَّ عُولِ إِنْ اللهَّ هُوَ الْحَقِّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهَ هُو الْحَقِّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهَ هُو الْحَلِّ بَعْمَتِ اللهَ يَعْرِي إِي الْمَعْوِي فِي الْبَعْرِي فِي الْبَعْمَتِ اللهَّ يَعْرِيكُم مِنْ آيَاتِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ اللهَ عَلْمُ اللهَ عَنْ اللهَ عَلْمَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَمُ اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ عَرْقَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَنْفُولُ وَاللهِ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ اللهُ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

(الآية: ٢٢) العروة الوثقى تعني الطريق القويم.

(الآية: ٢٨) تؤكد أن نشأة الأجيال الأولى لكل سلالة من سلالات البشر تم بوقت واحد، كما أن البعث لكل الناس سيكون في وقت واحد.

(الآية: ٣٤) للأسف تم تأويل معناها الظاهر القويم إلى أنها تعني أن ما ذكر فيها لا يعلمه إلا الله، وهو: علم الساعة، ونزول المطر، ومعرفة ما في الأرحام، ومكان الرزق والموت. والآية تقول: «إنَّ اللهَّ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ». أي أنه وحده يعلم متى تقوم.

وتقول: " وَيُنزَّلُ الْغَيْثَ». فهو من ينزل الغيث، لكن الآية لا تقول أنه لا يعلم بنزول الغيث مسبقاً إلا هو، وبالتالي فعلم الطقس والأحوال الجوية لا يتعارض مع علم الله وغيبه.

وتقول الآية: «وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ». فهو سبحانه يعلم ما في الأرحام، لكن هذا لا يمنع أن يعلم الناس بذلك أيضاً.

وتقول الآية: «وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَّاذَا تَكْسِبُ غَداً». لكن هذا لا يعني أن شركة منتجة لديها خطط إنتاجية لبيع كميات محددة من منتجاتها غداً بمبلغ كذا، وتنجح في تنفيذ خططها التسويقية أنها علمت بالغيب أو تعارضت معه.

وتقول الآية: «وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ ثَمُوتُ» صدق الله العظيم.



### (۲۶)التمل

بدايتها عماثل لبداية السورة السابقة، فسورة لقهان تقول: الم(١) تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ (٢) هُدًى وَرَحْمَةً لِّلْمُحْسِنِينَ (٣) الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُوْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمُ يُوقِئُونَ (٤) أُولَئِكَ عَلَى هُدَى مَّن رَّبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ اللَّفْلِحُونَ (٥) وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي هُمُ اللَّفْلِحُونَ (٥) وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي هُوَ الْخَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْم وَيَتَّخِذَهَا هُزُوا الْوَلَئِكَ هَمُ عَذَابٌ مُهِينٌ (٦) وَإِذَا لَتُنْ عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَى مُسْتَكْبِراً كَانَ لَم يَسْمَعْها كَانَ فِي أَذْنَيْهِ وَقُوا فَبَشِرُهُ بِعَذَابِ اللهِ (٧).

وهذه السورة التي تفتتح بحرفي: "ط س" تقول: طس تِلْكَ آيَاتُ الْقُرْآنِ وَكِتَابُ مُّبِينِ(١) هُدَّى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ(٢) الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْنُونَ الزَّكَاةَ وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ(٣) إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ زَيَّنَا لَهُمْ أَعْهَالْهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُونَ(٤) أُوْلَئِكَ الَّذِينَ لَهُمْ سُوءُ الْعَذَابِ وَهُمْ فِي الْآخِرَةِ هُمُ الْأَخْسَرُونَ(٥).

(الآية:٦) تأكيد على أن القرآن - وسيلة الدعوة – تنزيل من الله: وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ(٦).

> (الآيات:٧-٤٤) قصص من تاريخ بهم بني إسرائيل يشمل: حديثاً عن موسى، داوود، وسليان مع ملكة سبأ.

## التكليم

إِذْ قَالَ مُوسَى لِأَهْلِهِ إِنِّ آنَسْتُ نَاراً سَآتِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرِ أَوْ آتِيكُم بِشِهَابِ قَبَسِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ (٧) فَلَمَّا جَاءهَا نُودِيَ أَن بُورِكَ مَن فِي النَّارِ وَمَنْ حَوْلِهَا وَسُبْحَانَ اللهَّ رَبَّ الْعَالَمِنَ (٨) يَا مُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللهَّ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ (٩) وَأَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتُزُ كَأَمَّا جَانِّ وَقَلْ مُنْبِراً وَلَمْ يُعَقِّبُ يَا مُوسَى لِا تَخَفْ إِنِّي لَا يَخَافُ لَدَيَّ الْمُرْسَلُونَ (١٠) إِلَّا مَن ظَلَمَ ثُمَّ بَدَّلَ حُسْناً بَعْدَ سُوءٍ فَإِنِّي عَفُورٌ رَّحِيمٌ (١١) وَأَذْخِلْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاء مِنْ غَيْرِ سُوءٍ فِي حُسْناً بَعْدَ سُوءٍ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاء مِنْ غَيْرِ سُوءٍ فِي جَسْناً بَعْدَ سُوءٍ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاء مِنْ غَيْرِ سُوءٍ فِي السَّيَعْ تَنْهَا اللهِ فَلْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعُونَ وَقَوْمِهِ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ (١٢) فَلَمَّا جَاءَتُهُمْ آلِاتُنا مُبْصِرَةً قَالُوا عَوْماً فَاسِقِينَ (١٢) فَلَكُمْ جَعُدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَتُهُا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوا فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ اللْفُسِدِينَ (١٤).



# داوود وسليهان تفوقا على أقرانهها

وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُودَ وَسُلَبَهَانَ عِلْماً وَقَالَا الْحَمْدُ للهَّ الَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرٍ مِّنْ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ (١٥).

### سليهان

وَوَرِثَ سُلَيْهَانُ دَاوُودَ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَذَا لْمُوَ الْفَضْلُ الْمِينُ (١٦) وَحُشِرَ لِسُلَيُهَانَ جُنُودُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ (١٧) حَتَّى إِذَا أَتَوْا عَلَى وَادِي النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنكُمْ لَا يَخْطِمَنَّكُمْ سُلَيَهُانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ(١٨) فَتَبَسَّمَ ضَاحِكاً مِّن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبُّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً تَرْضَاهُ وَأَدْحِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ(١٩) وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيَ لَا أَرَى الْمُدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَاثِبِينَ(٢٠) لَأُعَذَّبَنَّهُ عَذَاباً شَدِيداً أَوْ لَأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِيَنِّي بِشُلْطَانٍ مُّبِينٍ (٢١) فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطتُ بِيَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ يَقِينِ(٢٢) إِنِّي وَجَدتُ امْرَأَةً قَلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ (٢٣) وَجَدُّتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِن دُونِ اللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْهَالُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ (٢٤) أَلَّا يَسْجُدُوا لله ۖ الَّذِي يُخْرِجُ الْحَبْءَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَيَعْلَمُ مَا نُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ(٢٥) اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَأَبُّ الْعَرْش الْعَظِيمِ (٢٦) قَالَ سَنَنظُّرُ أَصَدَّقْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ (٢٧) اذْهَبَ بَكِتَابِي هَذَا فَأَلْقِهُ إِلَيْهِمُ ثُمَّ نَوَلُّ عَنْهُمْ فَانظر مَاذَا يَرْجِعُونَ(٢٨) قَالَتْ يَا أَيُّهَا اللَّأُ إِنِّي أُلْقِيَ إِلَيَّ كِتَابٌ كَرِيمٌ(٢٩) إِنَّهُ مِن سُلَيْهَانَ وَإِنَّهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣٠) أَلَّا تَعْلُوا عَلَيَّ وَأَنُّونِي مُسْلِمِينَ (٣١) قَالَتْ يَا أَيُّهَا المَلَاُّ أَفْنُونِيَ فِي ٓ أَمْرِي مَا كُنْتُ قَاطِعَةً أَمْراً حَتَّى تَشْهَدُونِ (٣٢) قَالُوا نَحْنُ أَوْلُوا قُوَّةٍ وَأُولُوا بَأْسٍ شَدِيدٍ وَالْأَمْرُ إِلَيْكِ فَانظري مَاذَا تَأْمُرِينَ(٣٣) قَالَتْ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةَ أَهْلِهَا أَذِلَّةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ (٣٤) وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِم بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ(٣٥) فَلَمَّا جَاء سُلَيُهَانَ قَالَ أَتَمِدُّونَنِ بِهَالٍ فَهَا آتَانِيَ اللهُ خَيْرٌ ثَمَّا آتَاكُم بَلُ أَنتُم بِهَدِيَّتِكُمْ نَفْرَحُونَ(٣٦) ارْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْتِيَنَّهُمْ بِجُنُّودٍ لَّا قِبَلَ لَكُم بِهَا وَلَنُخْرِجَنَّهُم مَّنْهَا أَذِلَّةً وَهُمْ صَاغِرُونَ (٣٧)

قَالَ يَا أَيُّهَا اللَّلَأُ أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ(٣٨) قَالَ عِفْريتٌ مِّنَ الجِفنَّ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن تَقُومَ مِن مَّقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيٌّ أَمِينٌ(٣٩) قَالَ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ



الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبُلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَيَّا رَآهُ مُسْتَقِرَا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَضُلِ رَبِّي لِيَبُلُونِي أَأَشُكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيٌ كَرِيمٌ (٤٠) قَالَ نِيبُلُونِي أَأَشُكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيٌ كَرِيمٌ (٤٠) قَالَ خَاعَث قِيلَ أَهَكَذَا عَرْشُكِ قَالَتْ كَأَنَّهُ هُوَ وَأُوتِينَا الْعِلْمَ مِن قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ (٢٤) وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَعْبُدُ مِن عَبْهُ مِن قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ (٢٤) وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَعْبُدُ مِن قَبْهُ مَن وَبُلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ (٢٤) وَصَدَّهَا مَا كَانَت تَعْبُدُ مِن دُونِ اللهَّ إِنَّهَ كَانَتْ مِن قَوْم كَافِرِينَ (٣٤) قِيلَ لَمَا اذْخُلِي الصَّرْحَ فَلَيَّا رَأَتُهُ حَسِبَتُهُ جُنَّةً وَكَشَفَتُ عَن سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ مُّمَرَدٌ مِّن قَوَارِيرَ قَالَتْ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَع سُلَيُهَانَ لَكُ مِن الْقَالِينَ (٤٤).

(الاية:١٨) تتحدث عن تحذير نملة لبقية النمل بالدخول لمساكنها (جحورها) قبل أن يحطمها سليهان وجنوده. وهذا يعني إمكانية تعلم البشر لغة النمل. ونملة سليهان من النمل الذي يعيش في المناطق الصحراوية الحارة، ومن واقع ملاحظة شخصية أستطيع القول إن نوع نملة سليهان قد تكون تلك النملة التي تتميز بأطراف طويلة، ونصف جسمها الأخير معقوف إلى أعلى، لتحاشي ملامسة الأرض الحارة. وهي سريعة جداً، وطولها حوالي سنتيمتر واحد، وتعرف بالقعساء في اللغة العربية لأنها ترفع صدرها وذنبها. (أو القعس في اللهجات المحلية وسط جزيرة العرب). وبمجرد اقتراب إنسان أو جسم ثقيل متحرك منها تفر بعيداً، لأن لديها القدرة على الشعور باهتزاز الأرض تحتها وتحديد اتجاه جهة الاهتزاز. بخلاف بقية أنواع النمل الأخرى التي لا تبتعد عن الإنسان أو أي جسم ثقيل يمر بالقرب منها.

كها يمكن الاستفادة من حديث سليهان والهدهد أنه يمكن تعلم لغة الطيور، ويمكن تربية الهدهد كطائر أليف كالحهام. وبالمناسبة ومن واقع مشاهدات شخصية أقول بأنه يمكن تربية الغراب، وتدريبه على أن يقوم بأعهال كثيرة جداً ومعقدة، منها نقل الأشياء إلى مكان يحدد له، كها أنه يستطيع أن ينطق كلمة أو كلمتين بشكل قريب من نطق الببغاوات . ثم تتوجه السورة بالحديث إلى قريش عن أمم سابقة:

#### ثمود

(الآيات: ٤٥-٥٣) تتحدث عن بعض أخبار ثمود:

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَى تَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ يَخْتَصِمُونَ(٤٥) قَالَ يَا



قَوْمِ لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّنَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ لَوْلَا تَسْتَغْفِرُونَ اللهَّ لَعَلَّكُمْ ثُرْ مُمُونَ (٤٦) قَالُوا اطَّيِّرْنَا بِكَ وَبِمَن مَّعَكَ قَالَ طَائِرُكُمْ عِندَ اللهَّ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ تَفْتَنُونَ (٤٧) وَكَانَ فِي الْمُدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ بِكَ وَبِمَن مَّعَكَ قَالَ طَائِرُكُمْ عِندَ اللهَّ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ تَفْتَنُونَ (٤٧) وَكَانَ فِي الْمُدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ (٤٨) قَالُوا تَقَاسَمُوا بِاللهَّ لَنُبِيَّتَنَّهُ وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَنَقُولَنَّ لِوَلِيَّهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ (٤٩) وَمَكَرُوا مَكُرُ وَا مَكُرُنَا مَكُواً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (٠٥) فَانَطَر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ مَكْرِهِمْ أَنَّا دَمَّوْنَاهُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْعِينَ (٥١) فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَةً بِهَا ظَلَمُونَ (٥٣) وَأَنجَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ (٥٣).

قوم ثمود بمجرد أن بدأ رسولهم صالح دعوتهم للعودة للدين وترك الوثنية حتى انقسم المجتمع لفريقين: وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَى تَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَّ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ يَخْتَصِمُونَ (٤٥). وهو ما حدث في مكة عند مبعث رسول الله.

وتبعاً لسنة الأولين التي سارت عليها كل الأمم فلم يتبع صالحاً سوى قلة أغلبهم من المستضعفين الذين لا مصالح دنيوية لهم، بينها تمسك الغالبية بالموروث ورفضوا الدعوة.

الآية: (٤٦) تستخدم الاستغفار بمعنى الدخول في الدين.

والآيات: (٤٨-٥٠) تتحدث عن تسعة أشخاص اتفقوا فيها بينهم على اغتيال صالح وأهل بيته وأن يخفوا فعلتهم ولو سألهم ولي الدم فسينكرون علمهم بالجريمة. لكن تخطيطهم لم يتم ونجا صالح وأهله.

وقسم الرهط التسعة بالله برهان على أنهم يؤمنون بوجود الله لكنهم لا يؤمنون بالبعث، مثل قريش. كما أنه دليل على أن قوم صالح كانوا مؤمنين بدين الله ثم تحولوا للوثنية تبعاً لسنة الأولين.

ولابد أن شيئاً ما حدث مما أدى إلى فشل خطتهم في تنفيذ الجريمة، ولا عبرة بكلام المفسرين الذين قالوا إن الله عجل بهلاك التسعة قبل تنفيذ جريمتهم. لأنهم بقوا أحياء وهلكوا مع قومهم بسبب الرجفة (الزلزال) كها تقول سورة الأعراف في الآيات: (٧٣-٧٩).

وبقيت أطلال قريتهم حتى بعث محمد عليه الصلاة والسلام، ولابد أن قريشاً تعرفها كما أكدت ذلك سور أخرى، ومنها: وَعَاداً وَثَمُودَ وَقَد تَّبَيَّنَ لَكُم مِّن مَّسَاكِنِهِمْ وَزَيَّنَ لَهُمُّ الشَّيْطَانُ أَعْهَالِهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ(٣٨) العنكبوت.



## قوم لوط

(الآيات: ٥٤-٥٨) تتحدث عن قوم لوط:

وَلُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ وَأَنْتُمْ تُبْصِرُونَ (٤٥) أَئِنَكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِّن دُونِ النِّسَاء بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ (٥٥) فَهَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُوا أَخْرِجُوا آلَ لُوطٍ مِّن قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أُنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ (٥٦) فَأَنجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا امْرَأَتَهُ فَلَّرْنَاهَا مِنَ الْغَابِرِينَ (٥٧) وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَراً فَسَاء مَطَرُ المُنذَرِينَ (٥٨).

وتظهر الآيات بوضوح الفاحشة التي كان رجال قوم لوط يهارسونها. كها تظهر أن امرأته هلكت من الهااكين، وأن القوم أهلكوا بكارثة طبيعية أمطرت عليهم مطراً ليس من الماء ولكن من نوع آخر مهلك، وهو الحمم البركانية.

### دعوة عقلانية

(الآيات: ٥٩-٧٥) تقدم الرد لمحمد على جدال قريش، كها في سور سابقة، ولكن في هذه السورة تقدم لوحة عقلانية منطقية مقنعة وواضحة: قُلِ الْحُمْدُ لللهَّ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ اللَّذِينَ اصْطَفَى اللهُّ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ (٥٩) أَمَّنْ خَلَقَ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَكُم مِّنَ السَّهَاءِ مَاء فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِثُوا شَجَرَهَا أَلِلَهٌ مَّعَ الله بَلْ هُمْ قَوْمٌ السَّهَاءِ مَاء فَأَنبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِثُوا شَجَرَهَا أَلِلَهٌ مَّعَ الله بَلْ هُمْ قَوْمٌ السَّهَاءِ مَاء فَأَنبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِثُوا شَجَرَهَا أَلِلَهٌ مَّعَ الله بَلْ هُمْ قَوْمٌ الْمَيْدِ فَرَارًا وَجَعَلَ خِلَاهَا أَنْهَاراً وَجَعَلَ هَلَا اللَّهُ وَجَعَلَ هَا وَالْمَعْوَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَا عَلْوَا وَاللهُ وَاللهُ



وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَشْكُرُونَ(٧٣) وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا ثُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ(٧٤) وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينِ(٥٧). الآيات تظهر أن وضوح الحق وقوة الحجة لا يكفى لأن يتقبل الناس الدعوة.

(الآية: ٧٠) تقول لمحمد: « وَلَا تَحُزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقٍ ثُمَّا يَمْكُرُونَ». وهو ما يشير إلى أن الرسول استمر يشعر بالأسى والحزن على مصير قريش الذين اختاروا ذلك بأنفسهم. (الآية:٧٧) تؤكد ما ذكرته سور سابقة مثل سبأ: (٣) من أن كل شيء في الكون يسجل.

والآية: (٧٦) تأكيد على أن القرآن يقص على بني إسرائيل تفاصيل تاريخهم الحقيقي، وليس تلك القصص غير مؤكدة في كتبهم. وإخبار بني إسرائيل بحقائق تاريخهم دليل على أن محمداً رسول من الله، وما يتلو عليهم وحي، لأنه لو كان من عنده لما عرف هذه التفاصيل: إنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَقُصُّ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَكْثَرَ الَّذِي هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ (٧٦).

(الآية: ٧٧) القرآن – وسيلة الدعوة – هدى ورحمة: وَإِنَّهُ لَمُلَدِّي وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ(٧٧).

(الآيات: ٧٨-٨٨) شحذ لهمة الرسول، وتأكيد على أن الهداية خيار شخصي، وأنك لست مسئولاً عن هداية أحد، وكل ما عليك هو تلاوة القرآن: إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُم بِحُكْمِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ(٧٨) فَتَوَكَّلُ عَلَى اللهَّ إِنَّكَ عَلَى الحُقِّ الْمُينِ(٧٩) إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ المُوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاء إِذَا وَلَوْا مُدْبِرِينَ(٨٠) وَمَا أَنتَ مِهَادِي الْعُمْيِ عَن ضَلَالَتِهِمْ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بَآيَاتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ (٨١).

وسنتوقف عند (الآيات: ٨٦-٨٥)، والتي تقول: وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِّنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا لَا يُوقِنُونَ(٨٢) وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً مُّنَّ يُكَذِّبُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ(٨٣) حَتَّى إِذَا جَاؤُوا قَالَ أَكَذَّبُتُم بِآيَاتِي وَلَمْ تُحِيطُوا بِهَا عِلْماً أَمَّاذَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ(٨٤) وَوَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِم بِهَا ظَلَمُوا فَهُمْ لَا يَنطِقُونَ(٨٥).

الدابة حولها المفسرون لوحش سيظهر آخر الزمان كواحد من علامات الساعة المزعومة عندهم. وهذا التصور مقتبس من خرافات المسيحيين، ومن الكتاب الذي اسمه رؤيا يوحنا اللاهوقي، والذي هو عبارة عن وصف لأحلام رآها، ومن ذلك وصفه لوحش رآه في أحد أحلامه، يقول عنه: "فرأيت وحشا طالعا من البحر له سبعة رؤوس وعشرة قرون وعلى ووسه اسم تجديف (١٣٠١)». ويقول إن هذا الوحش



يضع علامة له على أيدي الناس أو جباههم عبارة عن الرقم: (٦٦٦).

وهذا نص ما ورد: «يجعل الجميع الصغار والكبار والأغنياء والفقراء والأحرار والعبيد تصنع لهم سمة على يدهم اليمنى أو على جبهتهم. وأن لا يقدر أحد أن يشتري أو يبيع إلا من له السمة أو اسم الوحش أو عدد اسمه. هنا الحكمة. من له فهم فليحسب عدد الوحش فإنه عدد إنسان. وعدده ست مئة وستة وستون. (١٣ - ١٦ ) انتهى كلام يوحنا.

وقام المفسرون بأسلمة هذه الدابة وتحوير قصصها المسيحية، وقالوا إن هذه الدابة هي المذكورة في قوله تعالى: وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةٌ مُنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا لَا يُوقِنُونَ(٨٢) النمل. وفسروا وقع القول بأنه يعني آخر الزمان.

ووقع القول عليهم لا يكون إلا يوم القيامة، وليس في الدنيا. والحديث في سياق الآيات عن قريش التي لم تر دابة تخرج من الأرض. والآيات تقول: وَإِذَا وَفَعَ الْقُولُ عَلَيْهِمْ أَخْرَ جُنَا هُمُ دَابَّةً مِّنَ الْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا لَا يُوقِنُونَ (٨٢) وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً مِّنَ يُكَذِّبُهُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ (٨٣) حَتَّى إِذَا جَاؤُوا قَالَ أَكَذَّبُتُم بِآيَاتِي وَلَمْ تُحِيطُوا بِهَا فَلَمُ اللَّهُ وَا فَهُمْ لَا يَنطِقُونَ (٨٤) وَوَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِم بِهَا ظَلَمُوا فَهُمْ لَا يَنطِقُونَ (٨٤) النمل.

فوقوع القول عليهم يكون يوم القيامة، ولا علاقة له بآخر الزمان ولا بالدابة المقتبسة من التراث المسيحي. والدابة التي تخرج لهم تصوير مجازي لإظهار أن الكفار يوم القيامة سيعلمون أن القيامة حق وأنهم كانوا على ضلال. ولن يكون هناك دابة فعلية تخرج لقريش لتتحدث معهم يوم القيامة. لأن الحديث في الآية عن قريش وليس عن كل الناس. ومثله تصوير صحيفة الأعمال أحياناً بأن من يكتبها مخلوقات حية: وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ (١٠) كِرَاماً كَاتِينَ (١١) يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ (١٢) الانفطار.

مع أنها عبارة عن آلية داخل النفس تكتب ما يصدر من صاحبها .

(الآية: ٨٦) دعوة عقلانية للتفكير: أَلَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا اللَّيْلَ لِيَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِراً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ(٨٦).

(الآيات: ٨٧-٩٠) صور مجازية حسية لنشأة كون القيامة، ولما سيكون يوم الحساب: وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي السَّهَاوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاء اللهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ



١ - انظر فقرة: صحيفة الأعمال/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

دَاخِرِينَ(٨٧) وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمَرُّ مَرَّ السَّحَابِ صُنْعَ اللهَّ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِهَا تَفْعَلُونَ(٨٨) مَن جَاء بِالحُسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مَنْهَا وَهُم مِّن فَزَعٍ يَوْمَئِذِ آمِنُونَ(٩٨) وَمَن جَاء بِالسَّيْئَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلْ ثُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ(٩٠).

"الصُّور" في القرآن يعني الكون باستخدامنا الحالي، ونفخ في الصور في هذه الآية تصوير مجازي لنشأة كون القيامة. ويوم القيامة سيكون الحساب فيه بناءً على صحيفة الأعمال، فمن جاء بالحسنة فله الجنة، ومن جاء بالسيئة فله العذاب.

(الآيات: ٩١-٩٣) ترد على جدال قريش لمحمد: إِنَّهَا أُمِوْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ المُسْلِمِينَ(٩١) وَأَنْ أَتْلُوَ الْقُرْآنَ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِنَّهَا يَهْ تَذِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَقُلْ إِنَّهَا أَنَا مِنَ المُنْذِرِينَ (٩٢) وَقُلِ الْحَمْدُ للهِ سَيُرِيكُمْ آبَاتِهِ فَتَعْرِفُومَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ (٩٣).

والرسول مكلف بالأعمال كأي مسلم، وسيحاسب كأي مسلم بلا تميز (الآية:٩١).

مكة بلدة محرمة ويجب أن تبقى كذلك (الآية:٩١). فهل بقيت؟ أم استبيحت حرمتها؟ في كتب الأحاديث التي يؤمن بها أهل الفقه السائد، أحاديث تقول إن الرسول قال يوم فتح مكة: إن هذا البلد حرمه الله يوم خلق السهاوات والأرض فهو حرام بحرمة الله إلى يوم

تعلم منك. إن نقط البند حرمه الله يوم عنى السهاوات والا رض فهو عرام بنحرمه الله إلى يوم القيامة. لا يختلى خلاها ولا يعضد شوكها ولا ينفر صيدها ولا يلتقط لقطتها إلا من عرفها فقال العباس: يا رسول الله إلا الإذخر فإنه لقينهم ولبيوتهم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا الإذخر.

ترى كيف تم بناء ناطحات السحاب التي تحيط ببيت الله دون أن يعضد شوك الأرض أو تقطع شجيراتها؟

وتقول (الآية:٩٢) إن الدعوة كانت بتلاوة القرآن فقط، دون كلام الرسول العادي (الحديث)، والهداية خيار شخصي.

## (٦٥) الحجر

(الآيات:١-١٥) قريش لن تؤمن، ويبررون كفرهم باتهام محمد بالجنون، ولو كان صادقاً لنزلت عليهم الملائكة تخبرهم أنه رسول لله. وكفر قريش سنة سارت عليها أمم سابقة، وحتى لو أعطي محمد معجزة فلن يؤمنوا: الَرَ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ وَقُرْآنِ مُّبِينِ(١)



رُبِهَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ (٢) ذَرْهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِهِمُ الأَمَّلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (٣) وَمَا أَهْلَكْنَا مِن قَرْيَةٍ إِلاَّ وَهَا كِتَابٌ مَّعْلُومٌ (٤) مَّا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ (٥) وَقَالُواْ يَا أَيُّهَا الَّذِي نُزَّلَ عَلَيْهِ الذَّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ (٦) لَّوْ مَا تَأْتِينَا بِاللَّاثِكَةِ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَا كَانُواْ إِذَا مُنظَرِينَ (٨) إِنَّا نَحْنُ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَا كَانُواْ إِذَا مُنظَرِينَ (٨) إِنَّا نَحْنُ نَرَّلُ اللَّائِكَةَ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَا كَانُواْ إِذَا مُنظَرِينَ (٨) إِنَّا نَحْنُ نَرُّلُ اللَّائِكَةَ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَا كَانُواْ إِذَا مُنظَرِينَ (٨) إِنَّا نَحْنُ نَرِّلُ اللَّائِكَةِ فِي شِيعِ الأَوَّلِينَ (١٠) وَمَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولِ إِلاَّ كَانُواْ بِهِ يَسْتَهُ إِنُونَ (١١) كَذَلِكَ نَسْلُكُهُ فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِينَ (١٠) لا يُؤْمِنُونَ مِن وَمُلِكَ إِلاَّ كَانُواْ إِلاَّ كَانُواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ (١٤) كَذَلِكَ نَسْلُكُهُ فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِينَ (١٢) لا يُؤْمِنُونَ مِن وَاللَّهُمُ إِلاَّ كَانُواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ (١٤) وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَاباً مِّنَ السَّمَاء فَظَلُواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ (١٤) لَتَا لَمُ مُولُونَ (١٥).

(الآية: ١) تأكيد على أن القرآن – وسيلة الدعوة – آيات بينات.

الآية الثانية: «رُّبَمَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِين». مثال آخر على أساليب القرآن. فربها هنا لا تعني «من المحتمل» ولكنها تعني أنهم سيتمنون لو كانوا آمنوا. وهذا سيكون يوم القيامة عندما يعرفون أنها حق وأن مصيرهم النار.

الآية (٣) تشير إلى أن الرسول استمر يتحسر عليهم والآية تقول: دعهم ينغمسوا في دنياهم وسيموتون سريعاً مهم طالت أعمارهم، وعندها سيواجهون مصيرهم.

وقوله تعالى: وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلاَّ وَلَمَا كِتَابٌ مَعْلُومٌ (٤) والكتاب المعلوم هنا يعني أن ما حدث لهم مسجل وموثق. وقوله: مَّا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ (٥) أن أياً من الأمم السابقة التي هلكت بكارثة، هلكت في وقت محدد (وقت وقوع الكارثة)، ولا يعني أن الكارثة مقدرة عليهم مسبقاً.

(الآية: ٨) تؤكد أن رؤية الناس للملائكة تعني وقوع العذاب بهم، وهو ما ينفي كل ما ورد في كتب الحديث والتفسير وغيرها من كتب السلف من قصص تروي نزول جبريل ورؤيتهم له.

(الآية: ٩) بعد أن قالت الآيات السابقة لقريش إن الملائكة لن تنزل، تقول هذه الآية لهم إن الله أنزل الذكر (القرآن) كافياً لمن يؤمن، وحفظ نسخته الأصلية بعلمه. ولا تتحدث الآية عن أن الله جل شأنه قد حفظ القرآن الذي بين أيدي الناس من الضياع. لأنه نظرياً يمكن أن يضيع القرآن، مثلها أن الرسول كان يمكن أن يقتل أو يموت في مكة وقبل أن يكتمل



الدين. ولو حدث وقتل أو مات أو ضاع القرآن فإن الله جل وعلا سيرسل رسولاً آخر لكل الناس. لكن الرسول لم يقتل ولم يمت واكتمل الدين، وبقي القرآن برغم محاولات قريش وأعداء آخرين للدين. لأن محمداً هو خاتم النبيين وسيبقى كذلك لنهاية البشر. ولن يأتي مهدي، ولن ينهض عيسى من الموت لأن دين الله باق كها نزل ومن يرغب في العودة إليه فهو بين دفتى المصحف.

(الآيات:١٠-١٣) لم تؤمن قريش لأنها سارت على سنة الأولين التي سارت عليها أمم سابقة وكل الأمم.

(الآيتان: ١٤-١٥) لو رأت قريش كل آية سألت الرسول أن يريها لهم فلن تؤمن، وسيجدون مبررات أخرى للتمسك بموقفهم المنكر للدعوة.

#### دعوة عقلانية

وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاء بُرُوجاً وَزَيَّنَاهَا لِلنَّاظِرِينَ (١٦) وَحَفِظْنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَانٍ رَّجِيمٍ (١٧) لِلاَّ مَنِ اسْتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ مَّيِنٌ (١٨) وَالأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَبْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونٍ (١٩) وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ وَمَن لَسْتُمْ لَهُ بِرَازِقِينَ (٢٠) وَإِن مِن نَقِيْءٍ إِلاَّ عِندَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزَّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ (٢١) وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِحَ فَأَنزُلْنَا مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَسْقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنتُمْ لَهُ بِخَازِنِينَ (٢٢) وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحْيِي وَنُعِيتُ وَنَحْنُ اللَّيَاءِ مَاءً فَأَسْقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنتُمْ لَهُ بِخَازِنِينَ (٢٢) وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحْيِي وَنُعِيتُ وَنَحْنُ اللَّيَاءِ مَاءً فَالْمَنْ المُسْتَفْدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا المُسْتَأْخِرِينَ (٢٤) وَإِنَّ رَبَّكَ هُو بَعَلَىمٌ (٢٤) وَإِنَّ رَبَّكَ هُو اللَّهُ مَكِيمٌ عَلِيمٌ (٢٤) وَإِنَّ رَبَّكَ هُو اللَّهُ مَا إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ (٢٤).

الآيات: ١٧–١٨ الجان ممنوعون من التجوال في الكون، وقد ذكرت ذلك سور سابقة.

الآية: (١٩) مد الأرض لا يعني أنها مسطحة وليست كروية أو بيضاوية، لأن القرآن لا يتحدث عن حقيقة الأرض ولكن عها تراه قريش (المخاطب هنا). فالقرشي لا يرى كل الأرض ولا يعلم كيف هي هيئتها. وكل ما يراه أمامه أرض منبسطة ممتدة، وجبال. فالأرض بالنسبة له منبسطة والجبال تبدو كأوتاد راسية مغروسة في الأرض.

الآية: (٢٠) تتحدث عن أن الله جل وعلا وفر الرزق في الأرض لكل من يعيش عليها، وأن النقص في الغذاء لأي مخلوق سببه مخلوق آخر متسلط.



## خلق آدم وموقف إبليس

وهذا الموضوع موجه لبني إسرائيل لأن تاريخهم يتحدث عنه:

إبليس من الملائكة، لأن الآية تقول: "وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ" ولم يخبر سبحانه غير الملائكة بخلق آدم. وتقول السورة: فَسَجَدَ الْمُلاَئِكَةُ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ (٣٠) إِلاَّ إِبْلِيسَ أَبَى أَن يَكُونَ مَعَ السَّاجِدِينَ (٣١).

كل الملائكة المبلغين بخلق آدم سجدوا إلا واحداً منهم، هو إبليس.

والآيات تتحدث عن إغواء إبليس للناس، وإبليس ليس بمقدوره أن يضل من اختار الهداية. لكنه قد يزين الضلال لمن يرغب فيه.

# وعيد للكفار، ووعد للمؤمنين مع صور مجازية حسية للنعيم

وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوْعِدُهُمْ أَجْمَعِنَ (٤٣) لِمَا سَبْعَةُ أَبُوَابٍ لِّكُلِّ بَابٍ مِّنْهُمْ جُزْءٌ مَّقْسُومٌ (٤٤) إِنَّ المُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ (٥٤) ادْخُلُوهَا بِسَلاَم آمِنِينَ (٤٦) وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلَّ إِخْوَاناً عَلَى شُرُرٍ مُّتَقَابِلِينَ (٤٧) لاَ يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبٌ وَمَا هُم مِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ (٤٨).

أن يكون للنار أبواب فهو تصوير مجازي حسى لكي تتضح الصورة في ذهن المخاطب وهم قريش. وإلا فالنار لم تخلق بعد ولا نعرف كيف ستكون، ومثلها الصور المقدمة عن النعيم. (الآيتان:٤٩-٥٠) المخاطب محمد ليقول للناس إن الله غفور لمن يسعى للغفران،



وشديد العذاب للعاصي: نَبِّئْ عِبَادِي أَنِّي أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ(٩٤) وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الأَلِيمَ(٥٠).

## ضيف إبراهيم

وَنَبَنْهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ(٥١) إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلاماً قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ(٥٢) قَالُواْ لَا تَوْجَلُ إِنَّا مُنتَفَّمُ وَجِلُونَ(٥٦) قَالَ أَبَشَّرْ تُحُونِي عَلَى أَن مَّسَنِيَ الْكِبَرُ فَهِمَ تَبَشَّرُ ونَ(٤٥) قَالُواْ بِنَّا لَكُنَ مِنْ الْقَانِطِينَ(٥٥) قَالُ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ لِللَّالَّ اللَّهَ اللَّهُ اللَ

وقد بشروه بغلام (هو إسحاق) لأن إساعيل ولد في أول أيام إبراهيم في مكة وعندما كان إبراهيم وزوجه شابين. وأخبروه أنهم في طريقهم لقرية لوط، التي هي قرية إبراهيم التي خرج منها. وذلك لكي يخرجوا منها لوطاً ومن آمن معه، قبل أن يثور البركان، والذين لم يزيدوا عن أسرة لوط، باستثناء زوجته.

المتحدث هنا هم ضيف إبراهيم، وليسوا هم من يُقدّر إن كانت امرأة لوط من الغابرين (المهلكين) ولكنهم يتحدثون عن واقع يتمثل في أن امرأة لوط كفرت مع القوم ولذا على لوط ألا يصحبها معه للخروج من القرية بل يتركها لتهلك مع القوم.

(الآيات: ٢١-٧٧) تتحدث عما حدث للملائكة في قرية لوط، وما حدث لقوم لوط: فَلَمَّا جَاء آلَ لُوطٍ الْمُرْسَلُونَ (٦٢) قَالُواْ بَلْ جِنْنَاكَ بِمَا كَانُواْ فَلَمَّا جَاء آلَ لُوطٍ الْمُرْسَلُونَ (٦٢) قَالُواْ بَلْ جِنْنَاكَ بِمَا كَانُواْ فَلَمَّ وَنَ (٦٢) فَالُواْ بَلْ جِنْنَاكَ بِمَا كَانُواْ وَلَمْ وَلَا يَعْمُ وَلَا يَلْمُ وَالَّبُعْ وَلَا اللَّمْ اللَّيْلِ وَاتَّبِعْ أَدْبَارَهُمْ وَلاَ يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدٌ وَامْضُواْ حَيْثُ ثُوْمَرُ ونَ (٦٥) وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَوُلاء مَقْطُوعٌ مُصْبِحِينَ (٦٦) وَجَاء أَهْلُ اللَّدِينَة يَسْتَبْشِرُ ونَ (٦٧) قَالَ إِنَّ مَوُلاء ضَيْفِي فَلاَ تَفْضَحُونِ (٦٨) وَاتَّقُوا اللهُ وَلاَ تُحُرُّونِ (٩٦) قَالُوا أَوَلَمُ نَنْهَكَ عَنِ الْعَلَمِينَ (٧٧) قَالَ هَوُلاء مَنْفِي بَنَكُرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ (٧٣) فَأَخَذَمُّمُ الصَّيْحَةُ لَكُوا إِنَّ فِي فَلاء مَنْ وَاللَّهُ وَلَا اللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ سِجِيلٍ (٧٧) فَأَخَذُمُ وَلِا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ سِجِيلٍ (٧٧) إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَة لُلْمُوسِينَ (٧٧) وَإِنَّهَا سَافِلَهَا وَأَمْطُرَنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ سِجِيلٍ (٧٧) إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَة لَلْمُوسِينَ (٧٧) وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ مُقيمٍ (٧٢) إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَة لَلْمُوسِينَ (٧٧) وَإِنَهَا لَلِسَبِيلِ مُقيمٍ (٧٧) إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَة لَلْمُوسِينَ (٧٧) وَإِنَّهَا لَيَسَبِيلِ مُقيمٍ (٧٧) إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَة لَلْمُوسِينَ (٧٧).

قول لوط: «إنكم لمنكرون» كونهم غرباء ولا يعرفهم، وليس منكرون بمعناها السلبي.



### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

لوط ومن آمن معه (أسرته فيها عدا زوجته) خرجوا من القرية في الليل. وثار البركان أول الصباح.

«ولا يلتفت منكم أحد» تعبير مجازي يعني سرعة الرحيل وعدم التباطؤ ولا يعني عدم الالتفات أثناء الهرب، لأن الهارب لابد أن يلتفت ليرى ما خلّفه وراءه وهل حدثت الكارثة التي هرب منها؟

(الآيات:٧٦-٧١) تقول بأن قوم لوط (الذين يأتون الذكران دون النساء) تسابقوا للوصول لبيت لوط حينها سمعوا بوصول ضيوف له، لعلهم يفعلون بهم الفاحشة.

(الآية: ١٧) تقول بأن لوطاً عرض على القوم بناته بدلاً من أن يخزوه في ضيفه. وهذا العرض حدث بالفعل وأكدته سور أخرى. وهو ما يجعلنا نقول إن لوطاً في تلك اللحظة تصرف كبشر، ملتزم بإكرام الضيف وحمايته ولو كلفه ذلك حياته، كعادة متأصلة، جعلته يفضل أن يقدم بناته ليفعل القوم بهن الفاحشة على أن يسمح لهم بفعلها في ضيوفه. والقرآن يروي ما حدث ليس ليقره أو ليقول هو صحيح أو خطأ، ولكنه يرويه كما حدث.

وكون قوم لوط قد انتشرت بينهم رذيلة إتيان الذكور لا يعني أن كل رجال المجتمع يهارسونها، ولكنهم لا ينكرونها.

وبطبيعة الحال لم يتمكن القوم من الإمساك بضيف لوط لأنهم مخلوقات نورانية لا جسدية. وقد ثار عليهم البركان وقت شروق الشمس (٧٣) وكان معه زلزال (٧٤).

والقرية قريبة من مكة وتقع بالقرب من طريق مطروق من قبل قوافل قريش، وقد يكون طريق التجارة القديم (٧٦).

# قوم شعيب (أصحاب الأيكة)

وَإِن كَانَ أَصْحَابُ الأَيْكَةِ لَظَالِينَ(٧٨) فَانتَقَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لَيِإِمَامٍ مُيينِ (٧٩).

وقول الآية: « وَإِنَّهُمَّا لَبِإِمَامٍ مُّيِينٍ» تشير لقوم لوط وقوم شعيب. فكلا القريتين تقعان على طريق مطروقة مشهورة. والاحتمال أنه نفس الطريق التي تقع عليها قرية لوط، لأن الآية تقول إن قوم لوط وقوم شعيب كلاهما يقعان على «إمام مبين» طريق قائم بين مطروق، وجمع الآية لهما قد يحتمل أنها إشارة لوقوعهما على نفس الطريق.



## قوم صالح

وكانوا ينحتون من الجبال بيوتاً، مما يعني أنهم ليسوا مدائن صالح، التي نحتت كمقابر وليس بيوتاً:

وَلَقَدْ كَذَّبَ أَصْحَابُ الحِجْرِ الْمُرْسَلِينَ(٨٠) وَآتَيْنَاهُمْ آيَاتِنَا فَكَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ(٨١) وَكَانُواْ يَنْحِتُونَ مِنَ الجِّبَالِ بُيُوتاً آمِنِينَ(٨٢) فَأَخَذَتْهُمُ الصَّيْحَةُ مُصْبِحِينَ(٨٣) فَهَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ(٨٤).

وكل هذه أمم تخاطب بها الآيات قريشاً.

ثم تتجه السورة بمخاطبة الرسول في عدد من المواضيع، بعضها لتنهاه عن تصرف وبعضها لترشده وبعضها لتأمره، وبعضها:

## تشد من أزره

وَمَا خَلَقْنَا السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَّا إِلاَّ بِالْحُقِّ وَإِنَّ السَّاعَةَ لآتِيَةٌ فَاصْفَحِ الصَّفْحَ الجُنويلَ(٨٥) إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْحَلاَقُ الْعَلِيمُ(٨٦) وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِّنَ الْمُثَانِي وَالْقُرْآنَ الْمُظِيمُ(٨٧).

تعرض الرسول لسخرية قريش مستمر، مما يزعج الرسول وينال من معنوياته. فتأتي الآيات لتذكره أن الله معه، وأن نعمه عليه سابغة، وأن ما يمر به من شدة سيزول سريعاً.

## نهی وأوامر

لاَ تَمَدَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ(٨٨).

الرسول مد عينيه وأطال النظر لامرأة أحد كبراء قريش، فجاءه النهي.

والآية تتحدث بوضوح عن أن الرسول مد عينيه (نظر وأطال النظر) إلى امرأة أحد الكبراء لأن جمالها لفت نظره، كتصرف بشري. لكن المفسرين حاولوا تأويل الآية لغير معناها، لنفي أن يكون الرسول قد نظر لمرأة أجنبية وأتوا بكلام مضحك، ومن ذلك ما نقله القرطبي كها يلي: يقال: إنه وافي سبع قوافل من بُصْرَى وأذْرِعات ليهود قُريظة والنّضِير في يوم واحد، فيها البُرّ والطّبِ والجوهر وأمتعة البحر، فقال المسلمون: لو كانت هذه الأموال لنا لتقوينا



بها وأنفقناها في سبيل الله، فأنزل الله تعالى: (وَلَقَدْ ءَاتَيْنَـٰكَ سَبْعًا مِّنَ الْمُثَانِي وَالْقُرْءَانَ الْعَظِيمَ) أي فهي خير لكم من القوافل السبع، فلا تمدّن أعينكم إليها. انتهى كلام القرطبي.

وهذا التأويل الأعوج ليس فقط أخرج الآية من معناها بل وأظهر كم كان المفسرون يتلاعبون بالقرآن، ويجهلون أين نزلت السور؟ فالحجر لم تنزل في المدينة بل في مكة والحديث عن زوجة لأحد كبراء قريش الذين يشعر الرسول بالأسى والحزن على ااصرارهم على الكفر لأنه لا يتمنى أن يذهبوا للنار، فتقول له الآية: « وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ» وهو ما أشارت له العديد من السور مثل:

فَلَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَّفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا الْحَدِيثِ أَسَفاً (٦)الكهف.

وقوله: وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُن فِي ضَيْقٍ ثَمَّا يَمْكُرُونَ(٧٠)النمل.

ومما أورد الطبري حول الآية قوله: يقول تعالى ذكره لنبيه محمد: لا تتمنين يا محمد ما جعلنا من زينة هذه الدنيا متاعا للأغنياء من قومك الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر، يتمتعون فيها، فإن مِنْ ورائهم عذابا غليظا.

وهذا التأويل يتعارض مع ما يروج له المفسرون أنفسهم والمحدثون أن الرسول قد تزوج خديجة أغنى امرأة في قريش والتي تنافس كبار أغنياء قريش في التجارة، وعندما نزلت الآية كانت خديجة زوجة للرسول. وهو ما يعني أن الرسول يعيش في بيت غنى وليس بحاجة لتمنى ما لدى أغنياء قريش لأنه يستطيع الحصول عليه.

والحقيقة التي نستشفها من القرآن تقول إن خديجة لم تكن من الأغنياء، والرسول بالفعل نظر وأطال النظر لزوجة أحد القرشيين فجاءه التوبيخ. والرسول بالفعل تاقت نفسه في لحظة من اللحظات إلى ما يتمتع به أغنياء قريش من مال وماديات ومتع دنيوية، وذكرت ذلك عدة سور منها: وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَثِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُويدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ قُولُ طَارَ (٢٨) الكهف.

لكن سورة الحجر لا تتحدث عن هذا.

ونفس الآية ٨٨ تبين أن الرسول يشعر بالأسى على قومه قريش كونهم استحبوا الضلال المؤدي بهم للنار، مع وضوح الحق. وتكون الآية (٨٨) تتحدث عن موضوعين منفصلين،



### کہا یلي:

الأول: نهي الرسول عن مد عينيه لينظر لنساء من قريش «لاَ تَمَكَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ».

والموضوع الثاني: نهيه عن الحزن على وضع رجال قريش وتمسكهم بالموروث ورفض الحق: «وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ».

# توجيه آخر للرسول

وَقُلْ إِنِّ أَنَا النَّذِيرُ المُبِينُ(٨٩) كَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى المُقْتَسِمِينَ(٩٠) الَّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْآنَ عِضِينَ(٩١) فَوَرَبُّكَ لَنَسْأَلْنَهُمْ أَجْمَعِيْنَ(٩٢) عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٩٣) فَاصْدَعْ بِهَا تُؤمّرُ وَأَعْرِضْ عَنِ المُشْرِكِينَ(٩٤) إِنَّا كَفَيْنَاكَ المُسْتَهْزِيْينَ(٩٥) الَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ اللهِ إلىها آخَرَ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (٩٦).

الآيات تطلب من الرسول مواصلة الدعوة (تلاوة ما ينزل عليه من الوحي) دون الاهتهام برفض قريش. وقد أطلقت عليهم الآيات «المقتسمين»، أي الذين تعاهدوا (على رفض الحق)، وأعرضوا عن سهاع القرآن. وتطلب الآية من الرسول أن يصدع بها ينزل عليه ولا يهتم لردة فعل قريش.

## ما يسمعه الرسول من قريش يحزنه

وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ (٩٧) فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّاجِدِينَ (٩٨) وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ (٩٩).

الآيات تأمره بالاستمرار بتلاوة القرآن، والإعراض عن المشركين. والله يعلم أن الرسول يضيق صدره بها يسمع منهم من كلام ناب وسخرية، وعلى الرسول أن يستعين بالله ويتقوى بذكره وتسبيحه على مواجهة الصعاب. أما كبراء قريش فعها قريب سيموتون، ليلاقوا يومهم الذي يوعدون.



### (۲۳)طه

تؤكد هذه السورة للرسول أن الدعوة ليست لشقائه: طه (١) مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْفَى(٢) إِلَّا تَذْكِرَةً لِمَن يَخْشَى(٣) تَنزِيلاً ثَمَّنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّهَاوَاتِ الْعُلَى(٤) الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى(٥).

قارن هذا بختام سورة الحجر السابقة: وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِهَا يَقُولُونَ(٩٧) فَسَبَّحْ بِحَمْدِ رَبَّكَ وَكُن مِّنَ السَّاجِدِينَ(٩٨) وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيْكَ الْيَقِينُ(٩٩).

ومن الواضح أن محمداً كان يعيش أوقاتاً عصيبة بسبب ما يواجه من قريش، والقرآن يقول له إن الدعوة ليس المقصود منها شقاؤك يا محمد، ولكن تبليغ الرسالة من الطبيعي أن يواجه بمثل هذا العنت.

وتؤكد السورة على أن القرآن - وسيلة الدعوة - تنزيل من الله.

واستوى على العرش تعني أن الله خلق الخلق وتولى سبحانه إدارة كونه ومخلوقاته.

(الآيتان: ٦-٧) تقولان إن الله سبحانه لا يحتاج للدنو من خلقه ليعرف ما يدور بينهم أو ليستمع لدعائهم: لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا وَمَا تَحْتَ الثَّرَى(٦) وَإِن تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السَّرَّ وَأَخْفَى(٧).

فكل ما في الكون يسير بعلمه سبحانه وتعالى.

## أسياء الله الحسنى

اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْأَسْمَاء الْحُسْنَى(٨).

وأسهاء الله الحسنى في القرآن هي صفاته كالواردة في الآية النالية: هُوَ اللهُّ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمُلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الجُبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ َّعَمَّا يُشْرِكُونَ(٢٣) الحشر.

فاسمه سبحانه هو الله، ومن صفاته: «الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الجُبَّارُ الْمُتَكَبِّرِ» وغيرها.

وله سبحانه اسم ثانِ هو الرحمن: قُلِ ادْعُواْ اللهَّ أَوِ ادْعُواْ الرَّحْمَـنَ أَيَّاً مَّا تدعو فَلَهُ الأَسْيَاء الْحُسْنَى وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاَتِكَ وَلاَ ثُخَافِتْ بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً(١١٠) بني إسرائيل



وهناك عشرات الآيات التي تستخدم (الرحمن) كاسم لله ويمكن الرجوع إلى الرحمن في قسم ألفاظ من القرآن للمزيد.

والقول بأن لله (٩٩) اسماً مجرد تخاريف مفسرين ترسخت كغيرها من المعتقدات، وقد ذكر القرآن صفات لله كثيرة لكنها ليست بالتحديد (٩٩).

## موسى وفرعون وبني إسرائيل

وَهَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى (٩) إِذْ رَأَى نَاراً فَقَالَ لِأَهْلِهِ امْكُنُوا إِنَّي آنسْتُ نَاراً لَعَلَّي آتِيكُم مَّنْهَا بِقَبَسِ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدَى (١٠) فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِي يَا مُوسَى (١١) إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعُ مَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ المُقَدَّسِ طُوَى (١٢) وَأَنَا اخْتَرْ تُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى (١٣) إِنَّنِي أَنَا اللهُ لَعْلَيْكَ إِنَّكَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي (١٤) إِنَّ السَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَى كُلُّ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي (١٤) إِنَّ السَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُجْزَى كُلُّ لَكُ فِي مِن بِهَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَتَرْدَى (١٦) وَمَا تِلْكَ نَفْسِ بِهَا تَسْعَى (١٥) فَالَ هِي عَصَايَ أَتَوَكَا عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَى (١٧) قَالَ هِي عَصَايَ أَتَوكًا عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ إِنَّ مِي عَلَيْكَ يَا مُوسَى (١٧) قَالَ هِي عَصَايَ أَتَوكًا عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ إِنَّ مِي عَلَيْ لَكُ عَلَى عَنْهِا فَاللَّهُ وَلَا اللهُ عَلَى عَنْهِا وَلَا أَنْ أَلْقَاهَا فَإِذَا هِي حَيَّةٌ تَسْعَى (١٥) قَالَ خُذْهَا وَلا خُذْمَى وَلِي فِيهَا مَآرِبُ اللَّومِ لَا يُومِقَا مِيرَتَهَا الْأُولِي (٢٤) وَاضْمُمْ يَذَكَ إِلَى جَنَاحِكَ خَوْرُ بِيضَاء مِنْ غَبْرِ سُوءِ آيَةً أَخْرَى (٢٢) لِنُويَكَ مِنْ آيَاتِنَا الْكُبْرَى (٣٣) اذْهَبْ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى (٢٤).

الآيات تبدأ الحديث عندما كان موسى في البرية مع زوجته لوحدهما وفي بداية الليل عندما لمح موسى ناراً من بعيد، فاستأذن زوجته في الذهاب إلى من على النار لعلهم يرشدونه إلى الطريق الصحيح أو على الأقل يأتي بجذوة يشعل منها ناراً له ولزوجته يصطلبان عليها ويتسامران وتطرد عنها الزواحف والسباع. وما إن وصل موسى لمكان النار لم يجد عليها أحداً، لكنه سمع صوتاً يناديه ويطلب منه أن يخلع نعليه فهو في وادي اكتسب قدسية بسبب هذا التكليم. وواصل الصوت يخبر موسى أن عليه أن يتبع ما يوحى إليه وأن يكون أول المسلمين ولو كفر غيره من الناس!

ثم سئل موسى عما يحمله في يده اليمني، فكان جوابه أنها عصاه. والسؤال ليس لجهل

١ ظني الشخصي أن الله جل جلاله لم يتحدث مباشرة مع موسى كها بتحدث الرجل مع آخر. وما سمعه موسى من صوت هو بقدرة الله وينقل له مشيئة الله ولكنه ليس الله. وقد يكون صوتاً يسمعه في ذاكرته وليس كلاماً مثل كلام البشر العادي الذي يسمعه بأذب. فالله جل شأنه بشهادة القرآن: ليس كمثله شيء. وكل ما للبشر فهو ليس من الله في شيء. والكلام وسيلة تواصل خلقها الله للبشر ويتنزه الله جل من خلقه بشراً كاتوا أو غيرهم لا يمكن أن يكون. فالخالق له عالم خاص وللمخلوقات عالمهم.



بالعصا ولكن ليسترعي انتباه موسى لما سيحدث للعصا التي طلب منه أن يلقيها من يده، وما إن فعل حتى تحولت حية تسعى. فطلب منه ألا يخاف وستعود لطبيعتها بمجرد إمساكه بها.

ثم طُلب منه أن يضم يده لجناحه أي بين جسده وثيابه، وهو ما عبرت عنه سور أخرى بالجيب، فلما أخرج يده إذا هي بيضاء اللون كآية ثانية يستطيع القيام بها أمام فرعون.

وبعد أن عرف موسى كيف يظهر تلك الآيات متى أراد، طُلب منه الذهاب إلى فرعون.

فَالَ رَبَّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي (٢٥) وَيَسَّرْ لِي أَمْرِي (٢٦) وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِّن لِّسَانِي (٢٧) يَفْقَهُوا قَوْلِي (٢٨) وَاجْعَل لِّي وَزِيراً مِّنْ أَهْلِي (٢٩) هَارُونَ أَخِي (٣٠) اشْدُدْ بِهِ أَزْدِي (٣١) وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي (٣٢) كَيْ نُسَبِّحَكَ كَثِيراً (٣٣) وَنَذْكُرَكَ كَثِيراً (٣٤) إِنَّكَ كُنتَ بِنَا بَصِيراً (٣٥).

كان موسى يواجه صعوبة في النطق، ويحتاج لمن يقف بجانبه ليشد من أزره، وقد استجيب طلبه كنعمة وفضل من الله الذي أنعم عليه نعماً كثيرة، منها نجاته من القتل عندما كان رضيعاً كها حدث مع كثير من بني إسرائيل على يد زبانية فرعون وتنفيذاً لأوامره. ونجاة موسى من المطاردة بعد أن قتل أحد المصريين ووصوله لبئر مدين حيث لقي الملجأ وعائلة بديلة:

قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤْلَكَ يَا مُوسَى (٣٦) وَلَقَدْ مَننَا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَى (٣٧) إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَى (٣٨) أَنِ اقْدِفِيهِ فِي النَّابُوتِ فَاقْذِفِيهِ فِي الْيَمِّ فَلْيُلْقِهِ الْيَمُّ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذْهُ عَدُوٌّ لَي مَا يُوحَى (٣٩) إِذْ غَنْفِي أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُكُمُ وَعَدُوٌّ لَهُ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُكُمُ عَلَى عَيْنِي (٣٩) إِذْ غَنْفِي أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُكُمُ عَلَى عَيْنِي (٣٩) إِذْ غَنْفِي أُخْتَكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُكُمُ عَلَى عَيْنِي (٣٩) إِذْ غَنْفِي أَخْتُ فَلَ أَمْكَ كَيْ تَقَرَّ عَيْنَهَا وَلَا تَخْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْساً فَنَجَيْنَاكَ مِنَ الْغَمَّ عَلَى عَيْنِي (٤١) إِنَّ مُوسَى (٤٠) وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَقْسِي (٤١).

وقد كلف موسى برسالتين لفرعون:

الأولى: دعوته للإيهان بالله والدخول في دينه. ولو استجاب فرعون فسيعفي بني إسرائيل وغيرهم من السخرة ولن تتعرض نساؤهم للاستحياء ورجالهم للقتل، لأن أوامر الدين ستنهاه عن البغي.

الثانية: في حال لم يقبل فرعون الدخول في الدين فيمكنه البقاء على كفره لكن عليه السياح



لبني إسرائيل بالخروج من قرية مصر، لكن فرعون أصر على الكفر كها هو متوقع من كل طاغية، واعتبر آيات موسى سحراً.

أمر بجمع أمهر سحرة مصر لكي يظهر للناس أن موسى كاذب وليس رسولا لله لكن مساعيه باءت بالفشل وثبت للسحرة أن موسى صادق وليس ساحراً فآمنوا:

اذْهَبْ أَنتَ وَأَخُوكَ بِآيَاتِي وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي(٤٢) اذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى(٤٣) فَقُولَا لَهُ قَوْلاً لَّيِّنَا لَّعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى (٤٤) قَالاً رَبَّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَى (٥٥) قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُمًا أَسْمَعُ وَأَرَى(٤٦) فَأْتِيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا تُعَذَّبُهُمْ قَدْ جِنْنَاكَ بِآيَةٍ مِّن رَّبِّكَ وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الهُدَى(٤٧) إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَّبَ وَتَوَلِّى(٤٨) قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَا مُوسَى(٤٩) قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى(٥٠) قَالَ قَمَا بَالُ الْقُرُونِ الْأُولَى(١٥) قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَابٍ لَّا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَنسَى(٥٢) الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْداً وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّن نَّبَاتٍ شَتَّى(٥٣) كُلُوا وَارْعَوْا أَنْعَامَكُمُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّأُوْلِي النُّهَى(٤٥) مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى (٥٥) وَلَقَدْ أَرَيْنَاهُ آيَاتِنَا كُلِّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَى (٥٦) قَالَ أَجِئْتَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَا مُوسَى(٥٧) فَلَنَأْتِيَنَّكَ بِسِحْرِ مَّنْلِهِ فَاجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِداً لَّا نُخْلِفُهُ نَحْنُ وَلَا أَنتَ مَكَاناً سُوّى(٥٨) قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزّينَةِ وَأَن يُحْشَرَ النَّاسُ ضُحَى(٥٩) فَتَوَلَّ فِرْ عَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ ثُمَّ أَنَى(٦٠) قَالَ لَهُم مُُّوسَى وَيْلَكُمْ لَا تَفْتَرُوا عَلَى اللهَّ كَذِباً فَيُسْجِتكُمْ بِعَذَابِ وَقَدْ خَابَ مَنِ افْتَرَى(٦١) فَتَنَازَعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُّوا النَّجْوَى(٦٢) قَالُوا إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِّنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ المُثْلَى(٣٣) فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمَّ اثْتُوا صَفَاً وَقَدْ أَفْلَحَ الْيَوْمَ مَنِ اشْتَعْلَى(٦٤) قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِيَ وَإِمَّا أَن نَّكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَى(٦٥) قَالَ بَلْ أَلْقُوا فَإِذَا حِبَالْهُمْ وَعِصِيُّهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى (٦٦) فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُّوسَى (٦٧) قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنتَ الْأَعْلَى (٦٨) وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَفْ مَا صَنَعُوا إِنَّهَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى (٦٩) فَأُلْقِيَ السَّحَرَةُ سُجَّداً قَالُوا آمَنَّا بِرَبِّ هَارُونَ وَمُوسَى(٧٠) قَالَ آمَنتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السِّخْرَ فَلَأُقَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلَافٍ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدُّ عَذَاباً وَأَبْقَى(٧١) قَالُوا لَنْ نُّؤْثِرَكَ عَلَى مَا جَاءنَا مِنَ



الْبَيْنَاتِ وَالَّذِي فَطَرَنَا فَافْضِ مَا أَنتَ قَاضِ إِنَّا تَقْضِي هَذِهِ الْحُيَاةَ الدُّنْيَا(٧٢) إِنَّا آمَنَّا بِرَبُّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السَّحْرِ وَاللهُّ خَيْرٌ وَأَبْقَى(٧٣) إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُجُرِماً فَإِنَّ لَهُ جَهَنِّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْبَى(٧٤) وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِناً قَدْ عَمِلَ الصَّالِحِاتِ فَأُولَئِكَ هَمُّمُ الدَّرَجَاتُ الْعُلَى(٧٥) جَنَّاتُ عَدْنِ تَحْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاء مَن تَرْتَكَى (٧٥).
تَزَكَّى(٧٦).

ومع استمرار تعنت فرعون وعدم سهاحه لبني إسرائيل بالخروج من قرية مصر، استطاع موسى أن يتسلل من القرية مع من تبعه من بني إسرائيل ليلاً بعد أن ذهب المصريون للنوم، لكن فرعون لحق بهم حال معرفته في الصباح أنهم هربوا. وكاد أن يلحق بهم لولا أنهم دخلوا البحر وخرجوا منه قبل أن يدخله فرعون ويطبق عليه الماء ويغرق. وواصل موسى ومن معه المسير لنفس وادي طوى الذي تلقى التكليم فيه وذلك لكتابة التوراة، وأثناء غياب موسى تحول قومه لعبادة وثن صنعه له أحدهم:

وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي فَاضْرِبْ لَمُهُمْ طَرِيقاً فِي الْبَحْرِ يَبَساً لَآ تَخَافُ دَرَكاً وَلَا يَخْشَى (٧٧) فَأَتَبْعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ فَغَشِيَهُم مِّنَ الْيَمُ مَا غَشِيهُمْ (٧٨) وَأَضَلَ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَى (٧٧) فَأَتَبْعَهُمْ فِرْ عَوْنُ بِجُنُودِهِ فَغَشِيهُم مِّنَ الْيَمُ مَا غَشِيهُمْ (٧٨) وَأَصَلَ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَى (٧٩) يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ قَدْ أَنجَيْنَاكُم مِّنْ عَدُوكُمْ وَوَاعَدْنَاكُمْ جَانِبَ الطُّورِ الْأَيْمَنَ وَنَوْ اللَّيْكُمُ الْمَنَ وَالسَّلُوى (٨٠) كُلُوا مِن طَيَّبَاتِ مَا رَزَفْنَاكُمْ وَلَا تَطْغُوا فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ وَمَن يُخلِلُ عَلَيْهُ عَضِي فَقَدْ هَوَى (٨١) وَإِنِي لَغَفَارٌ لَمَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحا ثُمُّ عَضَيى وَمَن يُخلِلُ عَلَيْهُ مُ السَّاعِرِيُّ (٨٥) فَلَا عَنْ مُوسَى إِلَى وَوْمِهُ عَضَى الْمَا فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِن بَعْدِكَ وَأَضَلَهُمُ السَّاعِرِيُّ (٨٥) فَرَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفا قَالَ يَا قَوْمٍ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُكُمْ وَعُدا حَسَنا أَفْطَلُ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفا قَالَ يَا قَوْمٍ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُكُمْ وَعُدا حَسَنا أَفْطَلُ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ بِمُعْدَلِكَ أَلْقَى السَّامِويُ (٨٥) فَلَو امَا أَخْطَفُنَا مَوْعِدِي (٨٨) فَلَا يَرْوَنَ أَلَوا مَا أَخْطَفُنَا مَوْعِدِي (٨٨) أَفَلَا يَرُونَ مَن قَبُلُ يَا قَوْمٍ إِنَّا فُعِتْكُم بِهِ وَلِكُ عَمِلْكُ أَلْمَى السَّامِويُ (٨٥) فَأَوا مَا مَنْعَلَ إِذْ رَأَيْتُهُمْ صَلَّى الْمَارُونُ مِن قَبْلُ يَا قَوْمٍ إِنَّا فُتِنْمُ عَلَى الْمُولِ الْمَالِكُ مُولِ الْمَالِي الْمَالِي الْمَالُولُ الْمَالِكُ عَلَيْهِ أَلْمُولِ الْمَلْكُ مُنْ أَلُولُ الْمَالِي الْمَالُولُ الْمَوْلُ الْمَالُولُ الْمَالِلُ الْمَالِي الْمُولِ الْمَلْولُ الْمَالُولُ الْمَلِي الْمَالُولُ الْمَلْمُ الْمُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَلَى الْمُولُ الْمَلْمُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَوْلُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَلْمُ اللَّالِمُ الْمُولُ الْمَالُولُ الْمَالَى الْمُولُولُ الْمُؤْمِنُ الْمَلْمُ الْمُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُولُولُ الْمُؤْمُ الْمُعْمُ الْمُؤْمُولُولُ الْمُؤْمُولُ



تُرْقُبُ قَوْلِي (٩٤) قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَا سَامِرِيُّ (٩٥) قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مَّنْ أَثْرِ الرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَكَذَلِكَ سَوَّلَتْ لِي نَفْسِي (٩٦) قَالَ فَاذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيَاةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسَ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِداً لَّنْ تُخْلَفَهُ وَانظر إِلَى إِلْهَكَ الَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَّنُحَرُّ قَنَّهُ ثُمَّ لَنَسِفَنَهُ فِي الْيَمَّ نَسْفاً (٩٧) إِنَّمَا إِلَى كُمُ اللهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْهَ (٩٨) وكل هذه التفاصيل يتلقاها محمد عليه الصلاة والسلام وحياً على شكل قرآن.

# من يرفض القرآن سيخلد في النار

كَذَلِكَ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَاء مَا قَدْ سَبَقَ وَقَدْ آتَيْنَاكَ مِن لَّدُنَّا ذِكْراً (٩٩) مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَخْمِلُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وِزْراً (١٠٠) خَالِدِينَ فِيهِ وَسَاء لِمُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حِمْلاً (١٠١)

وهو دليل آخر على أن من لا يتبع رسالة الإسلام التي جاء بها الرسول محمد فهو مخلد في النار ولو آمن بالله.

# عندما يبعث الإنسان سيشعر أن بقاءه في الدنيا كان قصيراً جداً

يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ وَنَحْشُرُ المُجْرِمِينَ يَوْمَئِذِ زُرْقاَ(١٠٢) يَنَخَافَتُونَ بَيْنَهُمْ إِن لَبِئْتُمْ إِلَّا عَشْراً(١٠٣) نَحْنُ أَعْلَمُ بِهَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْثَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَّبِثْتُمْ إِلَّا يَوْماً(١٠٤).

والآيات دليل على أن يوم القيامة سيكون بعد أن ينشأ كون جديد (ينفخ في الصور).

الآية (١٠٢) تقول بأن المجرمين يحشرون يوم القيامة زرقاً، وهذا تعبير مجازي يصور هول قلقهم من مصيرهم الذي عرفوا أنه محتوم، ولن تتحول ألوانهم زرقاء.

وتقول السورة أن المجرمين عندما بعثوا: يَتَخَافَتُونَ بَيْنَهُمْ إِن لَّبِثُتُمْ إِلَّا عَشْراً(١٠٣) نَحْنُ أَعْلَمُ بِهَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْثَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَّبِئْتُمْ إِلَّا يَوْماً(١٠٤).

فإن كانوا يقصدون حياتهم في الدنيا فهي تشير إلى أن الدنيا تمر بسرعة، وكأن المرء لم يعش فيها سوى مدة قليلة. وهذا يمكن فهمه لأي منا عندما يفكر بالأعوام السابقة التي مرت عليه، وكأنها لحظات.

أما إن كان المقصود الفترة التي مرت منذ ماتوا وحتى البعث، فهو دليل على أن هذه الفترة ولو طالت لبلايين السنين فلن يشعر بمرورها الميت لأن الذاكرة تتوقف عن التسجيل. وهو دليل على أنه لا وجود لعذاب القبر، إذ لو أن هناك عذاب قبر لما مرت الفترة بسرعة.



## رد على سؤال من قريش

وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلْ يَسِفُهَا رَبِّي نَسْفاً (١٠٥) فَيَذَرُهَا قَاعاً صَفْصَفاً (١٠٥) لَا تَرَى فِيهَا عِوَجاً وَلاَ أَمْتاً (١٠٧) يَوْمَئِذِ يَتَّبِعُونَ الدَّاعِيَ لا عِوَجَ لَهُ وَخَشَعَت الْأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلَا فِيهَا عِوَجاً وَلاَ أَمْتاً (١٠٨) يَوْمَئِذِ لَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً (١٠٩) تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسَاً (١٠٨) يَوْمَئِذِ لَا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً (١٠٩) يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلْماً وَلاَ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلْماً وَلاَ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلا يَخَافُ ظُلْماً وَلاَ مَنْ المَّالِمَانِ ).

قريش تسأل عن يوم القيامة وأين ستكون؟ وما الذي سيحدث للجبال؟ وهو سؤال من البيئة، كون الجبال الشاهقة تحيط بمكة من كل جانب، ويرون أنها عظيمة فهل ستنتهي؟ فجاء الجواب بأنها ستنسف وتسوى بالأرض. وهذا الجواب لتقريب الصورة في ذهن السائل بها يتناسب مع مداركه. وإلا فالقيامة ستكون في كون آخر غير هذا الكون، كها تؤكد الآية (١٠٣) السابقة وآيات عدة في سور أخرى.

وفي ذلك اليوم، ستجزى كل نفس ما كسبت، إن شراً فشر، وإن خيراً فخير.

## القرآن كاف للهداية لو رغبت قريش

وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ أَوْ يُحْدِثُ لِمُمْ ذِكْراً (١١٣). وهي دليل على أن دعوة محمد تقوم على تلاوة القرآن فقط.

## توجيه للرسول

فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الحُتُّى وَلَا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْبُهُ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمَإِرْ١١٤).

لا تحتاج يا محمد لترديد آيات السورة التي تنزل عليك خوفاً من نسيانها فلن تنساها. وهذا يعني أن محمداً ومن باب الحرص عاد لما كان يفعله في بداية الدعوة، وأصبح يردد آيات السورة التي تنزل عليه خوفاً من نسيانها. وكانت سورة القيامة أول سورة تؤكد للرسول أنه لا يحتاج لترديد نصوص الوحي لأنه ينسخ في ذاكرته ولن ينساه: لَا تُحَرَّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ (١٦) إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْ آنَهُ (١٧) فَإِذَا قَرَ أَنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْ آنَهُ (١٨) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ (١٩).



وكلا الآيتين دليل على أن القرآن ينسخ في ذاكرة الرسول وبإمكانه أن يسترجعه متى أراد حتى آخر يوم في حياته. ولذلك فعندما أمر الرسول عليه الصلاة والسلام بكتابة القرآن في آخر حياته وبعد أن اكتمل نزوله، لم يواجه مشكلة في تذكر القرآن كها نزل.

## آدم وإبليس

وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى آدَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً (١١٥) وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى (١١٦) فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوٌّ لَّكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُحْرِجَنَّكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْفَى (١١٧) إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَى (١١٨) وَأَنَّكَ لَا تَظْمَأُ فِيهَا وَلَا تَعْرَى (١١٨) وَأَنَّكَ لَا تَظْمَأُ فِيهَا وَلَا تَعْرَى (١١٨) فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلْ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لَا تَشْعَى (١٢٠) فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلْ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْجُنَّا وَعُصَى آدَمُ يَئِلُ (١٢٠) فَأَكَلَا مِنْهَا جَبِيعاً بَعْضُكُمْ رَبَّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى (١٢٢) قَالَ الْهِبِطَا مِنْهَا جَبِيعاً بَعْضُكُمْ لِيَعْضِ عَدُونٌ فَإِمَّا يَأْتِيَنَكُم مِّنِي هُدًى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْفَى (١٢٣)).

الجنة كانت على مرتفع أو فوق الجبال وأمر آدم وزوجه بالخروج منها والهبوط لأرض أسفل الجبل.

ثم تقول السورة في حديث عن وضع مشركي قريش: وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى(١٢٤) قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيراً(١٢٥) قَالَ كَذَلِكَ أَتَتْكَ آيَاتُنَا فَنسِيتَهَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ تُنسَى(١٢٦) وَكَذَلِكَ نَجْزِي مَنْ أَشْرَفَ وَلَمْ يُؤْمِن بِآيَاتِ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَى(١٢٧).

نعبير مجازي مشابه لما ورد في الآية (١٠٢) والتي تقول: يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ وَنَحْشُرُ المُجْرِمِينَ يَوْمَئِذِ زُرْقاً.

فالمجرمون (الكافرون) لن يحشروا زرقاً، ولن يعيشوا في الدنيا عيشة ضنكاً، ولن يحشروا فاقدي البصر، ولكنه تعبير مجازي عن الضلال والكفر.

(الآية: ۱۲۸) تقول إن قريشاً لم تعتبر لما حل بأمم سابقة أهلكت بسبب كفرها، وقريش تعرف مساكنهم: أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّأُوْلِي النُّهَى(۱۲۸).



#### تَدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

وتقول الآية التالية (١٢٩): وَلَوْ لَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبُكَ لَكَانَ لِزَاماً وَأَجَلٌ مُسَمَّى. فالدنيا إن لم يعذب فيها كفار قريش فهذا عائد إلى أن الله خلق الدنيا للتحصيل والقيامة للحساب والجزاء.

### خطاب موجه للرسول

فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُومِهَا وَمِنْ آنَاء اللَّيْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَى(١٣٠) وَلَا تَكَلَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّغْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مَّنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الذُّنِيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى(١٣١) وَأَمُرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ رِزْقاً نَحْنُ نَوْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَى(١٣٢).

وتطلب منه الصبر على سخرية قريش واتهاماتهم وجدالهم، وأن يستعين بذكر الله على تحمل الأذى. والآية (١٣١) تكرر نهي الرسول من أن يمد عينيه (يطيل النظر) لبعض أزواج رجال قريش الجميلات: «وَلَا تَمَّلُنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مَنْهُمْ زَهْرَةَ الحَيَاةِ الدُّنيَا لِيَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبَّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى». وهو ما سبق ونهته عنه سورة الحجر السابقة (الآية:٨٨).

والرسول هنا تصرف كبشر خاصة أنه شاب وزوجه "خديجة" قد بلغت من العمر عتباً ولم تنجب له كها تبينا من سور سابقة. ويبدو أن رسول الله امتثل بعد هذه الآية لأمر الله ولم يعد ينظر لأي امرأة أجنبية لأنه لو فعل فسيفضحه القرآن، والقرآن لم يشر لأي تصرف مماثل بعد ذلك أبداً.

ومما أمر به القرآن هو أن يداوم على الصلاة ويأمر بها أهله (أهل بيته) وهم زوجه خديجة وبناتها الأربع: رقية، أم كلثوم، زينب، وفاطمة وابنها.

عودٌ للحديث عن قريش

وَقَالُوا لَوُلَا يَأْتِينَا بِآيَةٍ مِّن رَّبِّهِ أَوَلَمُ تَأْتِهِم بَيِّنَةُ مَا فِي الصُّحُفِ الْأُولَى(١٣٣) وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنَاهُم بِعَذَابٍ مِّن قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَبَعَ آيَاتِكَ مِن قَبْلِ أَن نَّذِلَّ وَنَخْزَى(١٣٤) قُلْ كُلِّ مُّتَرَبِّصٌ فَتَرَبَّصُوا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَابُ الصَّرَاطِ السَّوِيِّ وَمَنِ اهْتَذَى(١٣٥).



رجال قريش يكررون على الرسول أن يريهم آية (معجزة) ليصدقوا أنه رسول لله، ويرد عليهم القرآن بأنه لو أرادوا الإيان لكفاهم ما في القرآن الذي هو نفس الأديان السابقة. ولو رأوا آية فسيجدون مبررات أخرى تبقيهم على كفرهم، كما أنه لو حلت بهم كارثة قبل بعثة محمد لتنمنوا لو أرسل لهم رسول ليهتدوا. وها هو محمد بينهم ولم يؤمنوا به.

والآية الأخيرة تقول لقريش تربصوا بها يحل بنا كمسلمين وسنتربص بها يحل بكم ويوم القيامة سيتضح من هو على صواب.

### (۲۷)السجدة

افتتاحيتها تتشابه مع افتتاحية عدد من السور السابقة، مؤكدة على أن القرآن تنزيل من الله: الم(١) تَنزِيلُ الْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبً الْعَالِمَينَ(٢).

## الردعلي اتهام قريش للرسول

أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ لِتُنذِرَ قَوْماً مَّا أَتَاهُم مِّن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ(٣).

والآية تقول: إن قريشاً لم يسبق أن أرسل لها رسول قبل محمد.

# أيام تعني عصوراً جيولوجية

اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا شَفِيعِ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ(٤).

(الآية: ٥) ألف سنة تصوير حسى لطول ذاك اليوم، لتقريبه في الذهن، وليس بالضرورة أن يكون ألف سنة: يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مَّنَا تَعُدُّونَ(٥).

# خلق الله للإنسان

ذَلِكَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ(٦) الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنسَانِ مِن طِينِ(٧) ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّاء مَّهِينِ(٨) ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ(٩).



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

بداية خلق الإنسان الأول كان من طين، كما شرحت الآيات (١٢-١٤) من سورة المؤمنون القادمة. ثم أصبح التناسل يتم عبر التزاوج والتقاء الماء المهين (المني) بالبويضة.

## تأكيد البعث

وَقَالُوا أَئِذَا ضَلَلْنَا فِي الْأَرْضِ أَئِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدِ بَلْ هُم بِلِقَاء رَبِّهِمْ كَافِرُونَ(١٠) قُلْ يَتَوَفَّاكُم مَّلَكُ المُوْتِ الَّذِي وُكُلِّ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ(١١).

(الآية: ١٠) دليل على أن الألفاظ تعرف معانيها من السياق، حيث عرفنا أن «ضللنا» تعني دفنا وتحللت أجسادنا، وليست من الضياع.

(الآية: ١١) ملك الموت هنا لا يعني مخلوقاً حياً من الملائكة مكلفاً بنزع أرواح الناس، بل يعني آلية يتم بموجبها خروج النفس من الجسد. وتسميتها ملك الموت هنا تصوير حسي لتقريبها من ذهن المخاطب.

# تصوير مجازي حسي لما سيكون عليه حال كفار قريش يوم القيامة

وَلَوْ تَرَى إِذِ المُجْرِمُونَ نَاكِسُو رُؤُوسِهِمْ عِندَ رَبِّيمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِئُونَ (١٢) وَلَوْ شِثْنَا لَآتَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ (١٣).

من تمسك بالموروث فلن يعود للحق، ولو أعيدوا يوم القيامة للدنيا لعادوا لموروثهم. والآية (١٣) لا تعني أن الله قد كتب مسبقاً على بعض قريش أنهم من أهل النار، لكي يملأ جهنم لأن الدين خيار شخصي. ولكن بها أن الله خلق العقل وجعل للإنسان السيطرة التامة عليه بحيث يختار الضلال أو الهدى، فمن آمن فالله قد هداه للحق (بطريقة غير مباشرة)، ومن كفر فالله قد أضله بطريقة غير مباشرة.

ثم تتوعد السورة كفار قريش: فَذُوقُوا بِمَا نَسِيتُمْ لِقَاء يَوْمِكُمْ هَذَا إِنَّا نَسِينَاكُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْخُلْدِ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (١٤).

## وعد للمؤمنين القلة في مكة

إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكَّرُوا بِهَا خَرُّوا شُجَّداً وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّيمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ (١٥) تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمُضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً وَمِثَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ (١٦) فَلَا



تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِيَ لَكُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاء بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٧).

وتصف الآيات المؤمنين بأنهم كلما ذكروا بالآيات خشعوا وذكروا الله، ولا تعني السجود الفعلي. ووَجَلَهُمْ من عذاب النار صورته الآية وكأن جنوبهم تجافي المضاجع، ولا تتحدث عن قيام فعلى في الليل للصلاة، فالحديث هنا جاء بعبارات مجازية ولا يحدث حرفياً.

## لا يستوي المؤمن والكافر

أَفْمَن كَانَ مُؤْمِناً كَمَن كَانَ فَاسِقاً لَا يَسْتَوُونَ (١٨) أَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمُ جَنَّاتُ الْمُأْوَى نُزُلاً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٩) وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَأْوَاهُمُ النَّارُ كُلِّمَا أَرَادُوا أَن يُخْرُجُوا مِنْهَا أُعِيدُوا فِيهَا وَقِيلَ لَهُمْ ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنتُم بِهِ ثُكَذَّبُونَ (٢٠) وَلَنَذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَذْنَى دُونَ الْعَذَابِ الْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (٢١) وَمَنْ أَظْلَمُ مِثَّن ذُكَرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُنتَقِمُونَ (٢٢).

الله لن يغفر لمستحق النار ولن يدخل النار من يستحق الجنة.

والآية (٢١) تتحدث عن العذاب الأدنى، وهو الهزائم التي ذاقتها قريش على أيدي المسلمين وفتح مكة، وهو خزي وعذاب مهين لهم. وهذه الأحداث لم تكتب مسبقاً، ولا تتحدث عنها الآيات كتنبؤات، ولكنها مما يعرف بالضرورة، عن طريق تتابع الأحداث وتصادم القوى بعد ذلك. فالمسلمون سيواجهون بعدوان قريش وسيناضلون ويصدون الاعتداء وينتصرون في النهاية.

### مخاطبة بنو إسرائيل

وَلَقَدْ آتَیْنَا مُوسَى الْکِتَابَ فَلَا تَکُن فِی مِرْیَةٍ مِّن لِّقَائِهِ وَجَعَلْنَاهُ هُدًى لِّبَنِي إِسْرَائِيلَ(٢٣) وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآیَاتِنَا یُوقِنُونَ(٢٤) إِنَّ رَبَّكَ هُوَ یَفْصِلُ بَیْنَهُمْ یَوْمَ الْقِیَامَةِ فِیهَا كَانُوا فِیهِ یَخْتَلِفُونَ(٢٥).

كتاب موسى كان هدى لمن رغب من بني إسرائيل زمن موسى. وقد تبعه بعضهم وخالفه البعض، وسيفصل الله بين مؤمنهم وعاصيهم يوم القيامة.



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

# قريش تعرف مساكن أمم سابقة هلكت وهي كافرة

أَوَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كَمْ أَهْلَكْنَا مِن قَبْلِهِم مِّنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ أَفَلَا يَسْمَعُونَ (٢٦).

#### دعوة عقلانية

أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ المَّاء إِلَى الْأَرْضِ الجُرُرِ فَنُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ(٢٧) وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْفَتْحُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ(٢٨) قُلْ يَوْمَ الْفَتْحِ لَا يَنفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيهَانُهُمْ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ(٢٩) فَأَغْرِضْ عَنْهُمْ وَانتَظِرْ إِنَّهُم مُّنتَظِرُونَ(٣٠).

وتجيب الآيات على تساؤل قريش الذي تردده على محمد دائهاً عن موعد البعث، بأن البعث إذا جاء فلن ينفع قريشاً إيهانها، وتطلب من محمد أن يصبر وينتظر موعدهم يوم القيامة. والآيات تسمي يوم القيامة والبعث بيوم الفتح.



## (٢) فترة فرض بعض التشريعات

أهم ما يميز سور هذه الفترة أنها بدأت بفرض تشريعات جديدة. وبها أن التشريعات لا تفرض إلا بعد وجود مجموعة من المؤمنين تكفي أعدادهم لتكوين مجتمع أو جالية مسلمة، فهذا يعني أن عدداً من المستضعفين في مكة قد آمنوا بعد أن بدأ القرآن يخاطبهم ويحذرهم من نار جهنم لو استمروا تابعين لأسيادهم في الكفر. إضافة لمن آمن من أهل يثرب بعد أن قام أوائل من أسلم من بني إسرائيل بنشر الدعوة هناك.

كها تظهر سور هذه الفترة أن قريشاً قد صعدت من أذاها على المسلمين، خاصة ضد من أسلم حديثاً من المستضعفين. لأنهم عصب الحياة في مكة الذين يقومون بالأعمال الخدمية فيها، كها سبق وذكر. وبها أن الحياة أصبحت لا تطاق بالنسبة لمن أسلم من المستضعفين حثتهم سورة الزمر على الهجرة.

مع استمرار السورة الواحدة إيراد آيات تخاطب قريشاً عن أمم سابقة، تليها آيات تخاطب بني إسرائيل عن أمم سابقة تهمهم وتهم تاريخهم، وهو ما بدا واضحاً في سور الفترة السابقة من هذه المرحلة.

### (۲۸) المؤمنون

السور السابقة في هذه المرحلة كانت تؤكد على صحة القرآن وتخاطب مشركي قريش، أما هذه السورة فتبدأ بمخاطبة المؤمنين:

قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ (١) الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ (٢) وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ (٣) وَالَّذِينَ هُمْ لِلُوَّكَاةِ فَاعِلُونَ (٤) وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ (٥) إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْبَائُهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ (٦) فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاء ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ (٧) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ (٩) أُولَئِكَ هُمُ الْقَادُونَ (١) أُولَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ (١٠) الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (١١).

و مخاطبة المؤمنين وفرض التشريعات يعني تكون مجتمع مسلم، بعضه في مكة، نتيجة لتزايد أعداد المستضعفين الداخلين للإسلام. إضافة لمن آمن من أهل يثرب نتيجة نشر الإسلام هناك على أيدي النفر الذين أسلموا من بني إسرائيل.



وتقول السورة إن الجنة في تلك الفترة، لمن يؤمن ويصلي بخشوع ويعرض عن اللغو (الكلام الفاحش) ويدفع الزكاة (الإنفاق) ويبتعد عن الفواحش بمختلف أنواعها. ويؤدي الأمانة ويحافظ على العهد والوعد.

والملفت هنا هو أن الالتزام بالمواعيد الشخصية والجماعية فرض ديني يدخل الجنة ومخالفته يدخل النار. والمسلمون اليوم أقل شعوب الأرض التزاماً بالمواعيد للأسف، أنماً وجماعات وأفرادا.

## خلق الإنسان الأول

وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ (١٢) ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةٌ فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ (١٣) ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطُفَةَ عَلَقَةٌ فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا المُضْغَةَ عِظَاماً فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحَمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقاً آخَرَ فَتَبَارَكَ اللهُ ٱحْسَنُ الْخَالِقِينَ (١٤).

لكل سلالة من البشر الحاليين أجيال أولى خلقوا في ظروف مناخية وكيميائية معينة. والآيات تتحدث عن تلك الظروف وكيف تكونت تلك الجهاعات البشرية. والبداية هي نقع التراب في الماء لفترة من الزمن حتى أصبح (طيناً لازاب) كها تقول سورة الصافات: إنَّا خَلَقْنَاهُم مِّن طِينٍ لَّازِبِ(١١)، أي بدأ الطين يتهاسك، ويتحول إلى صلصال، كها تقول سورة الرحن: خَلَق الْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ كَالْفَخَّارِ (١٤). تحت ظروف مناخية وكيميائية معينة، وفي مكان معزول، وبعد فترة طويلة من الزمن سمتها سورة الإنسان حين من الدهر: هَلُ أَتَى عَلَى الْإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئاً مَّذْكُوراً(١) تحول الصلصال إلى نطفة (شكل هلامي وليس شيء متناهي الصغر)، ذات أمشاج كها أطلقت عليه سورة الإنسان: إنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاج.... (٢) أي هلامي.

«في قرار مكين» تعني تجويفاً تحت سطح الأرض.

هذه النطفة تحولت إلى علقة. أي تشكلت بشكل آخر، ثم تشكلت بشكل ثالث «مضغة». ثم قست وتصلبت لتتحول إلى هيكل عظمي بشري.

ثم شيئاً فشيئاً بدأت تكسى باللحم والأعصاب والأوردة ...الخ، حتى أصبحت على هيئة إنسان كامل. ومن ثم نبت هذا الشكل البشري من التجويف الأرضي الذي تخلق فيها إلى السطح، كما تقول سورة نوح: وَاللهُ أَنبَتَكُم مِّنَ الْأَرْضِ نَبَاتاً(١٧).



فخلق الإنسان في البداية مر بأطوار مختلفة عبر أزمنة طويلة، كما تقول سورة نوح: وَقَدْ خَلَقَكُمُ أَطْوَاراً(١٤).

وهذه الأطوار والمراحل خلط المفسرون بينها وبين خلق الجنين في الرحم وهو مختلف، فها كان من المستشرقين إلا أن اعتبروا هذه الآيات في سورة المؤمنون خطأ علمياً في القرآن يتعارض مع تخلق الجنين. وبها أنه ليس لدينا علهاء مسلمون يعتمدون القرآن في إطلاق نظريات وحقائق علمية جديدة، فلم يتعرف أحد على ما يقول القرآن بوضوح هنا. لأن كل من يقرأ الآيات السابقة يفهمها بها يقول المفسرون وليس بها يقول القرآن.

ونكمل مسيرنا مع سورة المؤمنون

### دعوة عقلانية للتفكير

ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَيَتُونَ (١٥) ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تُبْعَثُونَ (١٦) وَلَقَدْ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَائِقَ وَمَا كُنَّا عَنِ الْحُلْقِ غَافِلِينَ (١٧) وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّهَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَاهُ فِي الْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابِ بِهِ لَقَادِرُونَ (١٨) فَأَنشَأْنَا لَكُم بِهِ جَنَّاتٍ مِّن نَجِيلٍ وَأَعْنَابٍ لَّكُمْ فِيهَا فَوَاكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ (١٩) وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِن طُورٍ سَيْنَاء تَنبُتُ بِالدَّهْنِ وَصِيْعِ لَلْآكِلِينَ (٢٠) وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْآنَعَام لَعِبْرَةٌ نُسقِيكُم مِّمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ (٢١) وَعَلَيْهَا وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ (٢١)

الغلاف الجوي للأرض يتكون من سبع طرائق ١٠.

إمكانية وجود طبقةً سابعة لم يتأكد العلماء منها بعدً.

(الآية: ٢٠) تقول: «وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَاء تَنبُتُ بِالدُّهْنِ وَصِبْغٍ لِّلْأَكْلِينَ».

الطور هو الجبل المنتصب، وهو هنا جبال السراة المنتصبة كالجدار أمام مكة. والمؤكد أن سيناء هنا هي اسم الطور، فهو طور (جبل) سيناء. وليست سيناء الحالية التي بين بلاد النيل وفلسطين، لأنها بعيدة عن مكة ولا علاقة لقريش بها، وليس لتلك البلاد ذكر في القرآن. وسيناء الحالية ليست اسماً لجبل بل اسم لمنطقة واسعة مساحتها (١٠٠٠ أ ٢٠ كم ٢) وتحتوي على سلاسل جبلية كثيرة وصحار وأودية ومظاهر تضاريسية متنوعة. والآيات تخاطب قريشاً وتحدثهم عن شيء في بيئتهم ويعرفونه، ولعل طور سيناء هو جبال الطائف المعلى، يقولون إنهم تعرفوا على خس أو ست طبقات للغلاف الجري لكنهم لا يستطيمون الجزم إن كانت هذه الطبقات نهاية، كما أنهم يقولون إن هذه الطبقات تتداخل فيا بينها بحيث يصعب الفصل بين طبقة وأخرى بشكل جازم. مما يعني



### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

الحالية المطلة على مكة وكأنها جدار عملاق. وسيناء المصرية سهاها اليهود في عصور قديمة بهذا الاسم، لتحل محل سيناء الأصلية (جبال الطائف المطلة على مكة)، ضمن مسخهم لتاريخهم وتاريخ العالم.

والشجرة التي تنبت الدهن وصبغ للآكلين ليست الزيتون كها يزعم المفسرون، لأن الزيتون لا ينبت في مناطق جنوب غرب الجزيرة العربية. وقد تكون شجرة السمسم، حيث تنبت بكثرة وتشتهر منذ القدم في جنوب غرب جزيرة العرب ويستخرج منها الزيت ويؤدم منه، فهي دهن وغذاء.

ثم تتحدث السورة عن أمم سابقة تعرفهم قريش هلكوا وهم كفار.

## قوم نوح

وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَّ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَّقُونَ (٢٣) فَقَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مَّنْلُكُمْ يُرِيدُ أَن يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شَاء اللهُ لَأَنزَلَ مَكَرْئِكَةً مَّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي آبَائِنَا الْأَوَّلِينَ (٢٦) إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلٌ بِهِ جِنَّةٌ فَتَرَبَّصُوا بِهِ حَتَّى كَنْزَلَ مَكَرْئِكَةً مَّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي آبَائِنَا الْأَوَّلِينَ (٢٦) فَأَوْجَيْنَ إِنْدُهِ إِلَّا رَجُلٌ بِهِ جِنَّةٌ فَتَرَبَّصُوا بِهِ حَتَّى حِينٍ (٢٥) قَالَ رَبِّ انصُرْفِي بِمَا كَذَّبُونِ (٢٦) فَأَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ فَإِذَا جَاء أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُورُ فَاسْلُكُ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْفَوْلُ مِنْهُمْ وَلَا ثُمِّنَا وَفَارَ التَّنُورُ فَاسْلُكُ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْمُولُ مِنْهُمْ وَلَا ثُمِّنَا وَفَارَ التَّنُونِ فَ الَّذِينَ ظَلَمُوا إِنَّهُم مُعْزَقُونَ (٢٧) فَإِذَا اسْتَويْتَ أَنتَ وَمَن مَّعَكَ الْفَوْمِ الظَّالِينَ (٢٨) وَقُل رَّبُ أَنزِلْنِي مُنزَلاً مُبَارَكا عَلَى الْفُولِ الْطَالِينَ (٢٨) وَقُل رَّبُ أَنزِلْنِي مُنزَلاً مُبَارَكا وَلَا تَسَالُكُ فِيهَا مِن كُلُ لَكَالُونَ (٢٨) وَقُل رَّبُ أَنزِلْنِي مُنزَلاً مُبَارَكا وَلَا رَبِّهُ مَلَا لِيَرْفِي مُنزَلاً مُبَارَكا وَلُولُ الْمَنْولِينَ (٢٣) وَقُل رَّبُ أَنزِلْنِي مُنزَلاً مُبَارِكا وَالْفَالِينَ (٣٤).

# أمم أخرى متلاحقة

نُمَّ أَنشَأْنَا مِن بَعْدِهِمْ قَرْناً آخَرِينَ (٣١) فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ أَنِ اعْبُدُوا اللهِ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَّقُونَ (٣٢) وَقَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِلِقَاء الْآخِرَةِ وَأَثْرَفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مَّمْلُكُمْ يَأْكُلُ عِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ عِمَّا تَشْرَبُونَ (٣٣) وَلَيْنَ أَطَعْتُم بَشَراً مِثْلَكُمْ إِذَا مِثْنَمُ مُواباً وَعِظَاماً أَنْكُم أَلَعُتُم بَشَراً مِثْلَكُمْ إِذَا مَثْنَمُ مُواباً وَعِظَاماً أَنْكُم فَي إِلَّا مَثْمَلُ مِنْهُمَ أَنْ الدُّنْيَا الدُّنْيَا اللهُ مُوتَ وَمَا مَنْ اللهُ كَذِباً وَمَا نَحْنُ لَهُ بِمُوْمِنِينَ (٣٨) قَالَ مَعْنُ بِمَنْعُوثِينَ (٣٨) إِنْ هِيَ إِلَّا رَجُلٌ افْتَرَى عَلَى الله كَيَاتُنَا الدُّنْيَا لَهُ بِمُوْمِنِينَ (٣٨) قَالَ



رَبِّ انصُّرْنِي بِهَا كَذَّبُونِ(٣٩) قَالَ عَمَّا قَلِيلِ لَيُصْبِحُنَّ نَادِمِينَ(٤٠) فَأَخَذَتُهُمُ الصَّيْحَةُ بِالْحَقِّ فَجَعَلْنَاهُمْ غُنَاء فَبُعْداً لِلْقَوْمِ الظَّالِينَ(٤١) ثُمَّ أَنشَأْنَا مِن بَعْدِهِمْ قُرُوناً آخَرِينَ(٤٢) مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ(٤٣) ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تَثْرًا كُلَّ مَا جَاء أُمَّةً رَّسُوهُا كَذَّبُوهُ فَأَتَّبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضاً وَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ فَبُعْداً لِّقَوْمٍ لَّا يُوْمِنُونَ(٤٤).

ويمكن ملاحظة أن منطق تلك الأمم متفق مع منطق قريش، ومن ذلك: طلب قوم نوح أن يروا الملائكة كدليل لصدق دعوة نوح (٢٤). وقالوا عن نوح هو مجنون (٢٥).

وأمم أخرى بعد ذلك، قالوا ما قالت قريش عن محمد: إن هو إلا بشر مثلنا (٣٣) وأنه لا بعث بعد الموت (٣٥) والرسول كاذب (٣٨).

وكل الأمم سارت على سنة واحدة (٤٤) تتمثل برفض دعوة الحق والتمسك بالموروث. ثم تتجه السورة بالحديث لبني إسر ائيل.

### موسى وهارون رسلا لفرعون

ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَارُونَ بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانِ مُّبِينِ(٤٥) إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْماً عَالِينَ(٤٦) فَقَالُوا أَنْؤُمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَّا لَنَا عَابِدُونَ(٤٧) فَكَذَّبُوهُمَا فَكَانُوا مِنَ الْمُهْلَكِينَ(٤٨) وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ(٤٩).

#### عيسى

وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ آيَةً وَآوَيْنَاهُمَا إِلَى رَبْوَةٍ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينٍ(٥٠).

عيسي وأمه آية، كون مريم حملت به بدون أب. وقد وضعت مريم حملها على ربوة.

كل الرسل مطالبون بالطاعة ككل الناس

يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيَّاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحاً إِنِّي بِيَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ(٥١) وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاتَّقُونِ(٥٢).

> الأمم تترك الحق وتتبع تشريعات مبتدعة مختلفة فَتَفَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُراً كُلُّ حِزْبٍ بِبَا لَدَيْبِمْ فَرِحُونَ(٥٣).



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

## عود للحديث عن قريش

فَذَرْهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَّى حِينٍ(٥٤) أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ مِن مَّالٍ وَبَنِينَ(٥٥) نُسَارِعُ لَهُمْ فِي الْحَيْرَاتِ بَل لَّا يَشْعُرُونَ(٥٦).

ما يتمتعون به من مال وبنين لن يدوم وسرعان ما يواجهون مصيرهم.

## عود للحديث عن صفات المؤمنين التي بدأت بها السورة

إِنَّ الَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّمِ مُّشْفِقُونَ (٥٧) وَالَّذِينَ هُم بِآيَاتِ رَبِّمْ يُؤْمِنُونَ (٥٨) وَالَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ (٩٥) وَالَّذِينَ يُؤْنُونَ مَا اتَوا وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ (٦٠) أُوْلَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْحَيْرَاتِ وَهُمْ لَمَا سَابِقُونَ (٦١).

الجنة لمن يشفق من خشية الله، ويؤمنون بآياته سبحانه (القرآن) ولا يشركون به، وينفقون لوجهه الكريم.

# الله لا يكلف نفساً إلا بها تستطيع وستسجل الأعمال بدقة

وَلَا نُكَلِّفُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا وَلَدَيْنَا كِتَابٌ يَنطِقُ بِالْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ(٦٢).

## وضع قريش وما سيؤولون إليه

بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةٍ مِّنْ هَذَا وَهُكُمْ أَعْبَالٌ مِن دُونِ ذَلِكَ هُمْ لِمَّا عَامِلُونَ(٦٣) حَتَّى إِذَا أَخَذْنَا مُثْرَفِيهِم بِالْعَذَابِ إِذَا هُمْ يَجُأَرُونَ(٦٤) لَا تَجْأَرُوا الْيَوْمَ إِنَّكُم مِّنَّا لَا تُنصَرُونَ(٦٥) قَدْ كَانَتْ آيَاتِي تُنْلَى عَلَيْكُمْ فَكُنتُمْ عَلَى أَعْفَابِكُمْ تَنكِصُونَ(٦٦) مُسْتَكْبِرِينَ بِهِ سَامِراً تَهْجُرُونَ(٦٧).

قريش مصرة على الكفر، وسيندمون بعد فوات الأوان.

## ليس هناك سبب منطقى لإصرار قريش على الكفر

أَفَلَمْ يَدَّبَّرُوا الْقَوْلَ أَمْ جَاءهُم مَّا لَمْ يَأْتِ آبَاءهُمُ الْأَوَّلِينَ(٦٨).

القرآن لا يدعو لشيء منكر، لم تأت به الرسل قبله، لكنه خالف موروثهم.

أَمْ لَمْ يَعْرِفُوا رَسُولَهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ (٦٩).

الرسول محمد معروف لهم وهو من رجالهم.

أَمْ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةٌ بَلْ جَاءهُم بِالْحَقِّ وَأَكْثَرُهُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ(٧٠).



اتهامهم الرسول بالجنون فقط لتبرير موقفهم الرافض للحق، وهم يعلمون تمام المعرفة أنه ليس كها يقولون.

وَلَوِ اتَّبَعَ الحُقُّ أَهْوَاءهُمْ لَفَسَدَتِ السَّهَاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ بَلْ أَتَيْنَاهُم بِذِكْرِهِمْ فَهُمْ عَن ذِخْرِهِم مُّعْرِضُونَ(٧١).

وقريش تطالب الرسول بمعجزات، ولن تلبي طلباتهم لأنه لا نهاية لها. ولو استجيب لكل ما يطلبون لفسد الكون.

أَمْ تَسْأَلُهُمْ خَرْجاً فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ(٧٢) وَإِنَّكَ لَتَدْعُوهُمْ إِلَى صِرَاطٍ شُسْتَقِيمٍ(٧٣) وَإِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ عَنِ الصِّرَاطِ لَنَاكِبُونَ(٧٤) وَلَوْ رَحِّنَاهُمْ وَكَشَفْنَا مَا بِهِم مِّن ضُرَّ لَلَجُوا فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ(٧٥).

ورفض قريش ليس لأن الرسول يطالبهم بمقابل مادي نظير دعوته، وليس لأنه يدعوهم لمنكر، ولكن لأنهم اختاروا الضلال وأصروا عليه. ولو كشف عنهم عذاب الآخرة فسيعودون لغيهم.

وَلَقَدْ أَخَذْنَاهُم بِالْعَذَابِ فَهَا اسْتَكَانُوا لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ (٧٦) حَتَّى إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِم بَاباً ذَا عَذَابِ شَدِيدٍ إِذَا هُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ (٧٧).

وقد مرت بقريش بعض المحن، لكنها لم تردعهم عن غيهم، لكن لو وقعت بهم كارثة فسيصيبهم القنوط واليأس.

ولو أرادت قريش الحق لعرفته من التفكير بعظمة خلق الله وقدرته: وَهُوَ الَّذِي أَنشَأَ لَكُمُّ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ(٧٨) وَهُوَ الَّذِي ذَرَأَكُمْ فِي الْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ(٧٩) وَهُوَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ وَلَهُ اخْتِلَافُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ(٨٠).

لكنهم تمسكوا بموروثهم: بَلْ قَالُوا مِثْلَ مَا قَالَ الْأَوَّلُونَ(٨١) قَالُوا أَثِذَا مِتْنَا وَكُنَّا ثُرَاباً وَعِظَاماً أَثِنَّا لَمُبْعُوثُونَ(٨٢) لَقَدْ وُعِدْنَا نَحْنُ وَآبَاؤُنَا هَذَا مِن قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ(٨٣).

ولو أرادت قريش الحق لعرفته من خلال التفكير المنطقي: قُل لِمَّنِ الْأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ(٨٤) سَيَقُولُونَ لللَّهَ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ(٨٥) قُلْ مَن رَّبُّ السَّهَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ(٨٦) سَيَقُولُونَ لللَّ قُلْ أَفَلَا تَتَقُونَ(٨٧) قُلْ مَن بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو



يُجِيرُ وَلَا يُجَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمُ تَعْلَمُونَ(٨٨) سَيَقُولُونَ لللهَ قُلْ فَأَنَى تُسْحَرُونَ(٨٩) بَلْ أَتَيْنَاهُم بِالْحُقَّ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ(٩٠) مَا الَّخَذَ اللهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِهَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ(٩١) عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَنَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ(٩٢).

ثم تتجه السورة لمخاطبة الرسول

قُل رَّبً إِمَّا تُرِيَنِّي مَا يُوعَدُونَ(٩٣) رَبِّ فَلَا تَجْعَلْنِي فِي الْقَوْمِ الظَّالِمِنَ(٩٤) وَإِنَّا عَلَى أَن تُرِيَكَ مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ(٩٥) ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ نَحْنُ أَعْلَمُ بِهَا يَصِفُونَ(٩٦) وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ(٩٧) وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَخْضُرُونِ(٩٨).

والآيات ٩٦-٩٦ تظهر أن الرسول لم يتمالك نفسه من الرد على إساءة قريش له، وتطلب منه أن يبادل الإساءة بالحسنى وألا يسمح لشيطان النفس من إثارته. وهو نفس التوجيه الذي أمرته به الآيات (٣٤-٣٦) من سورة فصلت السابقة.

## لحظة الوفاة يندم الإنسان ولات ساعة مندم

حَتَّى إِذَا جَاء أَحَدَهُمُ الْمُوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ(٩٩) لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيهَا تَرَكْتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخٌ إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ (١٠٠) تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ (١٠٤).

التوبة لا تقبل عند الموت أو العجز، والآية (٩٩) تصور لسان حال الميت لحظة وفاته وكأنه يتمنى لو أعيد للحياة ليعمل صالحاً. والبرزخ هنا يعني الفترة الفاصلة بين الوفاة والبعث، وهي فترة مها طالت ستمر على الميت وكأنها لحظات. وسيجد نفسه وقد بعث ودخل النار التي كفر بوجودها:

أَلَمْ تَكُنْ آيَاتِي تُتُلَى عَلَيْكُمْ فَكُنتُم بِهَا تُكَذَّبُونَ(١٠٥) قَالُوا رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقْوَتُنَا وَكُنَّا قَوْماً ضَالِّينَ(١٠٨) قَالَ اخْسَؤُوا فِيهَا وَلَا قَوْماً ضَالِّينَ(١٠٨) قَالَ اخْسَؤُوا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ(١٠٨) إِنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْ عِبَادِي يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحُمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّاعِينَ(١٠٩) فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحُمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّاعِينَ(١٠٩) فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحُمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّاعِينَ (١٠٩) فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحُمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّاعِينَ (١٠٩) فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحُمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِّ فَلُولُونَ (١١١) قَالَ كُمْ لَيِثْتُمْ فِي الْأَرْضِ عَلَدَ سِنِينَ (١١٢) قَالُوا لَبِثْنَا يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَاسْأَلْ الْعَادِّينَ(١١٣) قَالَ إِنَّ لَبِثْتُمْ إِلَّا قَلِيلاً



لَّوْ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (١١٤) أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّهَا خَلَفْنَاكُمْ عَبَنَاً وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ (١١٥) فَتَعَالَى اللهِ اللّهِ الْمُلِكُ الحُقُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ (١١٦) وَمَن يَدْعُ مَعَ اللهَ إِلَهَ الْخَرْ لَا عُنورَ مَن اللهَ إِلَهُ اللّهَ إِلَهُ اللّهَ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ (١١٥) وَقُل رَّبً اغْفِرْ وَارْحَمْ وَأَنتَ بُرُهُ الرَّاحِينَ (١١٨). خَيْرُ الرَّاحِينَ (١١٨).

تصوير على شكل مشاهد لما سيكون عليه كفار قريش يوم القيامة، وكيف سيندمون، على إنكار الدعوة. وكان الحري بهم تدبر ما يتلى عليهم من رسول يعرفونه تمام المعرفة، بدل اتهامه بالجنون وهم يعلمون قبل غيرهم أنه ليس كذلك وأنه جاءهم بالحق الذي أنكروه. (الآية: ١٠١) البعث سيكون بعد أن ينشأ صور (كون) القيامة، وليس في هذا الكون الذي سينتهى.

(الآيتان:١٠٢-١٠٣) الحساب سيكون بناءً على صحيفة الأعمال وليس هناك حساب بالعواطف. فلن يغفر الله لمستحق النار، ولن يعذب مستحق الجنة.

ثم تقدم الآيات مشاهد حسية تصور حال الكفار (الحديث موجه لقريش) يوم القيامة. وتشير لبعض ما تقوم به قريش ضد المسلمين كالسخرية.

(الآيات: ١١٢ – ١١٤) سيشعر الكافر يوم القيامة أن بقاءه في الدنيا لم يزد عن يوم أو بعض يوم. إشارة إلى أن أيام الدنيا مهما طالت تمر بسرعة، وها نحن نشعر أن كل السنوات الماضية لم يكن لها وجود.

## (۲۹) المعارج

تبدأ السورة بتأكيد أن العذاب سيقع بالكافرين (من قريش) لا محالة يوم القيامة: سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعِ(١) لِّلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ(٢) مِّنَ اللهِّ ذِي الْمُعَارِجِ(٣) تَعْرُجُ المُلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمَ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ(٤).

وليس بالضرورة أن يكون طول ذلك اليوم خمسين ألف سنة، ولكنه تصوير حسي لطوله تقريباً لذهن المخاطب. كما أن اليوم الذي تعرج الملائكة والروح إليه لا يعني أن الحساب سيستغرق وقتاً يوازي خمسين ألف سنة. لأن الآيات تتحدث عن ثلاثة مواضيع مستقلة عن بعضها، وهي كما يلي:

الآيتان (١-٢) تؤكدان على أن العذاب سيحيق بقريش لا محالة.



الآية (٣) تصف الله جل جلاله أنه ذو المعارج.

الآية (٤) تقول إن الملائكة والروح تعرج في يوم مقداره خمسون ألف سنة، ولا تقول إن يوم الحساب مقداره خمسون الف سنة.

(الآيات: ٥-٧) تخاطب الرسول وتطلب منه الصبر فموعدهم قريب، لأن الأيام ستمر سريعاً وسيموت المكذبون (من قريش) ليواجهوا جهنم: فَاصْبِرْ صَبْراً جَمِيلاً(٥) إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيداً(٦) وَنَرَاهُ قَريباً(٧).

(الآيات:٨-١٨) تصوير مجازي حسي لنهاية الكون ولما سيكون عليه حال الكافر يوم القيامة: يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاء كَالْمُهْلِ(٨) وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْمِهْنِ(٩) وَلَا يَسْأَلُ حَمِيمٌ حَمِيمًا (١٠) يُبَصَّرُونَهُمْ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَذِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ(١١) وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ(١٢) وَفَصِيلَتِهِ الَّتِي تُؤُويهِ(١٣) وَمَن فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً ثُمَّ يُنجِيهِ(١٤) كَلَّا إِنَّهَا لَظَى(١٥) نَزَّاعَةً لَّلشَّوَى(١٦) تَدْعُو مَنْ أَدْبَرُ وَتَوَلَّى(١٧) وَجَمَعَ فَأَوْعَى(١٨).

(الآيات:١٩-٢١) تقرر حقيقة أن الإنسان لا يصبر على الفقر، لكنه لا ينفق إذا ملك المال: إِنَّ الْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعاً (١٩) إِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ جَزُوعاً (٢٠) وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعاً (٢١).

(الآيات:٢٢-٣٥) تكرر ما ورد في سورة المؤمنون من تشريعات: إلّا المُصَلِّينَ (٢٢) الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهُمْ دَائِمُونَ (٢٣) وَالَّذِينَ فِي أَمْوَالِهُمْ حَقٌّ مَّعْلُومٌ (٢٤) لِلسَّائِلِ وَالمُحْرُومِ (٢٥) وَالَّذِينَ فِي أَمْوَالِهُمْ حَقٌّ مَّعْلُومٌ (٢٤) لِلسَّائِلِ وَالمُحْرُومِ (٢٥) وَالَّذِينَ فُم مَّنْ عَذَابِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ (٢٧) إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونٍ (٢٨) وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ (٢٩) إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونٍ (٢٨) وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ (٢٩) إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ غَيْرُ مَأْمُونٍ (٢٨) وَالَّذِينَ هُمْ وَرَاء ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ (٣١) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ قَائِمُونَ (٣٣) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ قَائِمُونَ (٣٣) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ قَائِمُونَ (٣٣) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ فَكَوْمُونَ (٣٣) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى عَلَامُونَ (٣٤) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى مَلَاتِهُمْ عَلَى أَنْ وَلِكَ فَأُولُونَ (٣٤) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى مَلَاتُهُمْ عَلَى اللَّهُمْ عَلَى أَوْلَئِكَ فِي جَنَّاتٍ مُكْرَمُونَ (٣٤).

الحديث عن المطلوب لدخول الجنة في تلك الفترة، والمتمثل بها يلي: الصلاة، الإنفاق، الإيهان بالله والبعث، البعد عن الفواحش بكل أنواعها، المحافظة والحرص على الوعود والمواعيد، وقول الحقيقة وإقامة الشهادة.

(الآيات: ٣٦-٣٦) تساؤل يقول إن قريشاً لن يدخلوا الجنة لأن من عدل الله المطلق هو ألا يغفر للكافر ولا يعذب مستحق الجنة: فَهَالِ الَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُهْطِعِينَ(٣٦) عَنِ الْيَمِينِ



وَعَنِ الشَّمَالِ عِزِينَ(٣٧) أَيطْمَعُ كُلُّ امْرِيَّ مِّنْهُمْ أَن يُدْخَلَ جَنَّةَ نَعِيمٍ(٣٨) كَلَّا إِنَّا خَلَقْنَاهُم مَّا يَعْلَمُونَ (٣٩).

«أيطمع كل امرئ منهم أن يدخل جنة نعيم؟ الجواب جاء في أول الآية ٣٩: كلا!

### (۷۰) الفرقان

السورة في مجملها تتحدث عن أن التمسك بالموروث يعمي البصيرة.

تبدأ السورة بالتأكيد لقريش أن الله هو من أنزل الوحي الذي يسمعون من محمد، وهو سبحانه من خلق الكون، وهو سبحانه الذي خلق كل شيء بقدر (قوانين ثابتة):

تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالِمِينَ نَذِيراً(١) الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذْ وَلَداً وَلَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكٌ فِي المُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيراً(٢).

ثم تتحدث السورة عن تمسك قريش بالموروث برغم سخافته وضلاله: وَاتَّخَذُوا مِن دُونِهِ آهِةً لَا يَخْلُقُونَ شَيْنًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرّاً وَلَا نَفْعاً وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتاً وَلَا حَيَاةً وَلَا نُشُوراً(٣).

# قريش تبتدع تهمأ جديدة للرسول

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا إِفْكُ افْتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ فَقَدْ جَاؤُوا ظُلُما وَزُوراً (٤) وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ اكْتَبَهَا فَهِي تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةٌ وَأَصِيلاً (٥) قُلْ أَنزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرِّ فِي السَّرَاوِي السَّرَاوِي الْأَسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُوراً رَّحِياً (٦) وَقَالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ لَوْلَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً (٧) أَوْ يُلْقَى إِلَيْهِ كَنزٌ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّة يَا الْأَسْوَاقِ لَوْلَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً (٧) أَوْ يُلْقَى إِلَيْهِ كَنزٌ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّة يَأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ الظَّالِمُونَ إِن تَتَبِعُونَ إِلَّا رَجُلاً مَّسْحُوراً (٨) انظر كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ الْأَمْنَالَ يَتُعْمِونَ سَبِيلاً (٩) تَبَارَكَ الَّذِي إِن شَاء جَعَلَ لَكَ خَيْراً مِّن ذَلِكَ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن كَنِيَهَا الْأَنْهَالُ وَيَعُونَ سَبِيلاً (٩) تَبَارَكَ الَّذِي إِن شَاء جَعَلَ لَكَ خَيْراً مِّن ذَلِكَ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن كَيْتِهَا الْأَنْهَالُ وَيَجُعِلَ لَكَ فَصُوراً (١٠).

وتقول الآيات عن قريش إنهم اتخذوا عبادة الأوثان الجهاد، بينها يتهمون محمداً بأنه يقول كلاماً ينسبه لله وهو كاذب. وما هو إلا كلام من عند محمد ومن أناس آخرين أعانوا محمداً عليه (٤).



ولو رجعنا لبداية الدعوة والمرحلة الرابعة وأول سور هذه المرحلة (الخامسة) لوجدنا قريشاً تتهم محمداً بالكذب على الله، أو أن كلامه شعر، أو تمتمة كاهن... الخ. لكنها لا تتهمه بأنه يتعلم القرآن من أشخاص آخرين. لأن دعوة محمد كانت موجهة لقريش فقط، ولم يكن يستمع له سوى قريش، التي تعرف محمد ويعرفها محمد. ولا مجال لأن يقولوا له إن هناك من يعلمك ما تقول وهم يعلمون أنه لا يوجد أحد يعلمه. أما الآن (وفي هذه المرحلة وما بعدها) فقد أصبح من المعتاد أن يحضر أناس من خارج مكة، خاصة من يثرب، للاستماع للرسول. وهؤلاء لا يعرفون محمداً ولا يعرفون مكة. لذا كانت قريش – في سعيها للصد عن الإسلام – تروج بين هؤلاء أن محمداً كاذب وما يتلو كلام علمه إياه آخرون. وأحياناً يقولون إن كلام محمد أساطير (قصص) قديمة أعاد محمد صياغتها(٥).

ومما تجادل به قريش هو طلب نزول ملائكة (٧) أو يلقى إليه كنز (٨).

والخلاصة أن قريشاً لن تؤمن وستستمر بالبحث عن تبريرات.

وتتوعدهم الآيات بمصيرهم يوم القيامة وتصوير ما ينتظرهم في النار تصويراً حسياً: بَلْ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لَمِن كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيراً (١١) إِذَا رَأَتُهُم مِّن مَّكَانِ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَمَّا تَغَيُّظاً وَزَفِيراً (١٢) وَإِذَا أَلْقُوا مِنْهَا مَكَاناً ضَيِّقاً مُقَرَّنِينَ دَعَوْا هُنَالِكَ ثُبُوراً (١٣) لَا تدعو الْيُوْمَ ثُبُوراً وَاحِداً وَادْعُوا ثُبُوراً كَثِيراً (١٤).

النار ليست مخلوقاً حياً له أعين يرى بها، ومع ذلك تقول الآية إنها ترى الكفار من مكان بعيد، كتعبير مجازي يقوي تأثير المشهد في النفس.

كها تصور نعيم الجنة للمؤمنين: قُلُ أَذَلِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ الْخُلْدِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ كَانَتْ لَهُمُّ جَزَاء وَمَصِيراً(١٥) لِمُمْ فِيهَا مَا يَشَاؤُونَ خَالِدِينَ كَانَ عَلَى رَبِّكَ وَعْداً مَسْؤُولاً(١٦).

(الآيتان: ١٧- ١٩) مشهد مجازي تصويري من يوم القيامة يظهر محاكمة الله للأصنام ومن يعبدها من قريش، حيث تُسأل الأصنام إن كانت عملت على إضلال قريش: وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمُ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهَ فَيَقُولُ أَأَنتُمْ أَصْلَلْتُمْ عِبَادِي هَوُّلَاء أَمْ هُمْ صَلُّوا السَّبِيلَ (١٧) قَالُوا مُسْبَحَانَكَ مَا كَانَ يَبَغِي لَنَا أَن تَتَّخِذَ مِن دُونِكَ مِن أَوْلِيَاء وَلَكِن مَّتَّعَتَهُمْ وَآبَاء هُمْ حَتَّى نَسُوا الدَّكُرَ وَكَانُوا قَوْماً بُوراً (١٨) فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا تَقُولُونَ فَهَا تَسْتَطِيعُونَ صَرْفاً وَلَا نَصْراً وَمَن يَظْلِم مَّنكُمْ نُذِقْهُ عَذَاباً كَبِيراً (١٩).



والمشهد تخيلي ولن يحدث بحسيته هذه، ولكنه صور بتصوير مجازي حسي لزيادة التأثير في نفس المخاطب.

(الآيات: ٢٠-٢٢) عود للحديث عن طلب قريش نزول الملائكة في الآية (٨)، وتقول الآيات إن الملائكة في الآية (٨)، وتقول الآيات إن الملائكة لن تنزل كدليل على رسالة محمد، ولو نزلت ورأتها قريش فهذا يعني أن العذاب سيحل بهم: وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ المُرْسَلِينَ إِلَّا إِبَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسُواقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِنْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيراً (٢٠) وَقَالَ اللَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا لَوْلًا أُنزِلَ عَلَيْنًا المُلَائِكَةُ أَوْ نَرَى رَبَّنَا لَقَدِ اسْتَكْبَرُوا فِي أَنفُسِهِمْ وَعَتُو عُتُواً يَبِيراً (٢١) يَوْمَ يَرُوْنَ المُلَائِكَةَ لَا بُشْرَى يَوْمَ يَذِ لِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْراً عَنْجُوراً (٢٢).

وتقول الآيات أن عمل الكفار سيكون هباء منثوراً بينها سيجزي الله المؤمن بالجنة: وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاء مَّنثُوراً (٢٣) أَصْحَابُ الجُنَّةِ يَوْمَئِذٍ خَيْرٌ مُسْتَقَراً وَأَحْسَنُ مَقِيلاً (٢٤).

والآيات دليل على إن أعمال المشركين لن تقبل، وأن قريشاً كانت تقوم أحياناً بأعمال مهيبة فاضلة، لكن الجنة تحتاج لإيمان وعمل صالح معاً، ولا يكفي واحد دون الآخر.

ثم تقول السورة: وَيَوْمَ تَشَقَّقُ السَّمَاء بِالْغَمَامِ وَنُزَّلَ الْمَلائِكَةُ تَنزِيلاً(٢٥) الْمُلْكُ يَوْمَئِذِ الْحُقُّ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْماً عَلَى الْكَافِرِينَ عَسِيراً(٢٦) وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلاً(٢٧) يَا وَيْلَتَى لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلَاناً خَلِيلاً(٢٨) لَقَدْ أَضَلَّنِي عَنِ الذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَاءنِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولاً (٢٩) وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُوراً (٣٠).

الآيات تقدم صوراً حسية ليوم القيامة، ثم تخاطب المستضعفين في مكة الذين سيندمون لأنهم تبعوا ساداتهم من قريش في الكفر ولم يستمعوا للقرآن(٢٧-٢٩).

(الآية: ٣٠) مشهد تصوري للرسول وكأنه يشتكي إلى الله إعراض قريش عن سماع القرآن، كناية عن كفر قريش وعدم إصغائهم. وهذا ينطبق على كل ظالم لنفسه بهجر القرآن واتباع تشريعات دون ذلك، كها هو حاصل الآن بين أتباع المذاهب.

(الآيات:٣١–٣٤) تقول أن كل رسول قوبل بالكفر وليس أنت فقط يا محمد: وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيِّ عَدُواً مِّنَ المُجْرِمِينَ وَكَفَى بِرَبِّكَ هَادِياً وَنَصِيراً (٣١) وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا



نُزُّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمُلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبَّتَ بِهِ فُوَّادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلاً(٣٢) وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثْلِ إِلَّا جِئْنَاكَ بِالْحَقِّ وَأَحُسَنَ تَفْسِيراً(٣٣) الَّذِينَ يُحْشَرُونَ عَلَى وُجُوهِهِمْ إِلَى جَهَنَّمَ أُولَئِكَ شَرُّ مَكَاناً وَأَضَلُّ سَبِيلاً(٣٤).

ومن جدال قريش أنها تقول للرسول لماذا ينزل عليه القرآن مجزأ (سورة سورة) ولا ينزل مرة واحدة؟ فيأتي الرد ليتم نسخه في فؤادك. وما لا تعرفه قريش هو أن القرآن ينزل ليعالج ويتفاعل مع الأحداث وليس كتاباً تشريعياً فقط. لذا سيستمر بالنزول ما دام محمد حياً، ولو طال عمر محمد عها كان لنزلت سور إضافية، لأنه ستقع أحداث فتنزل سور لتتفاعل معها.

(الآية: ٣٤) تصور كفار قريش على أنهم سيحشرون على وجوههم زيادة في الإذلال، لأن الوجه يمثل عزة وكرامة المرء. وهو كناية فقط ولن يحشروا على وجوههم.

(الآيات: ٣٥- ٤) تخاطب قريشاً وتذكرهم ببعض من أهلك من الأمم السابقين: فرعون، قوم نوح، عاد، ثمود، أصحاب الرس، وغيرهم:

وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ أَخَاهُ هَارُونَ وَزِيراً (٣٥) فَقُلْنَا اذْهَبَا إِلَى الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا الِآيَاتِنَا فَدَمَّرْنَاهُمْ تَدْمِيراً (٣٦) وَقَوْمَ نُوحٍ لِمَّا كَذَّبُوا الرُّسُلَ أَغْرَ فْنَاهُمْ وَجَعَلْنَاهُمْ لِلنَّاسِ آيَةً وَأَعْتَدْنَا لِلظَّلِينَ عَذَاباً أَلِيهاً (٣٧) وَعَاداً وَثَمُودَ وَأَصْحَابَ الرَّسِّ وَقُرُوناً بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيراً (٣٨) وَكُلَّا ضَرَبْنَا لَهُ الْأَمْنَالَ وَكُلَّا تَبَرْنَا تَشْيِراً (٣٧) وَلَقَدْ أَتَوْا عَلَى الْقَرْيَةِ الَّتِي أُمْطِرَتْ مَطْرَ السَّوْءِ أَفَلَمْ يَكُونُوا يَرَوْتَهَا بَلْ كَانُوا لَا يَرْجُونَ نُشُوراً (٤٠).

الآية ٤٠ نعتت قوم لوط بالقرية التي أمطرت مطر السوء. والدليل على أنهم هم المعنيون جاء في سورة الشعراء: ١٧٣، والنمل: ٥٨. ومطر السوء يعني البركان.

والآيات التي تتحدث عن هلاك فرعون فقط تكون عادة موجهة لقريش، أما التي تتحدث عن تاريخ فرعون وموسى وبني إسرائيل فهي موجهة لبني إسرائيل. والآيات هنا تخص قريشاً لأنها تتحدث عن هلاك فرعون ولو لم يذكر بالاسم.

وزير في الآية تعني المعاون والمساعد، لأن هارون كان معيناً لموسى في تبليغ الرسالة ١.

١ وزير تستعمل رسمياً كمنصب للمسئول الأول في هيئة حكومية عليا تسمى وزارة، مثل وزارة العمل، وزارة التعليم... النخ. واستخدام وزير بهذه الصفة بعيداً عن معناها العربي والذي يعني المعاون والمساعد، ولكتها هنا ترجمة للفظ Minister وتعني في بريطانيا وظيفة كهنوتية في الكنيسة من بين مهامها عقد الأنكحة، وتقديم الإرشادات الدينية. ثم أصبح يتسمى



(الآيات: ١ ٤- ٤٤) تقص بعض سلوك قريش ضد الرسول: وَإِذَا رَأُوْكَ إِن يَتَّخِذُونَكَ إِلَّا هُزُواً أَهَذَا الَّذِي بَعَثَ اللهُ رَسُولاً (٤١) إِن كَادَ لَيُضِلُّنَا عَنْ آلْهِيَنَا لَوْلاَ أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ هُزُواً أَهَذَا الَّذِي بَعَثَ اللهُ رَسُولاً (٤١) إِن كَادَ لَيُضِلُّنَا عَنْ آلْهِيَنَا لَوْلاَ أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ جِينَ يَرَوْنَ الْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلاً (٤٢) أَرَأَئِتَ مَنِ الْخَذَ إِلَهُ هُوَاهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً (٤٣) أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً (٤٤).

قريش تسخر منه كلما مر بهم، وتقول الآية (٤٣) إن كفار قريش اتخذوا هواهم وظنونهم آلهة، ولست مسئولاً عن هدايتهم.

(الآية: ٤٤) دليل على أن التمسك بالعقائد الموروثة لا شأن له بحكمة المرء ورجاحة عقله. وعلى الرسول ألا يستغرب أن رجال قريش الذين يراهم عقلاء لا يستطيعون تبين الحق وإتباعه. ولهذا يتمسك المسيحي بعقيدته التي تنافي العقل، وكذلك الهندوسي، ومثلهم أتباع المذاهب.

(الآبات:٥٥-٦٢) دعوة عقلانية ورد على جدال قريش: أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظَّلَّ وَلَوْ شَاء لِحَتَلَهُ سَاكِناً ثُمَّ جَعَلْنا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلاً (٤٥) ثُمَّ قَبَضْناهُ إِلَيْنا قَبْضاً يَسِيراً (٤٦) وَهُو الَّذِي وَهُو الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِبَاساً وَالنَّوْمَ سُبَاتاً وَجَعَلَ النَّهَارَ نُشُوراً (٤٧) وَهُو الَّذِي أَرْسَلَ الرَّيَاحَ بُشُراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَيهِ وَأَنزَلْنا مِنَ السَّاعِ مَا عَلَهُوراً (٤٨) لِنُحْيِي بِهِ بَلْدَةً مَّيْتاً وَسُفِيهُ مِا خَلَقْنا أَنْعَاماً وَأَنَاسِيَّ كَثِيراً (٤٩) وَلَقَدْ صَرَّفْناهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكِّرُوا فَأَبِي أَكُمُ النَّاسِ إِلَّا كُفُوراً (٥٠) وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَذِيراً (١٥) فَلَا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَجَاهِدُهُم بِهِ إِلَّا كُفُوراً (٥٠) وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَذِيراً (١٥) فَلَا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَجَاهِدُهُم بِهِ إِلَّا كُفُوراً (٥٠) وَهُو الَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمُ وَلَا يَصُرُّهُمْ وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبِّهُ مَا أَنْ مَنَا أَوْسَلَنَاكَ إِلَّا مُبَشِراً وَكَانَ الْكَافِر عَنَ دُلِي اللهُ عَنْ اللّه عَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهُوا وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ مَا اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْوِ إِلَّا مَن شَاءاً أَن رَبِّكَ قَدِيراً (٥٥) وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا مُبَشِّراً وَيَوْلَو اللّهُ يَا لَكُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْوِ إِلَّا مَن شَاءاً أَن يَتَعْمُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفَى بِهِ بِذُنُوبِ

بها المستولون في الجهات الحكومية في بويطانيا، ومن بريطانيا عرفت طريقها لبلادنا. فأصبح لدينا وزير لكل هيئة حكومية، وأصبحت الهيئات الحكومية تسمى وزارات. والأولى أن يطلق على المستول في الهيئة الحكومية لقب وزير بالمعنى العربي وهو المساعد والمعاون، ويترجم على هذا المعنى لنبتعد عن التسمية الكنسية البريطانية. والوزارة بمعناها البريطاني تعني خدمة العبد لربه، واستخدامنا لها جذا المعنى يعني أن الوزير والوزارة وجدت لكي تخدم الرب (الملك هنا) وهذا المعنى يخرجها عن وظيفتها الأصلية وهي خدمة الناس.



عِبَادِهِ خَبِيراً (٥٨) الَّذِي خَلَقَ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ آيَامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْنُ فَاسْأَلُ بِهِ خَبِيراً (٩٥) وَإِذَا قِيلَ لَمُّمُ اسْجُدُوا لِلرَّحْنِ قَالُوا وَمَا الرَّحْنُ أَنَسْجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نُفُوراً (٦٠) ثَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاء بُرُوجاً وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجاً وَقَمَراً مُّيراً (٦١) وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَن يَذَكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُوراً (٢٢).

(الآيتان: ٥٥-٤٦) تقول: « أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظُّلِّ وَلَوْ شَاء جَعَلَهُ سَاكِناً ثُمَّ جَعَلْنا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلاً». وقد أثار بعض الناس حولها معضلة تأويل لمعناها وكأنها تتحدث عن إعجاز علمي أو غموض لغوي لم يفكه غيرهم. وإلا فالآية تخاطب قريشاً على قدر مداركهم ولن تحدثهم عن شيء لا يفهمونه. وفهم الإنسان الذي بمستوى معارف قريش يعلم أن الآية تتحدث عن وجود ظل للأشياء، وأن الله قادر على أن يلغيه، دون حاجة لتعقيدات لغوية ولا عسف الآية لتبدو وكأنها تتحدث عن إعجاز علمي.

ثم تذكر الآيات بعض نعم الله على الناس.

وتقول الآية (٤٩) إن القرآن نزل بين قريش ليتذكروا، لكنهم كفروا وأصروا على الكفر، ولم يؤمن من مكة إلا قليل.

(الآية: ١٥) ترد على تساؤل لابد أن قريشاً طرحته، عن عدم إرسال رسول لهم ورسل لغيرهم، بدل أن يرسل محمداً لكل الناس؟ والآية تقول إن الله لو شاء لأرسل لقرية مكة رسولاً ولقرية الطائف رسولاً ولقرية يثرب رسولاً ولكل قرية رسولاً. ولم يخبرهم القرآن من حكمة إرسال محمد وأنه سيكون لكل الناس في كل العصور لأنه ليس مقام الحديث عنه ولأن قريشاً في تلك اللحظة لن تصدق أن الإسلام سيخرج عن سيطرتها.

وتطلب الآية (٥٢) من الرسول ألا يستمع لجدالهم العقيم هذا وليجاهدهم بتلاوة القرآن عليهم.

والآيات تقول: لو أرادت قريش أن تؤمن لكفاها التفكير بها حولها.

(الآية:٥٦) محمد مجرد مبشر ومنذر فقط.

(الآية:٥٧) لا يتقاضي أجراً على الدعوة.

(الآية:٥٨) تطلب من الرسول الاستمرار بالتسبيح والاستعانة بالله ليتقوى بها على مواجهة الصعاب.



(الآية: ٦٠) تقول: "وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ اسْجُدُوا لِلرَّحْمَنِ قَالُوا وَمَا الرَّحْمَنُ أَنَسْجُدُ لِمَا تَأْمُونَا وَرَادَهُمْ نُفُوراً». والآية أولها المستشرقون على أنها تعني أن قريشاً لا تعرف لفظ «الرحمن» الذي استعاره محمد من أدعياء نبوة قبله مثل مسيلمة الكذاب صاحب اليهامة، وقالوا هو لفظ غير عربي.

وقريش لو لم تعرف الرحمن لاحتجت منذ أن سمعت اللفظ في بداية الوحي، بل ولم تسم أبناءها باسم عبد الرحمن، مثل عبد الرحمن ابن عوف. والرحمن صفة متميزة، تعني مصدر الرحمة. وليس هناك غير الله من يمكنه أن يتصف بهذه الصفة، فهو وحده سبحانه الرحمن بذاته، وهو الرحيم لغيره. وكل صفات الله يمكن أن يتصف بها البشر تجاوزاً وليس بالتهاثل. فيمكن أن نطلق على إنسان أنه رحيم أو كريم أو قادر أو قاهر أو عزيز، لكن لا يمكن أن نطلق عليه رحن.

وتساؤل قريش الوارد في الآية «قالوا وما الرحمن» يعني هنا إنكارهم أن يعبد الرحمن وحده: قالوا وما الرحمن أنسجد لما تأمرنا». ومثله: قَالُواْ أَجِئْتَنَا لِنَعْبُدُ اللهِّ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا فَأْتِنَا بِهَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ(٧٠) الأعراف. ومثله: وَإِذَا فُكِرَ اللهُ وَحْدَهُ اشْمَأَزَتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ الَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ (٤٥) الزمر.

فاستنكارهم ليس لعدم معرفة الرحمن ولكنه لعبادة الرحمن وحده.

(الآيات: ٢٣-٧٦) تؤكد ما ذكرته أول سورة المؤمنون والآيات ٢٢-٣٥ من سورة المعارج السابقتين عن الأعمال المطلوبة لدخول الجنة في تلك الفترة: وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَاماً (٣٣) وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّداً وَقِيَاماً (٣٤) وَالَّذِينَ يَفُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَاماً (٣٥) وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنا اصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَاماً (٣٥) إِنَّا سَاءتْ مُسْتَقَرَّا وَمُقَاماً (٣٦) وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ فَوَاماً (٣٥) وَالَّذِينَ لِا يَدْعُونَ مَعَ اللهَّ إِلْمَا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّهُ سَلَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالحُقِّ وَلَا يَوْنَ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَنَاماً (٨٨) يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاناً (٣٩) يَرْنُونَ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَنَاماً (٨٨) يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاناً (٣٩) إِلَّا مَن تَابَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَإِنَّكُ يُبَدِّلُ اللهُ صَيَابًا (٧٧) وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ رَحِيمًا (٧٧) وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ رَحِيمًا وَكُونَ اللهُ مَنَامًا (٧٧) وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ



#### تدبر القرآن | السور المكية | الرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغْوِ مَرُّوا كِرَاماً(٧٢) وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُُوا عَلَيْهَا صُمَّاً وَعُمْيَاناً(٧٣) وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرَيَّاتِنَا فُرَّةَ أَغْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً(٧٤) وَاللَّمِنُ فِيهَا عَيِّةً وَسَلَاماً(٧٥) خَالِدِينَ فِيهَا إِمَاماً(٧٤) أُوْلَئِكَ يُجُزَوْنَ الْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا تَجَيَّةً وَسَلَاماً(٧٥) خَالِدِينَ فِيهَا عَسُنَتْ مُسْتَقَرَّا وَمُقَاماً(٧٧).

وهذه الأعمال، كما يلي:

البعد عن الخيلاء "يمشون على الأرض هوناً». البعد عن الكلام الفاحش وتبادله مع الغير "وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً».

الصلاة، والتي عبر عنها هنا بـ: "الذين يبيتون لربهم سجداً وقياماً" مع أنه ليس مطلوباً أن يصلي المسلم في ذلك الوقت طوال الليل، بل المطلوب كان الصلاة دون تحديد أوقات لتأديتها.

الخوف من عذاب الآخرة.

الإنفاق والبعد عن التبذير.

البعد عن الشرك.

عدم قتل النفس (وهذا تشريع جديد).

لا يزنون (هنا تحريم للزنا تحديداً) وكانت سورتا المؤمنون والمعارج قد حرمتا كل أنواع الفواحش ومنها الزنا.

ثم تقول الآيات: وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً (٦٨) يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَاناً (٦٩). وهذا تأكيد على أن من يقترف هذه الكبائر فسيدخل النار (يعني إذا أصر عليها). لكن لو تاب مباشرة فسيغفر الله له كها تقول الآية التالية: إِلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُوْلَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ مُسَيِّناتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَّحِيهاً (٧٠) وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللهُ مَتَاباً (٧١).

وهنا واضح أن التوبة لمن يتوب مباشرة بعد الكبيرة ولا يعود وسنجد ضوابط أخرى للتوبة في سور قادمة. فالتوبة مطلوبة ومعها المداومة على العمل الصالح.

وتستمر الآيات بسرد التشريعات اللازمة لدخول الجنة في تلك الفترة:



لا يشهدون الزور، ومثله الكذب. ولا يقربون الفحش من القول (وإذا مروا باللغو مروا كراما).

والذين يتفكرون ويتدبرون كلام الله.

والذين يسعون للأعمال الصالحة ليكونوا قدوة لغيرهم ويربون أبناءهم عليها.

(الآية: ٧٥) الغرفة هنا تعني الجنة، والسياق يعرفنا بالمعني.

وتختم السورة بقوله: قُلْ مَا يَعْبَأُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاؤُكُمْ فَقَدْ كَذَّبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَاماً (٧٧). الدعاء هنا التوبة وليس طلبات الدنيا لأن عكسه التكذيب.

### (۷۱)الزمر

السورة تكرر التأكيد في عدد من آياتها على أن الله لن يعامل الكافر معاملة المؤمن، ولن يغفر لمستحق النار أو يدخل النار مستحقاً للجنة.

وبدايتها مماثلة لسور سبقت مثل السجدة، الحجر، النمل، لقهان، غافر، والزخرف، حيث تذكر أن القرآن (الكتاب) منزل من الله. والقرآن سمي بالكتاب مع أنه في هذه الفترة لم يكتب: تَنزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ(١) إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللهِ خُلْصاً لَّهُ الدِّيرَ (٢).

## مخاطبة قريش

أَلَا للهَّ الدِّينُ الْحَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهَّ زُلْفَى إِنَّ اللهَّ يَخْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللهَّ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ(٣) لَوْ أَرَادَ اللهَّ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَداً لَّاصْطَفَى عِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ سُبْحَانَهُ هُوَ اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ (٤).

الآيات تنكر على قريش عبادة الأوثان التي يظنون أن عبادتها وسيط بينهم وبين الله، كها تنكر عليهم القول بأن الملائكة بنات الله.

والآية (٣) تقول بأن موالاة شيء أو مخلوق عبادة له، وبالتالي فمن والى الكفار فهو يعبدهم من دون الله.

ثم تتحدث الآيات عن خلق الله الذي يدل على قدرته على البعث الذي تنكر قريش.



#### دعوة عقلانية

خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالحُقِّ يُكُوِّرُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الْمَنْفُسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَمِّى أَلَا هُوَ الْعَزِيزُ الْعَفَّارُ (٥) خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ لُمُ مَّنَ الْأَنْعَامِ ثَهَائِيَةَ أَزْوَاجٍ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقاً مِن بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلُهَاتٍ ثَلَاتٍ فَلَا يَوْدُهُ اللَّهُ لَهُ اللَّلُكُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو فَأَنَى تُصْرَفُونَ (٦) إِن تَكْفُرُ وَا فِإِنَّ اللهَّ عَنِي عَنكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرُ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ وَلَا يَزُو وَازِرَةٌ وَإِزَرَةً وَإِزَرَةً أَخْرَى ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم مَّرْجِعُكُمْ فَيُنبَّئُكُم بِهَا كُنتُمْ نَعْمَلُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٧) وَإِذَرَةً وَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيباً إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ يَعْمَلُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٧) وَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيباً إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ يَعْمَلُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِنَاتِ السَّدُورِ (٧) وَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيباً إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ يَعْمَلُونَ إِنَّهُ مَنِيمَ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لَهُ أَنْكُوا النَّارِ (٨) أَمَّنَ هُوَ وَالذِن لَا يَعْلَمُ وَلَ اللَّذِينَ لَا يَعْلَمُ وَلَ إِلَى اللَّهُ اللَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٩).

الآية (٥) تقول: « وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّى». والمعنى هنا أنها ستجري حتى يأتي اليوم الذي سينهار فيه الكون الذي نهايته معروفة عند الله وفي وقت محدد «أجل مسمى».

الآية (٦) تقول: "خلقكم من نفس واحدة" أي من نفس المواصفات للرجل والمرأة وليس من شخص واحد. لأنه سبق ومر بنا في الآيات (١٢-١٤) من سورة المؤمنون كيف أن خلق الإنسان الأول لم يكن من رجل واحد.

وتقول الآية نفسها: " وَأَنزَلَ لَكُم مِّنْ الْأَنْعَامِ ثَهَائِيَةَ أَزْوَاجٍ ". ولعل الحديث هنا عن الأنعام (الحيوانات الأليفة) التي تعرفها قريش، لأن هناك أنعاماً لا تعرفها قريش تعيش في بيئات أخرى ألفها الناس. والثبانية أنواع من الأنعام هي: ذكر وأنشى من كل من: الضأن، والماعز، والإبل، والبقر، كما عرفتها لنا سورة الأنعام: ثَهَائِيةَ أَزْوَاجٍ مِّنَ الطَّأْنِ اثْنَيْنِ وَمِنَ المُعْزِ اثْنَيْنِ قُلْ الدَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الأُنتَيْنِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأُنثَيَيْنِ نَبَّوُونِي بِعِلْم إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ قُلْ الدَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الأُنشَيْنِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأَنشَيْنِ نَمُّ الشَّيْنِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأَنشَيْنِ عَلَى اللهِ كَذَبًا لِيُضِلَّ (١٤٤) وَمِنَ الإِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقِرِ اثْنَيْنِ قُلْ الدَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الأُنشَيْنِ أَمَّ الشَّتَمَلَتُ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأَنشَيْنِ أَمْ كُنتُمُ شُهَدَاء إِذْ وَصَّاكُمُ اللهَ مِهَذَا فَمَنْ أَظْلَمُ عَنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا لِيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ الله لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ (١٤٤).



الآية (٧) تقول لقريش إن الله لا يرضى لكم الكفر، نما يعني ويؤكد أن كفرهم اختاروه بأنفسهم. والآية دليل على أن كل امرئ بها كسب رهين، وهو من يختار طريقه بنفسه.

الآيتان (٨-٩) دليل على أنه لا يمكن أن يتعامل الله جل وعلا مع الكافر بمثل ما يتعامل مع الكافر بمثل ما يتعامل مع المؤمن، فلن يغفر لمن يستحق النار، ولن يدخل النار من آمن وعمل صالحاً. (والإيهان يكون برسالة محمد دون غيرها)

### الهجرة إلى الحبشة

قُلْ يَا عِبَادِ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ اللهَّ وَاسِعَةٌ إِنَّمَا يُوَقَّ الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابِ(١٠).

الآية تعطي الضوء الأخضر للمضطهدين من المسلمين عند نزولها بالهجرة. والمضطهدون في هذه الفترة من أسلم من مستضعفي مكة. ولعلها تشير إلى ما عرف في كتب التراث بهجرة الحبشة.

واضطهاد المستضعفين يعني تزايد من دخل الإسلام منهم، لأن قريش لن تسمح للعبيد والموالي بترك الأعمال الخدمية في مكة والانضهام للمسلمين. ولم يهاجر أي قرشي مسلم، لأنهم لم يتعرضوا لأذى يجبرهم على ترك مكة، وإن تعرضوا للسخرية '.

## الرسول مطالب بكل ما يطلب من المسلمين

قُلْ إِنَّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللهَّ مُخْلِصاً لَّهُ الدِّينَ (١١) وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ المُسْلِمِينَ (١٢) قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْم عَظِيمِ (١٣).

فقد بقي بشراً بعد البعثة كغيره، وسيحاسب مثل أي واحد من البشر دون مراعاة خاصة.

دين الله يدعو دائماً للتعايش السلمي لكن غير المسلم لا يقبل

قُلِ اللهَّ أَعْبُدُ مُخْلِصاً لَهُ دِينِي (١٤) فَاعْبُدُوا مَا شِئْتُم مِّن دُونِهِ قُلْ إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفَّسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلَا ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ (١٥).



١ ولمزيد من التفاصيل يمكن العودة لفقرة: الهجرة إلى الحبشة / قسم أحداث من عصر الرسول.

#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

### ويل للكافرين وبشرى للمؤمنين

لَهُم مِّن فَوْقِهِمْ ظُلُلٌ مِّنَ النَّارِ وَمِن تَخْتِهِمْ ظُلُلٌ ذَلِكَ يُحَوِّفُ اللهُ بِهِ عِبَادَهُ يَا عِبَادِ فَاتَقُونِ (١٦) وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللهَّ لَمْمُ الْبُشْرَى فَبَشَّرْ عِبَادِ (١٧) الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُولُ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُوا الْأَلْبَابِ (١٨). أحسن القول هو قول الخق، وأسوأ القول هو قول الضلال. وليس المعنى أن هناك قولاً حسناً وقولاً سيئاً في كلام الله المنزل.

كما أن قوله تعالى: "والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها" صياغة قرآنية مميزة بدل القول: اجتبوا عبادة الطاغوت.

## لا يستوى أصحاب النار وأصحاب الجنة

أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ أَفَأَنتَ تُنقِذُ مَن فِي النَّارِ (١٩) لَكِنِ الَّذِينَ اتَّقُوا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفً مِّن فَوْقِهَا غُرَفٌ مَّبْنِيَّةٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَعُدَ اللهِّ لَا يُخْلِفُ اللهُ الْلِيعَادَ (٢٠).

### دعوة عقلانية

. أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَّ أَنزَلَ مِنَ السَّهَاءِ مَاءٌ فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرْعاً كُخْتَلِفاً ٱلْوَانُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَاماً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِأُولِي الْأَلْبَابِ(٢١).

الآية تقول لقريش من يحيي النبات قادر على بعثكم.

# عود لتأكيد أن المؤمن لا يمكن أن يقارن بالكافر

أَفَمَن شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّن رَّبِّهِ فَوَيْلٌ لِّلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللهَّ أَوْلَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينِ(٢٢) اللهِ أَزَلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ كِتَاباً مُّتَشَابِهاً مَّنَانِي تَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ أَوْلَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينِ(٢٢) اللهِ نَزَل أَحْسَنَ الحَدِيثِ كِتَاباً مُّتَشَابِها مَّنَانِي تَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ اللهِ قَلْكَ هُدَى الله يَهْدِي بِهِ مَنْ اللّهِ اللهُ قَلَ اللهُ قَلَ اللهُ عَنْ هَادٍ (٣٣) أَفَمَن يَتَقِي بِوَجْهِهِ سُوءَ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَشَاءُ وَمَن يُشِعِلُ اللهُ قَلَ اللهُ قَلَ اللهُ عَنْ اللهَ اللهُ عَلْمُونَ (٢٤) كَذَّبَ اللّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنَاهُمْ الْعَذَابُ مِنْ عَبْلِهِمْ فَأَنَاهُمْ الْعَذَابُ مِنْ عَبْلِهِمْ فَأَنَاهُمْ الْعَذَابُ مِنْ عَنْهُ لَا يَشْعُرُونَ (٢٥) فَأَذَاقَهُمُ اللهُ الخِرْيَ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (٢٢).

ويمكن ملاحظة أن الآيات استخدمت عبارة (أفمن) للقول إن المؤمن لا يمكن مقارنته



بالكافر دون ذكر للفظ (كمن) المصاحب لها في العادة'.

كما أن قوله: "أَفَمَن يَتَقِي بِوَجْهِهِ شُوءَ الْعَذَابِ" المقصود بها المؤمن الذي يتقي العذاب بوجهه كمجاز لما يقدمه من عمل صالح لتجنب النار بأي وسيلة، وليس كما زعم المفسرون أن المقصود هو الكافر. وقد جاء لفظ (أفمن) سابقاً لمن يتقي بوجهه سوء العذاب، ثم جاء ذكر المضاد وهو الظالمون. ولفظ "أفمن" يأتي بمعنى تساؤل لبيان التضاد بين شيئين.

# لو كانت قريش ترغب في الحق لكفاها القرآن

وَلَقَدُ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثَلٍ لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ(٢٧) قُرآناً عَرَبِيَاً غَيْرَ ذِي عِوَج لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ(٢٨).

القرآن الواضح العبارات والذي يحتوي على كل ما يحتاج المرء من حقائق وعبر ليؤمن. وهو المقصود بقوله: «من كل مثل».

# عود مرة أخرى إلى التأكيد على أنه لا يستوي المؤمن والكافر

ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً رَّجُلاً فِيهِ شُرَكَاء مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلَمًا لَرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً الْحَمْدُ للهَّ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ(٢٩).

### الخطاب للرسول ستموت ويموتون وتحاسب ويحاسبون

إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُم مَّيَّتُونَ (٣٠) ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ (٣١).

# قريش تختلق نصوصاً وتنسبها للقرآن للصد عن دين الله

فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنَ كَذَبَ عَلَى اللهَّ وَكَذَّبَ بِالصِّدْقِ إِذْ جَاءُهُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَنُوَى لِلْكَافِرِينَ (٣٢). أول مرة تذكر السور عبارة: "فمن أظلم ممن كذب على الله" والتي سترد في سور قادمة. وهي عبارة تشير إلى ما بدأت قريش تقوم به لصرف الناس القادمين إلى مكة عن لقاء الرسول والاستماع للقرآن، وذلك باختلاق نصوص من عند أنفسهم زاعمين أنها من القرآن. وكانت سورة لقهان أول سورة أشارت لهذا النشاط الجديد المعادي للدعوة، في الآرتن (٦-٧).



١ انظر فقرة: من استخدامات قافمن في القرآن / قسم من أساليب القرآن.

# لاتستوي أفعال قريش وأعمال المؤمنين

وَالَّذِي جَاء بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُوْلَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ(٣٣) لِمُمْ مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ جَزَاء الْمُحْسِنِينَ(٣٤) لِيُكَفِّرَ اللهُ عَنْهُمْ أَسْوَأَ الَّذِي عَمِلُوا وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ(٣٥).

رجال قريش سيلقون جزاءهم في النار لكفرهم ومحاولاتهم صد الناس غيرهم عن الدين. وفي المقابل سيكون لمن آمن وصدق الجزاء الأوفي من ربهم.

### رجال قريش يتوعدون الرسول

أَلَيْسَ اللهُ يِكَافٍ عَبْدَهُ وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ وَمَن يُصْلِلِ اللهُ فَهَا لَهُ مِنْ هَادِ(٣٦).

الآية تشير إلى أن قريشاً بدأت تهدد وتتوعد محمداً بشكل علني بعد أن كانت تتربص به خفية كها ورد في الآيات (٣٠-٣١) من سورة الطور. وتقول الآية إن الله كاف عبده محمداً، فلا يقلق من تهديدات من هم من دون الله. وطمأنة الله للرسول لا يعني أن الله سيتدخل فعلياً ومباشراً لمنع قريش من قتل الرسول، ولكن الله تدخل بصورة غير مباشرة عندما جعل مكة بلداً آمناً لا يتعرض لمن فيها، واحترمت قريش هذا طوال تاريخها. فلا خوف على الرسول من أن تقتله قريش ما بقي في مكة، وداخل حدود الحرم.

### الدين خيار شخصي

(الآية: ٣٧) تقول: « وَمَن يَهْدِ اللهُ فَيَا لَهُ مِن مُّضِلِّ أَلَيْسَ اللهُ بِعَزِيزٍ ذِي انتِقَام».

الهداية من الله من باب الفضل وليس أن الله قد اختار من خلقه بعضاً للجنة وبعضاً للنار. فالهداية خيار شخصي، والدليل قالته هذه السورة في آية قادمة: إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ فالهداية خيار شخصي، والدليل قالته هذه السورة في آية قادمة: إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ لِلنَّاسِ بِاخْتُى فَمَنِ اهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ (٤١). لكن بها أن الله جل شأنه هو من خلق العقل للإنسان والعقل هو الذي يهدي صاحبه للهداية أو الضلال، فمن ضل فقد اضله الله (بطريق غير مباشر) ومن اهتدى فقد استخدم عقله كها يجب، وكأن الله هو من هداه وبشكل غير مباشر.



### عودٌ للدعوة العقلانية

وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُّ قُلْ أَفَرَأَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهَّ إِنْ أَرَادَنِيَ اللهُّ بِضُرٌّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللهٌ عَلَيْهِ بَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ (٣٨) قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ (٣٩) مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُحُزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُّقِيمٌ (٤٠).

## لو كانت قريش تريد الهداية لاستمعوا للقرآن

إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ لِلنَّاسِ بِالْحَقِّ فَمَنِ الْهَتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ(٤١).

# الموت كالنوم والبعث كها الاستيقاظ

اللهُ يَتَوَقَّ الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمَّتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا المُوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمِّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لُقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ (٤٢).

وهذا التشبيه البسيط كاف لقريش لأن تؤمن بالبعث لو كانت تعقل.

### عودٌ للدعوة العقلانية

أَمْ الْخَذُوا مِن دُونِ اللهَ شُفَعَاء قُلْ أَوَلَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئاً وَلَا يَعْقِلُونَ (٤٣) قُل للهُ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٤٤) وَإِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ (٤٤) اللهَّ وَحْدَهُ الشَّفَاعَةُ جَمِيعاً لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ عَلِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَنتَ تَحْكُمُ يَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فَلَ اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ عَلَمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ أَنتَ تَحْكُمُ يَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِي اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ عَلِمَ الْفَرْضِ جَمِيعاً وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَافْتَدَوْا بِهِ مِن سُوءِ فِي عَلَيْهُ وَلَا اللهَ مَا كَانُوا الْعَيْمِ وَاللَّهُمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُونَ وَلَكُنَّ اللهَّ مَا لَمْ الْإِنسَانَ ضُرِّ دَعَانَا ثُمْ إِذَا هَمْ مَن اللهَ مَا لَمْ يَكُونُوا يَعْتَسِبُونَ (٤٧) وَبَدَا هُمْ سَيَّنَاتُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُونُون (٨٤) فَإِذَا مَسَّ الْإِنسَانَ ضُرِّ دَعَانَا ثُمْ إِذَا حَوَّلْنَاهُ يَعْمَةً مَنَّا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْم بَلُ هِي فِئنَةٌ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (٩٤) قَدْ قَالِمَا الَّذِينَ مِن شَوعِ وَاللَّهُمْ مَنَ اللهُ قَلْمَوا مِنْ قَلْهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (٩٤) قَدْ قَالَمَا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَيَاتُهُ مُعَلَى عَلْمُ وَنَاهُ وَمَا لَمُعْمَونِ وَالْمَامُونَ (٩٤) قَدْ قَالَمَا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَيَا عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْمُوا مِنْ هَوْلَاء فَيَا عُنْهُمْ مَنَ كَانُوا وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ (١٥).

قريش ترفض الدعوة وغرتهم الحياة الدنيا وما يملكون من أموال. وغفلوا أن الله جل وعلا



هو من يبسط الرزق وهو من يقدر، وقد يصيبهم الفقر والعوز في أي لحظة. ليس لأن الله يتدخل مباشرة ولا أن الله جل شأنه قد قرر من سيكون فقيراً ومن يكون غنياً منذ الأزل، ولكن لأن الله هو من أوجد العوامل التي متى توفرت جلبت الربح المادي، ولولا مشيئته سبحانه لما اغتنت قريش: أَوَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللهَّ يَبْسُطُ الرَّزْقَ لَمِن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَقَوْم يُؤْمِنُونَ (٥٢).

وتدعوهم السورة إلى الدخول في دين الله وأن لا يسرفوا على أنفسهم بالاستمرار على الكفر، فالله غفور رحيم لكل من تاب وتبع القرآن، ولئلا يموتوا على الكفر ويندموا يوم القيامة يوم لا ينفع الندم:

قُلْ يَا عِبَادِي الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَّحْهَ اللهَّ إِنَّ اللهَّ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ بَجِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْعَفُورُ الرَّحِيمُ(٥٣) وَأَنِيبُوا إِلَى رَبُّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لَا تُنصَرُونَ (٥٤) وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبُكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَهُ لَا تَشْعُرُونَ (٥٥) أَن تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنبِ اللهَّ وَإِن كُنتُ لِنَ اللَّيَقِينَ (٧٥) أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهِ هَدَانِي لَكُنتُ مِنَ الْمُتَقِينَ (٧٥) أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهِ هَدَانِي لَكُنتُ مِنَ المُتَقِينَ (٧٥) أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْمَعْدَابُ بَلَى قَدْ جَاءَتُكَ آيَاتِي فَكَذَّبُتَ بِهَا وَاسْتَكْبَرُتَ لَا لَعَذَابَ لَوْ أَنَّ اللهِ وَمُعْمَ مُسُودًةٌ أَلَيْسَ الْمَعَلِينَ (٩٥) بَلَى قَدْ جَاءَتُكَ آيَاتِي فَكَذَّبُتَ بِهَا وَاسْتَكْبَرُتَ وَكُنتَ مِنَ الْمُتَقِينَ (٧٥) وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ تَرَى اللّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى اللهَّ وُجُوهُهُم مُسُودًةٌ أَلَيْسَ وَكُنتَ مِنَ الْكَافِرِينَ (٩٥) وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ تَرَى اللّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى اللهَّ وُجُوهُهُم مُسُودًةٌ أَلَيْسَ فِي جَهَنَمَ مَثُوى لَلْلُهُ تَوْلَكُ هُمُ النَّذِينَ اللّهَ وَلَيْلَ اللهُ وَيَكُمُ اللّهُ اللّذِينَ اللّهُ الْذِينَ اللّهُ وَكِيلٌ (٢٢) لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَاوَاتِ اللهُ أَوْلِيكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (٣٤)

وتتوجه السورة للرسول:

قُلُ أَفَغَيْرَ اللهَ تَأْمُرُونِي أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ (٦٤).

وقريش لم تأمر الرسول بالكفر، ولكنها تقول له إن الدعوة كاذبة، وإنه لا ينزل عليه وحي من الله، وإنه لا بعث ولا حساب. والآية تقول لهم: كيف تعبدون غير الله؟

الرسل سيحاسبون كغيرهم من البشر، ولو كفر أحد منهم فسيعذب

وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَيْنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْحَاسِرِينَ(٦٥) بَلِ اللهَّ فَاعْبُدْ وَكُن مِّنْ الشَّاكِرِينَ(٦٦).



وهذه الآية تشير إلى أن كفر رسول من رسل الله قائم ومحتمل.

## تكذيب قريش بالبعث سوء تقدير لعظمة الله

وَمَا قَلَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ(٦٧).

أن تطوى السهاء وتكون الأرض في قبضة الله يعني أن كل الكون تحت تحكمه سبحانه (تعبير مجازي) ولا تعني أن لله يداً أو أيدياً. ولكنها صور حسية مماثلة للصور الحسية الكثيرة التي وردت في السور تصور انهيار الكون وذلك لتقريبها من ذهن المخاطب (قريش). وإلا فالله ليس له يد لأن أي شيء لنا أو نستطيع تخيله فليس لله منه شيء: فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً وَمِنَ الْأَنْعَامِ أَزْوَاجاً يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ (١١) الشورى.

# تصوير مجازي حسي لانهيار هذا الكون ولنشأة كون القيامة

وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّهَاوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاء اللهُّ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُم قِيَامٌ يَنظُرُونَ (٦٨).

هذه هي الآية الوحيدة في القرآن التي تجمع تصوير انهيار هذا الكون: "ونفخ في الصور فصعق من في السياوات ومن في الأرض»، مع تصوير نشأة كون القيامة: " ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُم قِيَامٌ يَنظُرُونَ". وما عدا هذه الآية فكل الآيات التي تذكر الكون "الصور" فهي تصور نشأة كون القيامة لوحده كما في السور التالية: النبأ: ١٨، ق: ٢٠، يس: ٥١، الكهف: ٩٩، النمل: ٨٧، طه: ٢٠١، المؤمنون: ١٠١، أو تصور انهيار هذا الكون لوحده كما في سور أخرى.

## صور مجازية حسية ليوم الحساب وما في الجنة والنار

وَأَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ الْكِتَابُ وَجِيءَ بِالنَّبِيَّنَ وَالشُّهَدَاء وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحُقَّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ(٦٩) وَوُفِّيَتْ كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ(٧٠) وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَراً حَتَّى إِذَا جَاؤُوهَا فُتِحَتْ أَبُوَابُهَا وَقَالَ لِمُمْ خَزَنَتُهَا أَلْإَيَانُتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبَّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاء يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتْ كلِمَةُ الْعَذَابِ



عَلَى الْكَافِرِينَ (٧١) قِيلَ ادْخُلُوا أَبُوَابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَبِنْسَ مَثْوَى الْمَتَكَبِّرِينَ (٧٢) وَسِيقَ الَّذِينَ اتَقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَراً حَتَّى إِذَا جَاؤُوهَا وَفُيَحَتْ أَبُوابُهَا وَقَالَ هَمُّمْ خَزَنَتُهَا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طِيثَمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ (٧٣) وَقَالُوا الْحُمْدُ لللهَ الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَوًا مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَاء فَنعْمَ أَجُرُ الْعَامِلِينَ (٧٤) وَتَرَى الْمَلَاثِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبَّحُونَ بِعَمْدِ رَبِّهِمْ وَقُفِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمْدُ لللهَ رَبِّ الْعَالِينَ (٧٥).

صور حسية لما سيكون عليه يوم القيامة والحساب ودخول الكفار النار والمؤمنين الجنة، وكأنهم سيساقون كقطيع عبيد مسلوبي الإرادة، وهي صورة تعرفها قريش جيداً. وكذلك تصوير الملائكة وكأنهم خدم حول كرسي سلطان بشري. وهذا لن يحدث على أرض الواقع، ولكنه تصوير حسي لتقريبه من ذهن المخاطب (قريش).

وتختم أعمال القيامة بعبارة: «الحمد لله رب العالمين» التي تختم بها الأعمال والأقوال.

### (۷۲)الأعراف

نزلت في الفترة التي تلت هروب المؤمنين المستضعفين من مكة إلى أرض الحبشة الأفريقية (شرق السودان) مستجيرين بالعرب هناك خوفاً من سطوة قريش وبطشهم. وبقي في مكة قلة قليلة مسلمة جلهم ينتسبون لقريش، ونسبهم هذا كان درعاً واقياً لهم من الاضطهاد، ومعهم رسول الله، لكنه سيزيد الأذى النفسي عليهم والسخرية منهم. ويترافق هذا مع تتابع دخول نفر من بني إسرائيل يثرب للإسلام، وهو ما يعني أن يثرب أصبحت على علم بها يجري في مكة وما يقوم به الرسول من دعوة وتتفاعل معها.

وآيات السورة تتشابه مع السورة السابقة من حيث إنها بمجملها عقلانية وتخاطب قريشاً، مع كثرة التنقل بين المواضيع.

افتتاح السورة بحروف

المص(١).

تأكيد أن القرآن وحي منزل من الله

كِتَابٌ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَ يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ لِتُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ(٢).

لقد كان الرسول في بعض الأحيان يشعر بالحرج من تلاوة بعض الآيات، لكنه يتلوها لأنه



لا يستطيع تجاوزها. ولعل من تلك السور ما يفضح تصرفاته هو كاستراق النظر للنساء، وقد تكون بعض السور التي تهاجم أشخاصاً معينين من قريش، وإن كنت أميل إلى أنها تلك الآيات التي تقول إنه لن يعطى آية، لأنه كان يأمل بأن يعطى آيات لعل قريشاً تؤمن.

# اتباع كلام لغير الله موالاة للمتبوع وعبادة له

اتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن زَّبَّكُمْ وَلاَ تَتَّبِعُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء قَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ(٣).

وهو تكرار لما ذكرته الآية (٣) من السورة السابقة الزمر.

# تحذير لقريش أن يصيبهم ما أصاب أعماً سابقة

وَكَم مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا فَجَاءَهَا بَأْشُنَا بَيَاتًا أَوْ هُمْ فَآئِلُونَ(٤) فَهَا كَانَ دَعْوَاهُمْ إِذْ جَاءهُمْ بَأْشُنَا إِلاَّ أَن قَالُواْ إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ(٥) فَلَنَسْأَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْأَلَنَّ الْمُرْسَلِينَ(٦) فَلَنَقُصَّنَّ عَلَيْهِم بِعِلْم وَمَا كُنَّا غَآئِيينَ(٧).

كل أمة إذا حل بها العذاب اعترفت بذنبها وأقرت بكفرها وآمنت بربها في وقت لا ينفعها إيمانها.

الآيات دليل على أن التوبة عند الموت لا تقبل.

يوم القيامة سيحاكم الناس بعدل مطلق يعتمد على تسجيل النفس لما صدر منها وَالْوَزْنُ يَوْمَئِذِ الْحَقَّ فَمَن خَفَّتْ مَوَازِينَهُ فَأُوْلَـئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ(٨) وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينَهُ فَأُوْلَـئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ(٩) وَلَقَدْ مَكَّنَاكُمْ فِي الأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايشَ فَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ(١٠).

الحساب سيكون بناءً على صحيفة الأعمال، التي تصورها السورة هنا بالميزان، لتقريب الصورة.

# خلق آدم وموقف إبليس

وَلَقَدْ خَلَفْنَاكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَاكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلاَثِكَةِ اسْجُدُواْ لاَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلاَّ إِبْلِيسَ لَا يَكُن مَّنَ السَّاجِدِينَ (١١) قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلاَّ تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْ تُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْتَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ (١٢) قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَهَا يَكُونُ لَكَ أَن تَنَكَبَّرَ فِيهَا فَاخْرُجْ إِنَّكَ مِنَ الصَّاغِرِينَ (١٣) قَالَ انظر فِي إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ (١٤) قَالَ إِنَّكَ مِنَ المُنظرِينَ (١٥) قَالَ فَبِهَا أَغْوَيْتَنِي لأَقْعُدَنَّ لَمَّمُ



صِرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ(١٦) ثُمَّ لآيِنَهُم مِّن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيُنانِهِمْ وَعَن شَمَآئِلِهِمْ وَلاَ يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ(١٧) قَالَ اخْرُجْ مِنْهَا مَذْؤُوماً مَّدْحُوراً لَمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لأَمْلاَنَ جَهَنَّمَ مِنكُمْ أَجْمَعِينَ(١٨) وَيَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَرَوْجُكَ الجُنَّةَ فَكُلاَ مِنْ حَيْثُ شِئْتُهَا وَلاَ تَعْرَبَا هَدِهِ الشَّيْطِانُ لِيُبْدِي هَيُّا مَا وُورِي تَعْرَبَا هَدِهِ الشَّجَرَةَ إِلاَّ أَن تَكُونَا مَلَكُيْنِ أَوْ تَكُونَا عَنْ هَدِهِ الشَّجَرَةِ إِلاَّ أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الْغَالِينَ(٢١) فَوَرِي عَنْهُمَا مِن وَاللَّهُمَّا بِغُرُودٍ فَلَهَا ذَاقَا الشَّجَرَةَ وَلَا لَمُنا الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا عَنْ هَدِهِ الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا عَلْقُ مَعْفِي مِن وَرَقِ الجُنَّةِ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهَا الشَّجَرَةَ وَأَقُل لَكُمَا عَلْقُ مُعْفِي إِلَى النَّاصِحِينَ(٢١) فَلَا فَلَا مَنْهُمَا إِنَّى الشَّجَرَةَ وَأَقُل لَكُمَا عَلْقُ مُبِينٌ (٢٢) فَالاَ رَبُّهُمَا أَلَمُ الْمَعْمَلُ وَلِي الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَّيْطِانَ لَكُمَا عَدُولً مُّينِينٌ (٢٢) فَالاَ وَمَنْ عَلَيْهِمَا عَنْ يَلْكُمُا وَفِيهَا عَنْونَ وَفِيهَا مُؤْونُ وَفِيهَا مُؤْونُ وَمِنْها كُونَ وَمِنْها عَلَقُ وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرٌ وَمَنَاعٌ إِلَى جِينِ (٢٤) فَالَ فِيهَا تَخْيُونَ وَفِيهَا تَمُونُونَ وَمِنْها تُخْرَجُونَ (٢٥).

الآية (١٣) الخروج منها هنا يعني الخروج مطروداً من عالم الملائكة.

والآيات تتحدث عن شجرة أكل منها آدم وزوجه فلما أفاقا وجدا نفسيهما عاريين، مما يعني أنها نبات بري مخدر. والنباتات البرية المخدرة تنتشر في أرجاء كثيرة من الأرض بما فيها جنوب جزيرة العرب حيث خلق آدم.

(الآية:٢٤) هبوط آدم وزوجه يعني أن الجنة (الغابة) كانت على أرض مرتفعة (جبلية) وطلب منه النزول منها إلى الأرض السهلية تحت الجبل'.

## مخاطبة قريش

يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِيَاساً يُوَارِي سَوْءَاتِكُمْ وَرِيشاً وَلِيَاسُ التَّقْوَى ذَلِكَ خَيْرٌ ذَلِكَ مِنْ آيَاتِ اللهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُّرُونَ(٢٦) يَا بَنِي آدَمَ لاَ يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُويْكُم مِّنَ الجُنَّةِ يَنزِعُ عَنَهُمَا لِيَاسَهُمَا لِيُرِيَّهُمَّا سَوْءَاتِهَا إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ تَرَوْتَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ(٢٧).

قريش من نسل آدم بحكم أن آدم أبو الرسل المذكورين في القرآن، وقريش من نسل إبراهيم الذي هو من نسل آدم. لذا فالآيات تنادي قريشاً بأنهم «بنو آدم». ويمكن القول بأنه ليس كل سكان جزيرة العرب من نسل آدم. والآيات تؤكد لقريش بضرورة الحشمة وعدم إبداء



١ - انظر قسم: خلق آدم وموقف إبليس / كتاب: من آدم على محمد.

السوأة (العورة)، وتحذرهم من فتنة الشيطان التي بسببها فقد آدم وزوجه لباسهما وهما في الجنة: فَأَكَلا مِنْهَا فَبَدَتْ هُمُّا سَوْآتُهُمَّا وَطَفِقًا يَخْصِفًانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْجُنَّةِ وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ الجنة: فَأَكَلا مِنْهَا فَبَدَتْ لَهُمَّا سَوْآتُهُمَّا وَطَفِقًا يَخْصِفًانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْجُنَّةِ فَغَوَى (١٢١) طه.

فآدم وزوجه بعدما أكلا من الشجرة فقدا السيطرة على وقارهما وتجردا من ملابسها. أي أن أوراق الشجرة تحتوي على مادة (مغيبة للعقل) وقد تصرف آدم وزوجه أثناء وقوعها تحت تأثير هذه المادة بعيداً عن الوقار وفقدا ملابسها، ولما أفاقا تبين لها أنها عاريان فسارعا يخصفان عليهما من ورق الجنة لستر عورتيهما.

والآيات تنهى قريشاً أن يفقدوا وقارهم كها فعل أبواهم، مما يعني أن رجال قريش كانوا يأكلون بإسراف ويشربون الخمر بإسراف لدرجة فقدان الحشمة والوقار والملابس وممارسة الفجور في نواديهم تحت تأثير السكر، ويقولون لولا أن الله رضيها لهم لمنعهم عنها. (يقصدون منعاً فعلياً مباشراً)

والآية التالية تشير لهذه التصرفات: وَإِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللهَ لاَ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاء أَتَقُولُونَ عَلَى اللهَ مَا لاَ تَعْلَمُونَ(٢٨).

وتبين السورة ما الذي أمر الله به:

قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ (٢٩) فَرِيقاً هَدَى وَفَرِيقاً حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلاَلَةُ إِنَّهُمُ اتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاء مِن دُونِ اللهِ وَيَحْسَبُونَ أَنِّهُم مُّهْتَدُونَ (٣٠).

وقريش باتباعهم الموروث وتمسكهم به اتبعوا شياطين سلفهم واتخذوهم أولياء من دون الله.

أخذ الزينة لدخول المسجد والأكل والشرب دون إسراف

يَابَنِي آدَمَ خُذُو اْزِينَتَكُمْ عِندَكُلَّ مَسْجِدٍ وكُلُواْ وَاشْرَبُواْ وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لاَ نُجِبُّ الْسُرِفِينَ (٣١). مناداة قريش ببني آدم لأنهم بالفعل من بني آدم، كون قريش من نسل إبراهيم، وإبراهيم وكل الرسول المذكورين في القرآن من نسل آدم. وليس كل البشر من بني آدم، بل إنه ليس كل سكان جزيرة العرب من بني آدم.



ويمكن القول إن بعض رجال قريش كانوا يخرجون من نواديهم وأماكن مجونهم ويدخلون المسجد الحرام وهم سكارى وبملابس بعيدة عن الحشمة. وبالتالي فأخذ الزينة هنا ليس المقصود به المسلمين، وما يؤكد هذا أن السورة من سور المرحلة الأخيرة للدعوة في مكة والتي أقدمت فيها قريش على منع المسلمين القلة من دخول الحرم، كها ذكرت ذلك سورة الحجج: إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهَّ وَالمُسْجِدِ الْحُرَامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاء الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْم نُذِقَهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيم (٢٥).

# قريش تحرم بعض المظاهر والقرآن يبين لهم ما الذي حرمه الله

قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالْطَّيَبَاتِ مِنَ الرُّزْقِ قُلْ هِي لِلَّذِينَ آمَنُواْ فِي الحُيَاةِ اللهُّنِيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَذَلِكَ نُفَصَّلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (٣٣) قُلْ إِنَّهَا حَرَّمَ رَبِّيَ اللهُّوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحُقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزَّلُ بِهِ اللهَاكَةُ وَأَن تُشُورُكُواْ بِاللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٣٣) شُلْطَاناً وَأَن تُشُورُكُواْ عِلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٣٣)

قريش تحرم بعض الملابس أو المظاهر اتباعاً للظن، والآيات ترد عليها وتقول إن الفواحش هي المحرمات، سواءً عملت في الخفاء أو جهراً. وهذا فيه رد على الموروث الذي يقول بأن عمل الفواحش في الخفاء أقل معصية من الجهر.

والآيات تحرم أي نوع من المعاصي (الإثم)، والبغي (الظلم والتعدي) والشرك، والقول على الله ما لا نعلم. ويدخل في القول على الله ما لا نعلم كل تشريع لم يقل به كتاب الله ونسب للدين، مثل فتاوى رجال الدين، ومثل الأحكام الفقهية التي تعتمد الحديث دون القرآن، ومثل أي حكم قضائي باسم الإسلام وليس له أصل في القرآن.

الآيات تحمل تحذيراً لقريش من ارتكاب الموبقات تحت تأثير السكر.

وتستمر السورة تخاطب قريشاً:

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ(٣٤) يَا بَنِي آدَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي فَمَنِ اتَّقَى وَأَصْلَحَ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ(٣٥) وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ(٣٦).



الأجل هنا للأمة، ولا يعني أن كل فرد مكتوب عليه متى يموت مسبقاً. وأجل الأمة المذكور هنا يشير إلى الأمة التي تتعرض لكارثة تهلكها، كها حدث مع قوم نوح وعاد وثمود وغيرهم. فمتى وقعت الكارثة فسيهلكون ولن ترفع عنهم.

وتكرر تحذير قريش من استمرارهم على الكفر ورفض الدعوة.

## قريش كانت تكذب عمداً على الله

فَمَنْ أَظْلُمُ مِنَّ افْتَرَى عَلَى الله كَذِبا أَوْ كَذَّبَ بِآيَاتِهِ أُوْلَئِكَ يَنَاهُمُ نَصِيبُهُم مِّنَ الْكِتَابِ حَتَّى إِذَا جَاءَهُمُ مُ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْ مَهُمُ قَالُواْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَدْعُونَ مِن دُونِ الله قَالُواْ ضَلُواْ عَنَا وَشَهِدُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَافُو يِنَ (٣٧) قَالَ ادْخُلُواْ فِي أُمَم قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِّن الجُنِّ وَالإنسِ فَي النَّارِ كُلَّ ا حَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مَن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

كلها وردت عبارة: «فمن أظلم بمن افترى على الله كذباً أو الكذب أو نحوها» فالمقصود بها قريش التي بدأت باختلاق نصوص وإسهاعها لمن يقدم مكة لرؤية الرسول وكأنها هي القرآن لتنفيرهم من الدخول في الإسلام أو لقاء الرسول.

وقريش كذبت على الله وكذبت بآياته، والآيات تصور مآلهم يوم القيامة، على شكل مشهد مجازي يصور أجيال الأمم الكافرة وهي تتنابع في النار. وكلما دخل جيل لعن الجيل الذي سبقه لأنه هو من ورثه موروثه الضال. وكل جيل يدعون الله أن يزيد من عذاب سلفهم. فيأتيهم الجواب بأنهم جميعاً سينالون نفس العذاب. ويرد السلف قاتلين بأنهم لم يكونوا هم من أضل الأتباع لأنه كان بإمكانهم تحكيم عقولهم واتباع الحق.

وتؤكد السورة أن كل من عاند الحق وأصر على التمسك بالموروث واستكبر عن الحق لن يدخل الجنة، إلا لو ولج الجمل سم الخياط في تعبير مجازي يؤكد استحالة حصولهم على الغفران والجنة، وأن جزاءهم النار لا محالة.



# من آمن وعمل صالحاً دخل الجنة، قانون إلهي ثابت لا يتغير

وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لاَ نُكَلِّفُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الْجُنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٤٢) وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ تَجْرِي مِن تَحْيِهِمُ الأَنْهَارُ وَقَالُواْ الْحَمْدُ شَهَّ اللَّذِي هَدَانَا هِمُّ لَقَدْ جَاءتْ رُسُلُ رَبَّنَا بِالْحُقِّ وَنُودُواْ أَنْ هَدَانَا اللهُ لَقَدْ جَاءتْ رُسُلُ رَبَّنَا بِالْحُقِّ وَنُودُواْ أَنَ قِلْكُمُ الْجُنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (٤٣).

ولن يدخل الجنة مستحق للنار بشفاعة بشر، كها أن الله لن يغفر لمستحق النار لأن الله جل شأنه لا يتعامل بالعواطف. وبلغة بسيطة جداً: لن يغفر الله لمستحق النار بسبب دعاء غيره من البشر أو أن هناك من سيشفع له يوم القيامة. فالله وضع قوانين ثابتة واضحة، تقول: من آمن وعمل صالحاً فقط أو ارتكب أي عمل يوجب النار فسيدخل النار ولو آمن. ومن دخل النار فلن يخرج منها.

# مشهد افتراضي مجازي يصور محادثة بين أهل الجنة وأهل النار

وَنَادَى أَصْحَابُ الْحُنَّةِ أَصْحَابُ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقّاً فَهَلْ وَجَدتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقّاً قَالُواْ نَعَمْ فَأَذَنَ مُؤَدَّنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَعْنَةُ الله عَلَى الظَّلِينَ (٤٤) الَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ الله وَيَهْ وَبَا وَعَلَى الأَغْوَافِ رِجَالٌ سَبِيلِ الله وَيَهْ وَنَادَوْا أَصْحَابَ الجُنَّةِ أَن سَلامٌ عَلَيْكُمْ لَمَ يَدُخُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ (٤٤) يَعْرِفُونَ كُلاَّ بِسِينَاهُمْ وَنَادَوْا أَصْحَابَ الجُنَّةِ أَن سَلامٌ عَلَيْكُمْ لَمَ يَدُخُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ (٤٤) يَعْرِفُونَ كُلاَّ بِسِينَاهُمْ وَنَادَوْا أَصْحَابُ النَّارِ قَالُواْ رَبَّنَا لاَ يَجْعَلْنَا مَعَ الْقَوْمِ الظَّلْلِينَ (٤٧) وَإِذَا صُرِفَتُ أَبْصَارُهُمْ تِلْقَاء أَصْحَابُ النَّارِ قَالُواْ رَبَّنَا لاَ يَجْعَلْنَا مَعَ الْقَوْمِ الظَّلْلِينَ (٤٧) وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ قَالُواْ مَا أَغْنَى عَنكُمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كُنتُمُ وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الجُنَّةِ أَنْ أَفِيصُواْ عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءُ وَيَعْمُ وَمَا كُنتُمُ وَلَا أَنتُمْ عَنْوُنُونَ (٤٩) وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الجُنَّةِ أَنْ أَفِيصُواْ عَلَيْنَا مِن المُاء أَوْ عِلَا وَلَا اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى الْكَافِرِينَ (٠٥) اللَّذِينَ الْخَذُو الْإِلَانَ يَعْدُواْ وِينَهُمْ فَوْا وَلَعِبا وَعَرَّمُهُمُ وَاللَّهُ مِنْ وَلَاكُواْ إِنِينَا يَجْحَدُونَ (١٥) وَلَقَدْ وَيَنْ اللهُ عَلَى عَلْم هُدَى وَرَحْمَةً لِّقُومٍ يُؤْمِنُونَ (٢٥) هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَ تَأْوِيلَهُ يُومُ وَلَا اللهُ وَيَعْمُلُ عَيْم النَّذِينَ نَسُوهُ مِنَ قَبْلُ قَدْ خَيرُواْ أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتُولُ الْذِينَ الْمُولُونَ اللهُ النَار ومسلميهم وَضَلَّ عَنْهُم مَا كَانُوا يَفْتُولُ وَيَوْنَ (٣٥) والمُولُ والذي والله عَمْلُ عَيْرَ الَّذِينَ نَسُوهُ وَيْ عَلَى النَار) ومسلميهم وأهل المنا ومن سموا برجال والخوار الذي دار بين كفار قريش (أهل النار) ومسلميهم (أهل الخَنَا ومن سموا برجال



الأعراف كله مشهد تصويري افتراضي لن يحدث، لأن من في الجنة لن يروا النار وأهلها، ولن يرى أهل النار الجنة ومن فيها. وما قدمته الآيات السابقة على شكل مشهد هو للترغيب والترهيب.

### دعوة عقلانية

إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ أَلاَ لَهُ الْحَلْقُ وَالأَمْرُ ثَبَارَكَ اللهُ رَبُّ اللهُ عَلَيْنَ (٥٥) وَلاَ تُفْسِدُواْ فِي اللَّهُ رَبُّ الْمُعْتَدِينَ (٥٥) وَلاَ تُفْسِدُواْ فِي اللَّرْضِ بَعْدَ إِصْلاَحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفاً وَطَمَعاً إِنَّ رَحْمَتَ الله قَرِيبٌ مِّنَ المُحْسِنِينَ (٥٥) وَهُو اللَّهُ رَبُّ مِن عُدَ إِصْلاَحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفاً وَطَمَعاً إِنَّ رَحْمَتَ الله قَرِيبٌ مِّنَ المُحْسِنِينَ (٥٥) وَهُو اللّهَ عَلَى يُرْسِلُ الرَّيَاحَ بُشُراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَتْ سَحَاباً ثِقَالاً سُقْنَاهُ لِبَلَدِ مَيِّتِ فَأَنزَلْنَا اللّهَ عَلَى الشَّعْرَاتِ كَذَلِكَ نُحْرِجُ المُوْتَى لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (٥٧) وَالْبَلَدُ الطَّيْبُ يَخُوجُ لِللّهُ لَكِذَا كَذَلِكَ نُحْرَفِ لَا لَكَالَ لَكُونَ (٥٧) وَالْبَلَدُ الطَّيْبُ يَخُوجُ لِللّهُ لَكِذَا كَذَلِكَ نُصَرّفُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ الطَيْبُ يَخُوجُ لِللّهُ لَيْكِذَا كَذَلِكَ نُصَرّفُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ الطَيْبُ يَغُوجُ لَهُ بَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَالّذِي خَبُثَ لاَ يَخْرُجُ إِلاَ لَكِذَا كَذَلِكَ نُصَرّفُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ لِلْكَ يَعْرُبُ مَنَا لَكُولُولُ وَلَا لَكُونَ وَلَالَاكُ نُصَرّفُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَشَكُرُونَ (٥٨).

الدعاء في الآيات السابقة لا يعني طلب أشياء دنيوية ولكن الاستغفار والتوبة.

(الآيات: ٥٩–٩٣) حديث عن أمم سابقة أهلكت بسبب كفرها لعل قريشاً تعتبر مما حدث لهم وتؤمن:

### نوح وقومه

لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللهَّ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنِّيَ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (٥٩) قَالَ الْمُلأُ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَوَاكَ فِي ضَلاَلٍ مُّبِينٍ (٦٠) قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلاَلَةٌ وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبَّ الْعَالَمِينَ (٦٦) أُبَلِّغُكُمْ رِسَالاَتِ رَبِّي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ ضَلاَلَةٌ وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبَّ الْعَالَمِينَ (٦٦) أُبَلِغُكُمْ رِسَالاَتِ رَبِّي وَأَنصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ اللهَ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٦٢) أَوعَجِبْتُمْ أَن جَاءكُمْ ذِكْرٌ مِّن رَّبَّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِّنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَلِتَتَقُواْ وَلَيَتَقُواْ وَلَيَتَقُواْ وَلَيْقِينَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَأَغْرَقْنَا الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَلَيْ لِيَالَيْنَا وَاللَّذِينَ مَعَهُ فِي الْفُلْكِ وَأَغْرَقْنَا اللَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَلَا يَنْ مَا لَا اللّهُ مِنَا اللَّهُ مِنَ (٦٤).

من سنة الأولين ألا يصدق الناس بأن الله يرسل لهم رسولاً منهم، رجلاً عادياً نشأ بينهم.



عاد

وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلاَ تَتَقُونَ (٢٥) قَالَ يَا قَوْمِ اللّٰهُ أَلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي سَفَاهَةٍ وِإِنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ الْكَاذِينِنَ (٢٦) قَالَ يَا قَوْمِ اللّٰهُ أَلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي سَفَاهَةٌ وَإِنَّا لَنَظُنُكُمْ رِسَالاتٍ رَبِي وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبُّ الْعَالَمِينَ (٧٦) أَبِلَغُكُمْ رِسَالاتٍ رَبِي وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحٌ أَمِينَ (٦٨) أَوَعَجِبْتُمْ أَن جَاءكُمْ فِي الْحَلْقِ بَسُطَةً فَاذْكُرُواْ آلاء الله لَعَلَكُمْ تَفْلِحُونَ (٦٩) قَالُواْ خَلَقَاء مِن بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْحَلْقِ بَسُطَةً فَاذْكُرُواْ آلاء الله لَعَلَكُمْ تَفْلِحُونَ (٩٩) قَالُواْ أَجِئْتَنَا لِتَعْبُدَ اللهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا فَأْتِنَا بِهَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (٧٧) قَالُواْ فَلْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِّن رَبَّكُمْ رِجْسٌ وَغَضَبٌ أَنَّا وَلَوْنِي فِي أَسْهَاء سَمَيْتُمُوهَا أَنتُم وَآبَاتِوْكُم مِّنَ المُنتَظِرِينَ (١٧) فَأَنجَيْنَاهُ وَالَذِينَ مَعَهُ بِرَحُمَةٍ مَّنَ اللّٰذَيْنِ وَقَطَعْنَا دَابِرَ الَّذِينَ كَذَبُواْ بِآيَاتِنَا وَمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ (٧٧) فَأَنجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا وَقَطَعْنَا دُابِرَ الَّذِينَ كَذَبُواْ بِآيَاتِنَا وَمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ (٧٧) فَأَنجَيْنَاهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَا وَقَطَعْنَا دَابِرَ الَّذِينَ كَذَبُواْ بِآيَاتِنَا وَمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ (٧٧).

### من سنة الأولين.

- الصاق التهم بالرسول: السفه والجنون والكذب.
- عدم التصديق أن رجلا من بينهم يختاره الله للرسالة.
- التمسك بالموروث: " قَالُواْ أَجْنُتَنَا لِنَعْبُدَ الله وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا".

ويفهم من الآيات بعض الأمور عن قوم عاد، كما يلي:

قوم عاد هم نسل من نجا مع نوح: « وَاذْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاء مِن بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ». وتحولوا للوثنية كسنة سارت عليها كل الأمم.

كان لهم عدة أصنام هم من سهاها: « أَتَجَادِلُونَنِي فِي أَسْيَاء سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَآؤكُم مَّا نَزَّلَ اللهُ بَمَا مِن سُلْطَانِ». كما سمت قريش: اللات والعزى ومناة.

### ثمود

وَإِلَى نَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللهِّ مَا لَكُم مِّنْ إِلَـهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتُكُم بَيَّنَةٌ مِّن رَّبَّكُمْ هَـذِهِ نَاقَةُ اللهَ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلْ فِي أَرْضِ اللهَّ وَلاَ تَتَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٧٣) وَاذْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاء مِن بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ (٧٤) قَالَ اللَّا قُصُوراً وَتَنْحِتُونَ الْجِبَالَ بُبُوتاً فَاذْكُرُواْ آلاء اللهَ وَلاَ تَعْنَوُا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ (٧٤) قَالَ اللَّا



الَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِهِ لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ لِمَنْ آمَنَ مِنْهُمْ أَتَعْلَمُونَ أَنَّ صَالِحاً مُّرْسَلٌ مِّن رَّبُهِ قَالُواْ إِنَّا بِهَا أُرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ(٧٥) قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ إِنَّا بِالَّذِي آمَنتُمْ بِهِ كَافِرُونَ(٧٦) فَعَقَرُواْ النَّاقَةَ وَعَتَوْاْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ وَقَالُواْ يَا صَالِحُ اثْتِنَا بِهَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ المُرْسَلِينَ(٧٧) فَأَخَذَتُهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دَارِهِمْ جَاثِمِينَ(٧٨) فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِن لاَ تُحِبُّونَ النَّاصِحِينَ(٩٧).

### من سنة الأولين:

لا يؤمن إلا قلة قليلة أغلبهم من المستضعفين: « قَالَ الْمَلاُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِهِ
 لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُواْ لَمِنْ آمَنَ مِنْهُمْ أَتَعْلَمُونَ أَنَّ صَالِحاً مُّرْسَلٌ مِّن رَّبِّهِ قَالُواْ إِنَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ
 مُؤْمِنُونَ (٧٥) قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ إِنَّا بِالَّذِي آمَنتُمْ بِهِ كَافِرُونَ (٧٦)».

ثمود أهلكوا بالرجفة (الزلزال).

### قوم لوط

وَلُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِّن الْعَالَمِينَ(٨٠) إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرَّجَالَ شَهْوَةً مِّن دُونِ النِّسَاء بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ(٨١) وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلاَّ أَن قَالُواْ أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمْ إِبَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ(٨٢) فَأَنجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ إِلاَّ امْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ(٨٣) وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مَطَرًا فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجْرِمِينَ(٨٤).

كانوا يأتون الفاحشة بين الرجال.

امرأته كانت من الغابرين.

أهلكوا بالبراكين: « وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَّطَراً فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجْرِمِينَ».

### قوم شعيب

وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعْيْباً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَىهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُم بَيْنَةٌ مِّن رَّبُكُمْ فَأَوْفُواْ الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ وَلاَ تَبْخَسُواْ النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلاَ تَفْسِدُواْ فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاَحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ (٨٥) وَلاَ تَقْعُدُواْ بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ مَنْ آمَنَ بِهِ وَتَبْغُونَهَا عِوَجاً وَاذْكُرُواْ إِذْ كُنتُمْ قَلِيلاً فَكَثَّرَكُمْ وَانظرواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُفَّسِدِينَ (٨٦) وَإِن كَانَ طَآئِفَةٌ مِّنكُمْ آمَنُواْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ وَطَآئِفَةٌ لَمْ يُؤْمِنُواْ فَاصْبِرُواْ



حَتَّى يَخْكُمَ اللهُ بَيْنَنَا وَهُوَ خَيْرُ الْحَاكِمِينَ (٨٧) قَالَ اللّهُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِهِ لَنُخْرِ جَنَّكَ يَا شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا قَالَ أَوَلَوْ كُنَّا كَارِهِينَ (٨٨) قَد افْتَرَیْنَا عَلَی الله کَذِباً إِنْ عُدْنَا فِي مِلَّتِکُم بَعْدَ إِذْ نَجَانَا اللهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللهُ رَبُّنَا وَسِعَ رَبُنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْما عَلَى الله تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَأَنتَ خَيْرُ الْفَاتِحِينَ (٩٨) وَقَالَ اللّهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ لَئِنِ اتَبَعْتُمْ شُعَيْباً إِنّكُمْ إِالْحَقِقُ فَأَصْبَحُواْ فِي دَارِهِمْ جَاثِمِينَ (٩١) الَّذِينَ كَذَبُواْ شُعَيْباً إِنْكُمْ كَانُواْ هُمُ الْخَاسِرِينَ (٩٢) فَنَولًى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا فَوْمِ لَقَدْ كَانُواْ هُمُ الْخَاسِرِينَ (٩٢) فَنَولًى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوْمِ لَقَدْ كَانُواْ هُمُ الْخَاسِرِينَ (٩٢) فَنَولًى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوْمِ لَقَدْ أَلْهُمْ اللّهُ مُلْكُمْ فَكَيْفَ آسَى عَلَى قَوْم كَافِرِينَ (٩٣).

### من سنة الأولين:

- كانوا يمارسون الغش التجاري: «قَدْ جَاءَتْكُم بَيْنَةٌ مِّن رَّبَّكُمْ فَأُوفُواْ الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ وَلاَ تَبْخَسُواْ النَّاسَ أَشْيَاءهُمْ». كما كانت تفعل قريش.
- كانوا يحاولون صد الناس عن الإيهان بشعيب: "وَلاَ تَقْعُدُواْ بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوعِدُونَ
   وَتَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ مَنْ آمَنَ بِهِ وَتَبْغُونَهَا عِوَجاً ". كها كانت قريش تفعل.
- لم يقبلوا بالتعايش السلمي مع المؤمنين: « وَإِن كَانَ طَآتِفَةٌ مِّنكُمْ آمَنُواْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ وَطَآئِفَةٌ لَمْ يُؤْمِنُواْ فَاصْرِرُواْ حَتَّى يَحْكُمَ اللهُ بَيْنَنَا وَهُوَ خَيْرُ الْحَاكِمِينَ (٨٧) قَالَ المُلاُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِينَ أَنُو لَنَعُودُنَّ فِي السَّكَ مِن قَوْمِينَ أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا قَالَ أَوْلَوْ كُنَّا كَارِهِينَ (٨٨)».

## وقد هلك قوم شعيب بالزلزال (الرجفة).

وإذا كانت عاد من نسل من نجا مع نوح (الآية:٦٩)، وثمود من نسل من نجا مع هود (الآية: ٧٤). فهو إشارة إلى أن من آمن بالرسول ونجوا معه، تبدأ أجيالهم اللاحقة تبتعد عن الدين وتتحول إلى تشريعات بشرية مبتدعة شيئاً فشيئاً حتى تحل محل دين الله، فيرسل الله لهم رسولاً لإعادتهم للدين القويم الذي كان عليه أجدادهم. فالابتعاد عن الدين سنة سارت عليها كل الأمم، وهو ما تؤكده الآيات (٩٤-٢٠١) التالية:



# كل الأمم السابقة أصابها البأساء والضراء

وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَبِيِّ إِلاَّ أَخَذْنَا أَهْلَهَا بِالْبَأْسَاء وَالضَّرَّاء لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ (٩٤) ثُمَّ بَدُّلْنَا مَكَانَ السَّيِّنَةِ الْحَسَنَةَ حَتَّى عَفَواْ وَقَالُواْ قَدْ مَسَّ آبَاءنَا الضَّرَّاء وَالسَّرَّاء فَأَخَذْنَاهُم بَغْتَةً وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ (٩٥).

وكانوا ينسون الله عندما يسود الرخاء وينغمسون في متع الدنيا.

# لو آمن الناس لنعموا بنعيم الدنيا قبل الآخرة

وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّهَاءِ وَالأَرْضِ وَلَـكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَاهُم بِهَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ(٩٦).

تطبيق قوانين الدين تضمن سعادة الدنيا. ا

## كيف يطمئن أهل القرى الكافرة

أَفَأَمِنَ أَهْلُ الْقُرَى أَن يَأْتِيَهُمْ بَأْسُنَا بَيَاتاً وَهُمْ نَاثِمُونَ (٩٧) أَوَ أَمِنَ أَهْلُ الْقُرَى أَن يَأْتِيَهُمْ بَأْسُنَا ضَحْى وَهُمْ يَلْعَبُونَ (٩٨) أَفَأَمِنُواْ مَكْرَ اللهَ فَلاَ يَأْمَنُ مَكْرَ اللهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُ ونَ (٩٩).

## كيف لا يؤمن من عاش بعد هلاك قوم كافرين

أَوَلَمْ يَهُدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ الأَرْضَ مِن بَعْدِ أَهْلِهَا أَن لَوْ نَشَاء أَصَبْنَاهُم بِذُنُوبِهِمْ وَنَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ (۱۰۰).

الآية تشير لقريش التي تسمع بقصص أمم سابقة هلكت وهي كافرة، ومع ذلك تصر على الكفر.

# كل القرى المذكورة في القرآن تبعت سنة أزلية واحدة

تِلْكَ الْقُرَى نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَآتِهَا وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَهَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِهَا كَذَّبُواْ مِن قَبْلُ كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللهُ عَلَىَ قُلُوبِ الْكَافِرِينَ (١٠١) وَمَا وَجَدْنَا لأَكْثَرِهِم مِّنْ عَهْدٍ وَإِن وَجَدْنَا أَكْثَرَهُمْ لَقَاسِقِينَ (١٠٢).

وقريش تسير على نفس الطريق.

١ - التفاصيل في كتاب: رسالة في الشوري والإنفاق • قوانين قرآنية منيبة نضمن حقوق الفرد وحرية الجماعة • / من منشورات الجمل.



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

وبعد أن سردت السورة بعض الأخبار عن أمم سابقة هلكت وهي كافرة لعل قريشاً تعتبر، تتجه السورة إلى بني إسرائيل محدثة إياهم عن أنباء لأمم وأشخاص يعرفونهم.

### موسى وفرعون

تورد السورة أخباراً عن موسى والتكليم والذهاب إلى فرعون والسحرة وغرق فرعون ومواقف بني إسرائيل من دعوة موسى ومواضيع أخرى في سرد يعتبر الأطول من نوعه في القرآن عن موسى وفرعون، ويتخلله آيات تخاطب قريشاً كها سنرى.

## كل الأمم التي تقدم ذكرها في السورة سبقت زمن موسى

ثُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِم مُّوسَى بِآيَاتِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَظَلَمُواْ بِهَا فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُفْسِدِينَ(١٠٣).

والآية تعطي ملخصاً لما حدث لفرعون بسبب تكذيبه لموسى، ثم تبدأ بعرض التفاصيل. وسوف نتتبع الآيات ونعلق عليها لأنها تعطي صورة واضحة حسب ترتيب الأحداث التي وقعت لبني إسرائيل.

## موسى يدعو فرعون للساح لبني إسرائيل مغادرة مصر

وَقَالَ مُوسَى يَا فِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبً الْعَالَمِينَ(١٠٤) حَقِيقٌ عَلَى أَن لاَّ أَقُولَ عَلَى اللهِّ إِلاَّ الحُقَّ قَدْ جِنْتُكُم بِبَيِّنَةٍ مِّن رَّبَّكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِيَ بَنِي إِسْرَائِيلَ(١٠٥).

الله جل وعلا أرسل موسى إلى فرعون بدعوتين، إحداهما - التي تتحدث عنها الآية هنا - هي الطلب من فرعون السياح لبني إسرائيل مغادرة مصر. ولما رفض فرعون ذلك جاءت دعوته للإيهان بالله، لأنه لو آمن فسيتخلص بنو إسرائيل من العبودية وسيعاملون بمساواة وعدل مع المصريين، دون حاجة لمغادرة مصر.

ومحاولة إخراج بني إسرائيل من مصر تشير إلى أنه برغم مرور زمن يقدر بمئات السنين على تواجدهم في مصر لم يختلطوا بالمصريين ويصبحوا منهم. وكما ورد في العديد من السور، كانوا يعيشون في مصر بمعزل، ويعاملون كعبيد. ولم يكن هناك زواج مختلط بين المصريين وبنى إسرائيل.

وقد يكون سبب ذلك عائداً إلى أن يوسف (أحد آباء بني إسرائيل) أُحضر لمصر كرقيق، وبقي



رقيقاً في نظر المجتمع المصري، حتى بعد أن حظي بثقة الملك وجعله أميناً على مستودعات المحاصيل الزراعية. وبعد أن أحضر والديه واخوته للعيش معه في مصر استمرت النظرة لمم على أنهم «عبيد»، لكن مكانة يوسف عند الملك خلقت له حصانة حمته وعائلته من الاضطهاد والتحقير، لكنها لم تخلصه من نظرة الناس له ولعائلته كرقيق للملك. ومع تتابع الأجيال تكاثر بنو إسرائيل في مصر، مكونين طبقة من المنبوذين اجتهاعياً. لكن أوضاعهم زمن حكم الملك فرعون السيئة زادت سوءاً لدرجة أن نساءهم تعرضن للاستحياء وأطفالهم للقتل، فأرسل موسى لإخراجهم من مصر كونهم نسل إبراهيم.

#### آیات موسی

قَالَ إِن كُنتَ جِئْتَ بِآيَةٍ فَأْتِ مِهَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ(١٠٦) فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُّبِنٌ(١٠٧) وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَاء لِلنَّاظِرِينَ(١٠٨).

هنا يذكر آية العصا وآية اليد، ولم تذكر السورة هنا بقية التسع الآيات التي أعطي موسى.

## الملأ يشيرون على فرعون

قَالَ الْمُلاُّ مِن قَوْمٍ فِرْعَوْنَ إِنَّ هَـذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ (١٠٩) بُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُمْ فَهَاذَا تَأْمُرُونَ(١١٠) قَالُواْ أَرْجِهْ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي الْمَدَآئِنِ حَاشِرِينَ(١١١) يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيم(١١٢).

الملأ هنا تعني المجموعة المقربة من الملك فرعون، وهم عادة المستشارون وكبار الأغنياء والوزراء. وإذا قيل مستشار الملك لا يعني أن الملك بالفعل يستشيره أو يسمع منه، ولكنه منصب يشغله المنفذ المخلص لرغبات الملك. وفرعون - كأي ملك طاغية - يحيط نفسه بمجموعة كبيرة من المطبلين والمنتفعين، هم من يطلق عليهم الملأ. فالتاجر منهم يسير تجارته ويحصل على مكاسبه بحياية الملك وتجاوز القوانين والأعراف. والوزراء يقتاتون من التذلل للملك والتأمين على كل ما يقول وإظهاره بمظهر الحكيم العليم.

وهؤ لاء الملا عرفوا أن فرعون لن يوافق على طلب موسى، ويريد أن يثبت أن موسى كاذب، فبادروا بإساعه ما يريد أن يسمع، وهو امتحان آيات موسى على أيدي سحرة ماهرين. وبها أن مصر أرض السحرة فقد أو حوا لفرعون أن يؤخر موسى حتى يتم جمع السحرة لمنازلته. وهو ما حدث بالفعل.



## مجيء السحرة

وَجَاء السَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُواْ إِنَّ لَنَا لأَجْراً إِن كُنَّا نَحْنُ الْغَالِبِينَ(١١٣) قَالَ نَعَمْ وَإَنَّكُمْ لَمِنَ المُقَرَّبِينَ(١١٤).

السحرة طلبوا من فرعون أن يجزل لهم العطاء مقابل هزيمة موسى، وقد يكون فرعون هو من بادر بوعدهم بالعطايا، وهو ما وافق هوىً في نفوسهم، لكنهم لم يجرأوا على المطالبة به. وقد وعدهم فرعون بأن يكون لهم حظوة عنده، إضافة للعطايا. لأن الفرعون يظن أن رضاه عن شخص يعتبر مكرمة له.

#### السحرة ينازلون موسي

قَالُواْ يَا مُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِيَ وَإِمَّا أَن نَكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِينَ(١١٥) قَالَ أَلْقُواْ فَلَيَّا أَلْقُواْ سَحَرُواْ أَعْبُنَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءوا بِسِحْرٍ عَظِيمِ(١١٦) وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ(١١٧) فَوَقَعَ الْحُقُّ وَبَطْلَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ(١١٨) فَغُلِبُواْ هُنَالِكَ وَانقَلَبُواْ صَاغِرِينَ(١١٩).

برغم أن ما قدمه السحرة كان سحراً عظيماً سحر أعين الناس وبهرهم إلا أن عصا موسى التقمته وأخفته عن بكرة أبيه. وهو ما حير السحرة وعرفوا أن ما قدمه موسى لم يكن سحراً.

#### إيمان السحرة

وَأَلْقِيَ السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ (١٢٠) قَالُواْ آمَنَّا بِرِبِّ الْعَالِيَنَ (١٢١) رَبِّ مُوسَى وَهَارُونَ (١٢٢).

#### ردة فعل فرعون

قَالَ فِرْعَوْنُ آمَنتُم بِهِ قَبْلَ أَن آذَنَ لَكُمْ إِنَّ هَـذَا لَكُرٌ مَّكُوْ تُكُوهُ فِي الْدِينَةِ لِتُخْرِجُواْ مِنْهَا أَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ (١٢٣) لأُقطَّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلاَفِ ثُمَّ لأُصَلِّبَكُمْ أَجْعِينَ (١٢٤) فَسَوْفَ تَعْلَمُ مِنَّا إِلاَّ أَنْ آمَنَّا بِآيَاتِ رَبِّنَا لَمَا جَاءِثْنَا رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَرْاً وَتَوَقَّنَا مُسْلِمِينَ (١٢٦).

فرعون - كأي طاغية - لا يقبل أن يتخذ أحد من شعبه (الذين يظن أنه يملكهم) أي قرار باختيارهم الحر. فكل القرارات المتعلقة بهم وبحياتهم ومصيرهم هو من يتخذها ويمليها عليهم. لذا فقد فوجئ بجرأة السحرة على كسر هذه القاعدة واتخاذهم قراراً مصيرياً يهمهم



بأنفسهم واختيارهم دون أخذ رأيه. فجاءت ردة فعله قاسية ليكونوا عبرة لغيرهم، وحتى لا تنتشر ثقافة حرية اتخاذ القرار، حيث أمر بأن تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف وأن يصلبوا.

# مرة أخرى الملأ يبحثون عما يرضي الفرعون

وَقَالَ الْمُلاَّ مِن قَوْمٍ فِرْعَونَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُواْ فِي الأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِيَتَكَ قَالَ سَنُقَتُلُ أَبْنَاءهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ(١٢٧).

المنتفعون من الركوع للفرعون والمتعيشين من فتات موائده يتخلون عن كل المبادئ والقيم نظير بقاء مصالحهم. لذا فهم يتسابقون للتفكير فيها يرضي الفرعون ويحقق ما يريد، حتى ولو كان بسحق نصف المجتمع أو القضاء على البلد بالكامل. ولا تهزهم الجرائم المرتكبة بحق المستضعفين مها بلغت بشاعتها.

والملأ حول فرعون أوغروا صدره ضد بني إسرائيل فقط لأنهم قوم موسى (الذي هزم السحرة)، فقرر السماح باستحياء النساء وقتل الأطفال بدم بارد. وعادة ما يجني الملأ المكاسب القذرة من مثل هذه الويلات والمصائب.

## بنو إسرائيل يحل بهم الويل من زبانية فرعون

قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللهِ وَاصْبِرُواْ إِنَّ الأَرْضَ للهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ(١٢٨).

عندما يقول فرعون: افعلوا يتم تنفيذ أمره ليس فقط بحذافيره ولكن بتوسع أكثر بكثير. وفرعون سمعه الزبانية يقول: «سَنُقَتُلُ أَبْنَاءهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ». ومع أنه لم يصدر قراراً ولا أمراً ملكياً، وإنها مجرد كلام. فقد تحولت كلهاته لمطارق من حديد

رع، قد ميست وطرور ولد مور مستحياء النساء وقتل الأطفال، وإذلال الرجال كيفها شاء على رؤوس بني إسرائيل، وتم استحياء النساء وقتل الأطفال، وإذلال الرجال كيفها شاء الزبانية. فدولة الفرعون قانونها كلمة من الفرعون.

وكان موسى يحثهم على الصبر لعل الله يحدث بعد ذلك أمراً يكون فيه نجاتهم.

## بنو إسرائيل كانوا مضطهدين قبل مجيء موسى

قَالُواْ أُوذِينَا مِن قَبْلِ أَن تَأْتِينَا وَمِن بَعْدِ مَاجِئْتَنَا فَالَ عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ



فِي الأَرْضِ فَيَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ (١٢٩).

لقد تسبب بجيء موسى وهزيمة السحرة لإغاظة فرعون أكثر مما ترتب عليه اضطهاد أكثر. سنوات مرت وبنو إسرائيل مازالوا في مصر بعد مجيء موسى

وَلَقَدْ أَخَذْنَا آلَ فِرْعَونَ بِالسَّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنِ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُّرُونَ (١٣٠) فَإِذَا جَاءَتُهُمُ الْحُسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَـذِهِ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيَّئَةٌ يَطَيَّرُواْ بِمُوسَى وَمَن مَّعَهُ أَلا إِنَّهَا طَائِرُهُمْ عِندَ اللهُ وَلَـٰكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (١٣١) وَقَالُواْ مَهْهَا تَأْتِنَا بِهِ مِن آيَةٍ لَتَسْحَرَنَا بِهَا فَهَا نَحْنُ لَكَ بِمُوْمِنِينَ (١٣٢).

الآيات تشير إلى أن بني إسرائيل بقوا في مصر عدة سنين بعد بعثة موسى، لم يتمكنوا خلالها من الخروج ولا إقناع فرعون بالسياح لهم بالمغادرة.

وكانوا خلالها يتعرضون باستمرار للاضطهاد، لكن بدرجات متفاوتة حسب الظروف التي تمر على البلاد. فعندما تتعرض القرية للسنين (القحط وشح المطر) وتنقص الثهار والمنتجات الزراعية كانوا يعتقدون أن ما أصابهم لعنة حلت بهم نتيجة لاضطهاد بني إسرائيل فتخف حدة العنت. وعندما يعود المطر وتثمر الأشجار وتسمن الماشية كانت وتيرة الاضطهاد تزداد.

## من مظاهر السنين التي مرت بمصر

فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالجُرَادَ وَالْقُمَّلَ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ آيَاتِ مُّفَصَّلاَتِ فَاسْتَكْبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْماً مُجُّرِمِينَ(١٣٣) وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّجْزُ قَالُواْ يَا مُوسَى ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ لَئِن كَشَفْتَ عَنَّا الرِّجْزَ لَنُوْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَكَ بَنِي إِسْرَائِيلَ(١٣٤) فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَى أَجَل هُم بَالِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ (١٣٥).

لقد كانت الأمطار في بعض الأعوام غزيرة على المناطق الجبلية التي تنحدر منها أودية مصر، التي تفيض وتغرق المزارع التي تقوم على ضفتيها وتدمر منازل سكانها. وكان يصاحب غزارة الأمطار نمو الأعشاب البرية في البراري المجاورة وتفقيس بيض الجراد والضفادع البرية والقُمَل'. وتكون أعدادها هائلة بحيث تشكل مشكلة وبلاء للمنطقة ومزروعاتها.



كها كانت أمطار بعض السنين محملة بتراب بركاني نتيجة مرورها بمنطقة بركانية نشطة، فتنزل الأمطار بلون بني قريب من لون الدم المتخثر، ويكون غير صالح للشرب ومُلوِئاً للمناطق التي يقع عليها.

فسنة الأمطار الغزيرة سنة رجز وعذاب بالنسبة لهم، وسنوات الجفاف سنوات عجاف. ويبدو أن البلاد قليلاً ما تنعم بمطر معتدل يكفي لجريان الأودية وتغذية الآبار دون أن يتسبب بفيضانات مدمرة ورجز. وكان المصريون يخففون وطأتهم على بني إسرائيل أثناء الأزمات والويلات، ويطلبون من موسى أن يدعو ربه أن يرفع عنهم البلاء وسيسمحون لبني إسرائيل بمغادرة مصر. وعندما تتحسن الأحوال لا يوفون بوعودهم، ويضاعفون من اضطهادهم لبني إسرائيل.

هكذا كانت الحال لعدة سنوات، حتى استطاع موسى وهارون إقناع بعض بني إسرائيل بفكرة الهرب، وبدأوا يخططون لإمكانية تنفيذها بنجاح. (والتفاصيل مذكورة في سور أخرى).

ثم تنتقل السورة مباشرة إلى نهاية فرعون وجنوده، تاركة ذكر ما قبلها من أحداث، وكذلك تفاصيل أحداث ما قبل الغرق.

## غرق فرعون وجنده

فَانتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَكَانُواْ عَنْهَا غَافِلِينَ (١٣٦). ثم تبتعد السورة وتذكر أن بني إسرائيل ورثوا الأرض (مصر فرعون) بعد غرقه:

# بنو إسرائيل عاشوا في مصر بعد فرعون

وَأَوْرَثْنَا الْقَوْمَ الَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضْعَفُونَ مَشَارِقَ الأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا الَّتِي بَارَكُنَا فِيهَا وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبَّكَ الْحُسُنَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ بِهَا صَبَرُواْ وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ (١٣٧).

ولعل الآية هنا تشير لقوله تعالى: وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَن نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا عِمَّا تُنبِتُ الأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقِثَائِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي



توفر المطر ولو بعد عدة سنوات.

هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُو خَيْرٌ اهْبِطُواْ مِصْراً فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَّةُ وَالمُسْكَنَةُ وَبَاؤُواْ بِغَضَبٍ مِّنَ اللهَّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِّ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بَمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ (٦١) البقرة.

وهبوطهم لمصر كان بعد غرق فرعون وبعد كتابة التوراة. أي أن من خرج مع موسى من بني إسرائيل عادوا لمصر مرة أخرى بعد غرق فرعون واستمروا يعيشون فيها.

ثم تعود السورة لذكر أحداث ما بعد غرق فرعون.

## حنينهم لمعتقداتهم القديمة

وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتُواْ عَلَى فَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامٍ لِمَّمْ قَالُواْ يَا مُوسَى اجْعَل لَّنَا إِلَىها كَيَا لَهُمْ آلِيَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ (١٣٨) إِنَّ هَـؤُلاء مُتَبَرُّ مَّا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (١٣٩) قَالَ أَغَيْرَ اللهَ أَبْغِيكُمْ إِلَـها وَهُوَ فَضَّلَكُمْ عَلَى الْعَالِينَ (١٤١) وَإِذْ أَنجَيْنَاكُم مِّنَ آلِ فِرْعَونَ يَسُومُونَكُمْ شُوَءَ الْعَذَابِ يُقَتَّلُونَ أَبْنَاء كُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاء كُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاء مَن رَّبَكُمْ عَظِيمٌ (١٤١).

بعد أن جاوز بنو إسرائيل البحر مع موسى وغرق فرعون، مروا بقرية يعبد أهلها الأصنام فطلبوا من موسى أن يجعل لهم صناً يعبدونه. برغم أنهم خرجوا مع موسى من مصر بعد أن أعلنوا إيهانهم بالله، لكن المعتقدات الموروثة لا تمحى من النفوس بسهولة وتبقى عالقة في أذهان أصحابها.

### التكليم وكتابة التوراة

وَوَاعَدُنَا مُوسَى ثَلاَثِينَ لَيْلَةً وَأَتُمْمُنَاهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبَّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَى لأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلاَ تَتَبَعُ سَبِيلَ الْفُسْدِينَ(١٤٢) وَلَمَا جَاء مُوسَى لِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبَّ أَرِنِي انظر إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِنِ انظر إِلَى الجَبْلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَيَّا تَجَلَى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَا وَخَرَّ موسَى صَعِقاً فَلَيَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ المُؤْمِنِينَ(١٤٣) قَالَ يَا مُوسَى إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالاَتِي وَبِكَلاَمِي فَخُذْ مَا آتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ الشَّاكِرِينَ(١٤٤) وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلاً لَكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرُ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا سَأُرِيكُمْ دَارَ الْفَاسِفِينَ(١٤٥)



سَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِن يَرَوْاْ كُلَّ آيَةٍ لاَ يُؤْمِنُواْ بِهَا وَإِن يَرَوْاْ سَبِيلَ الرُّشْدِ لاَ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً وَإِن يَرَوْاْ سَبِيلَ الْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَكَانُواْ عَنْهَا غَافِلِينَ(١٤٦) وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَلِقَاء الآخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَاهُمْ هَلْ يُجْزُونَ إلاَّ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ(١٤٧).

واصل موسى السير مع كل من خرج معه من بني إسرائيل إلى مكان التكليم (الوادي المقدس طوى). ثم تركهم موسى لكتابة التوراة بعد أن أمّر عليهم أخاه هارون. وقد كان من المفترض أن ينتهي موسى من كتابة التوراة في ثلاثين ليلة، لكنه استغرق أربعين ليلة، بزيادة عشر ليال، أو ثلث المدة المقترحة. ولم يذكر القرآن سبب تأخر موسى في كتابة التوراة.

# عبادة العجل أثناء غياب موسي

الموروث يتغلغل في النفوس ويصعب نسيانه، وسرعان ما يعود. وهو ما حدث لبني



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

إسرائيل الذين بقوا مع هارون بانتظار رجوع موسى، الذي ذهب ليكتب التوراة. وبمجرد أن ابتعد موسى عنهم تحولوا إلى الوثنية، برغم أن غياب موسى لم يزد عن أربعين يوماً.

ثم تترك السورة الحديث عن تاريخ بني إسرائيل وتخاطب بني إسرائيل الأحياء زمن الرسول وتدعوهم لدخول الإسلام:

الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمُّيِّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوباً عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيْبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الحُبَّآئِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلاَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُواْ النُّورَ الَّذِيَ أَنْزِلَ مَعَهُ أُوْلَـئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (١٥٧).

الآية تقول إن من يتبع الرسول محمداً فهو من المفلحين، وبالتالي فمن لا يتبعه أو لا يؤمن به فليس منهم، أي فلن ينال الجنة. وهو ما يؤكد أن الإيهان بالرسول محمد واتباع الإسلام شرط لازم لدخول الجنة ولا يكفي الإيهان بالله بشرع آخر.

#### دعوة لكل الناس

قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ جَيِعاً الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لا إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ يُخْيِي وَيُومِيتُ فَآمِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الأُمَّيِّ الْأَمْيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ جَهَّذُونَ(١٥٨).

بعد أن دعت الآية (١٥٧) بني إسرائيل زمن رسول الله للدخول في الإسلام، تدعو هذه الآية كل الناس.

ثم تعود السورة لاستكمال الحديث عن موسى وبني إسرائيل:

ليس كل بني إسرائيل عبدوا العجل

وَمِن قَوْم مُوسَى أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ (١٥٩).

الآيات (١٤٨ - ١٥٦) التي مررنا بها تحدثت عن عبادة بني إسرائيل العجل، وهذه الآية تقول بأن البعض منهم عبد العجل والبعض - وقد يكونون قلة - اعتصموا بإيهانهم.



# تقسيم رجال بني إسرائيل إلى (١٢) سبطاً (مجموعة)

وَقَطَّعْنَاهُمُ الْنَتَيْ عَشْرَةَ أَسْبَاطاً أَكُما وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى إِذِ اسْتَسْقَاهُ قَوْمُهُ أَنِ اضْرِب بِّعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْبَجَسَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَّشْرَبَهُمْ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ الْغَمَامَ وَأَنْوَانَا مَلْمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ اللّهُ وَلَا عَلَيْهُمُ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُمُ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَيْهِمُ اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلْمُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالْوَالْفُولُهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّا لَهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

بعد أن عاد موسى لبني إسرائيل، اشتكوا له أنه أصابهم العطش. فقام موسى وضرب صخرة بعصاه فانفجرت (١٢) عيناً، فقسم القوم إلى (١٢) مجموعة، كل مجموعة لها مشرب تجنباً للمشاحنات. وبها أن وادي طوى يقع بين جبال، فالصخرة كانت في سفح الجبل الذي كانوا يقيمون قربه. والتقسيم لم يكن تقسيهاً عنصرياً يعتمد على النسب، كها تأول اليهود في تاريخهم، وأظهروه وكأنه تقسيم لما عرف بقبائل بني إسرائيل الاثنى عشر.

#### طلب الدخول للقرية

وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ اسْكُنُواْ هَـذِهِ الْقَرْيَةَ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ وَقُولُواْ حِطَّةٌ وَادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَّداً نَّغْفِرْ لَكُمْ خَطِيثَاتِكُمْ سَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ (١٦١) فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ قَوْلاً غَبْرَ الَّذِي قِيلَ لَكُمْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجْزاً مِّنَ السَّمَاءِ بِهَا كَانُواْ يَظْلِمُونَ (١٦٢).

بعد أن شربوا طلبوا من موسى أن يجد لهم طعاماً متنوعاً فقد ملوا أكل المن والسلوى. فطلب منهم موسى دخول القرية المجاورة. وليس هناك قرية مجاورة لوادي طوى سوى مكة، البلدة الحرام التي يؤمها الناس لعبادة الله والذي عبرت عنه الآية بالسجود. ووادي طوى بقي محتفظاً باسمه حتى عصرنا هذا، ولا يبعد عن المسجد الحرام (مكة القديمة) سوى بضعة كيلومترات. وقد امتنع بنو إسرائيل عن دخول مكة، وفضلوا الذهاب لقرية قرب البحر:

وَاسْأَلْهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ الْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيتَامُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعاً وَيَوْمَ لاَ يَسْبِتُونَ لاَ تَأْتِيهِمْ كَذَلِكَ نَبْلُوهُم بِيَا كَانُوا يَفْسُقُونَ (١٦٣) وَإِذَ قَالَتْ أُمَّةٌ مَّنْهُمْ لِمُ تَعِظُونَ قَوْماً اللهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ عَذَاباً شَدِيداً قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَى رَبَّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ (١٦٤) فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكُرُواْ بِهِ أَنجَيْنَا الَّذِينَ يَنْهُونَ عَنِ السُّوءِ وَأَخَذْنَا الَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابِ بَئِيسٍ بِهَا كَانُواْ يَفْسُفُونَ (١٦٥).



# بنو إسرائيل عتوا عن أمر ربهم

فَلَمَّا عَتَوْاْ عَن مَّا نُهُواْ عَنْهُ قُلْنَا لَكُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَاسِئِينَ (١٦٦) وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ لَيَبْعَشَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوءَ الْعَذَابِ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٦٧). لم يلتزموا بتعاليم التوراة وخالفوا أوامر الله، وحلت عليهم لعنة الشعوب طوال التاريخ. ليس لأن الله كتب عليهم هذا، وعذبهم في الدنيا على معصيتهم له سبحانه، ولكن لخستهم وسوء تعاملهم مع الآخرين وغشهم.

# طوال تاريخهم لم يلتزم منهم بأمر الله إلا القلة

وَقَطَّعْنَاهُمْ فِي الأَرْضِ أَكَمَا مِّنْهُمُ الصَّالِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلَوْنَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيْنَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (١٦٨) فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفٌ وَرِثُواْ الْكِتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَـذَا الأَذْنَى وَيَقُولُونَ سَيُعْفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مَّنْلُهُ يَأْخُذُوهُ أَلَمْ يُؤْخَذُ عَلَيْهِم مِّيثَاقُ الْكِتَابِ أَن لاَّ يِقُولُواْ عَلَى اللهِ إِلاَّ الْحَقَّ وَدَرَسُواْ مَا فِيهِ وَالدَّارُ الآخِرَةُ خَيْرٌ لَلَّذِينَ يَتَقُونَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ (١٦٩) وَاللَّهُ الشَّالِينَ يُمَسَّكُونَ بِالْكِتَابِ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ إِنَّا لاَ نُضِيعُ أَجْرَ المُصْلِحِينَ (١٧٠).

ثم تعود السورة لاستكمال الحديث عن تاريخهم زمن موسى:

وَإِذ نَتَقْنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَّةٌ وَظَنُّواْ أَنَّهُ وَاقِعٌ بِهِمْ خُذُواْ مَا آتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ وَاذْكُرُواْ مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ(١٧١).

فقد حدثت هزة أرضية تسببت في انهيار جزء من الجبل القريب منهم.

ثم تتحدث السورة عن موضوع آخر:

وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرَّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبَّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَهِدْنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ (١٧٢) أَوْ تَقُولُواْ إِنَّمَا أَشْرَكَ آبَاؤُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَةً مِّن بَعْدِهِمْ أَفَتُهْلِكُنَا بِهَا فَعَلَ الْمُنْطِلُونَ (١٧٣) وَكَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ وَلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (١٧٤).

والمفسرون – كالعادة – أطلقوا لخيالاتهم الضيقة العنان، وقولوا الله ما لم يقل. ومما قالوا إن الله عندما خلق آدم مسح ظهره فخرجت أنفس البشر كلهم كأنها الذر وأشهدهم على أنه سبحانه ربهم.



وهذا التصور الخرافي الذي يشبه آدم وكأنه عقرب تحمل أولادها على ظهرها، لا أساس له ولا مصدر، ولكنه يظهر الفهم الخاطئ للمفسرين لما تتحدث عنه الآية.

فالآية تقول: إن الله جل وعلا يخلق ابن آدم من ظهر والده، أي من سائل يخرج من صلب والده. ثم تواصل الآية وتقول: إن الله جل وعلا أشهد كل إنسان على نفسه. وهذا لأن الله جل وعلا أودع في كل نفس آلية تسجيل الأعمال والأقوال، وهي التي ستكون شاهداً عليه يوم القيامة وسيحاسب بها سجل فيها. وليس المعنى أن الله أخرج الناس وقال لهم اشهدوا أني ربكم.

كما أن كلام المفسرين يظهر أنهم يظنون أن آدم هو أول من خلق من البشر، وهو معتقد يهودي كالكثير من المعتقدات اليهودية التي اقتبسها المفسرون. والآية تخاطب بني آدم لأنها جاءت في سياق يخاطب بني إسرائيل. وهم من نسل آدم كونهم من نسل إبراهيم الذي هو من نسل آدم، كغيره من الأنبياء والرسل المذكورين في القرآن. لكن ليس كل أهل جزيرة العرب من نسل آدم، وليس كل الناس من نسله (كما سبق وذكر)، وعندما خُلق آدم كانت الأرض عامرة بالناس . والقرآن عندما يخاطب كل الناس يستخدم عبارة: "يا أيها الناس"، ولا يقول: "يا بني آدم».

وتستمر سورة الأعراف تخاطب بني إسرائيل زمن الرسول، منتقلة في الآيات التالية إلى حادثة لديهم علم عنها:

# هل كفر أحد الرسل؟

وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا فَأَنْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ(١٧٥) وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَد إِلَى الأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَمَثْلُهُ كَمَثْلِ الْكَلْبِ إِن تَخْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَثُرُكُهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثْلُ الْقَوْمِ اللّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَثُرُكُهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثْلُ الْقَوْمِ اللّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا فَانْواْ يَظْلِمُونَ (١٧٧) مَن يَهْدِ يَتَعْفِهُ فَهُو اللّهُ تَذِي وَمَن يُضْلِلْ فَأُولَ لَئِكَ هُمُ الْحَاسِرُونَ (١٧٨).

فمن هو الذي أوتي الآيات وانسلخ منها؟

هل معنى أوتي الآيات، أي أنزل عليه الوحي؟

١ ارجع لكتابنا: من آدم إلى محمد.



وإن كان قد نزل عليه وحي فهل هو رسول؟ وإن كان رسولاً، فهل كفر أحد الرسل القدماء؟

كتب التفسير تقول هو أحد علماء بني إسرائيل، أي رجال دينهم. وكتب التفسير كالعادة لا تقدم حقائق، ولكنها تحول حديث الآيات إلى خرافات. وإلا فرجال الدين لم يؤتهم الله آيات، ولم ينزل عليهم وحياً، ولكنهم هم من نصب أنفسهم نواباً عن الله دون أن ينيبهم أو يحتاج لنيابتهم. والآيات هنا تقول بكل وضوح " الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ". فهو قد أوتي الآيات من الله، لكنه انسلخ منها، فأتبعه الشيطان وكان من الغاوين. فإن كان أحد الرسل، فالاحتمال قائم.

والآية (١٧٨) بأسلوب القرآن المميز تقول بأن الإيهان خيار شخصي، وهذا يشمل الرسل. ولو كفر أحدهم فليس بمستغرب. لأن كونه رسولاً لا يعني أنه أصبح مخلوقاً معصوماً، أو أن الله سيتدخل ويغير من مشاعره. والآية تقول إن الله هو الهادي وهو المضل، وهو سبحانه كذلك بشكل غير مباشر. بمعنى أنه سبحانه هو من أودع العقل في الإنسان وجعله قادراً على أن يرى الحق والضلال، وبعد ذلك فأي طريق يختار فكأن الله هو اختاره له. وهناك عدة فقرات في قسم أدلة ومواضيع من القرآن تتحدث عن أن الملائكة والرسل وكل المخلوقات في الكون قد تعصي وقد تكفر، وكلها ستحاسب، مما يعني أن بعضها سيدخل الجنة وبعضها سيكون في النار. لذا فلو كفر رسول من الرسل فذلك ممكن ولو وهذا المفهوم ليس صحيحاً، لأن الوحي يصل لعقل الرسول دون تواصل مباشر مع الله، ويبقى الإيهان عند الرسول كها هو عند بقية البشر. تحكيم للعقل على أمور غيبية وترجيح أن ويبقى الإيهان عند الرسول كها هو عند بقية البشر. تحكيم للعقل على أمور غيبية وترجيح أن هناك خالقاً من مشاهدة المخلوقات، وهناك آخرة لأن هناك دنيا... وهكذا.

وتستمر السورة لتقول بأن وضوح الحق لا يعني أن الناس سيتبعونه، لأن التمسك بالموروث أقوى من السياح للعقل بالتفكير ونقد التراث. وكأن العقل يتعطل عند أهل العقول عندما يتعلق الأمر بالمعتقد:

وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَمَ كَثِيراً مِّنَ الْحِنِّ وَالإِنسِ لِمُمُ قُلُوبٌ لاَّ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلِمُمُ أَغُيُنٌ لاَّ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلِمُمْ آذَانٌ لاَّ يَسْمَعُونَ بِهَا أَوْلَـئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أَوْلَـئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ(١٧٩)



وَللهِ الأَسْيَاء الخُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَآئِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ(١٨٠) وَيَمَّنْ خَلَقْنَا أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ(١٨١).

ثم تتجه السورة لمخاطبة قريش:

#### دعوة عقلانية

وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ (١٨٢) وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ (١٨٣) أَوَلَمْ يَنظُرُواْ مَتِينٌ (١٨٣) أَوَلَمْ يَنظُرُواْ مَتِينٌ (١٨٣) أَوَلَمْ يَنظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللهُ مِن شَيْءٍ وَأَنْ عَسَى أَن يَكُونَ قَدِ افْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فِي أَنْ عَسَى أَن يَكُونَ قَدِ افْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فِي أَخْلُوا اللهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ وَيَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ (١٨٥).

### قريش تكرر سؤالها عن موعد الساعة

يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّهَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّ لاَ يُجَلِّيهَا لِوَقْيِهَا إِلاَّ هُوَ تَقُلَتْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لاَ تَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَغْتَهُ يَسْأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ (١٨٧) قُل لاَّ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعاً وَلاَ ضَرَا إِلاَّ مَا شَاء اللهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ (١٨٧) قُل لاَّ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعاً وَلاَ ضَرَا إِلاَّ مَا شَاء اللهُ وَلَكِنَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لاَسْتَكُنَرْتُ مِنَ الحَّيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمٍ وَلَا مَسْنِيَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمٍ يُؤْونَ (١٨٨).

والآيات تؤكد لقريش أن الرسول لا يعلم الغيب لكي يخبركم عن موعد القيامة، ولا يعلم إلا ما يوحي له به الله، وكل ما أوحي له قرأه عليكم.

# واقع ينطبق على كبراء قريش

هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّاهَا حَمَلَتُ حَمْلاً خَفِيفاً فَمَرَّتْ بِهِ فَلَمَّا أَنْفَلَت دَّعَوَا اللهِّ رَبَّهُمَا لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحاً لَّنكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ (١٨٩) فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحاً جَعَلاَ لَهُ شُرَكَاء فِيهَا آتَاهُمَا فَتَعَالَى اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ (١٩٠).

الكافر يتزوج ويدعو الله أن يرزق بذرية، وعندما يتم له ذلك يشرك الزوجان أصنامهم مع الله.



## الموروث يحجب العقول ويعمى البصيرة

آيشرِكُونَ مَا لاَ يَخْلُقُ شَيْناً وَهُمْ يُخْلَقُونَ (١٩١) وَلاَ يَسْتَطِيعُونَ لَمُمْ نَصْراً وَلاَ أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ (١٩٢) وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَى لاَ يَتَبِعُوكُمْ سَوَاء عَلَيْكُمْ أَدْعَوْتُمُوهُمْ أَمْ أَنتُمْ صَامِتُونَ (١٩٣) إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ الله عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلَيْسْتَجِيبُواْ لَكُمْ إِن صَامِتُونَ (١٩٣) إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ الله عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلَيْسْتَجِيبُواْ لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (١٩٤) إِنَّ الْمُحْرُونِ (١٩٥) إِنَّ وَلِيَّي كُنتُمْ صَادِقِينَ (١٩٤) أَهُمُ أَوْرُهُمْ وَلَا أَمْ هَمْ أَوْلُونِ فَلاَ تُنظِرُونِ (١٩٥) إِنَّ وَلِيَّي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ الْمُعُونَ مِن دُونِهِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ليس هناك وضوح للحق ووضوح للباطل من وضوح أن الأصنام التي تعبدها قريش لا تضر ولا تنفع، وهم يعلمون ذلك. وأن الله هو الخالق الرازق، وهم يعلمون ذلك، إلا أن الموروث يعمى بصائرهم ويحول الحق لباطل والباطل لحق.

## الرسول يتملكه الغضب من سخرية قريش

خُدِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الجَاهِلِينَ(١٩٩) وَإِمَّا يَنزَعَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغُ فَاسْتَعِدْ بِاللهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ(٢٠٠) إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ(٢٠١) وَإِخْوَانْهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي الْغَيِّ ثُمَّ لاَ يُفْصِرُونَ(٢٠٢).

قريش تُسخّر عقولها لعبادة الأصنام وهو أمر لا يعقل، ويسخرون من الحق، مما يشعر الرسول بالغضب. فتأتي الآيات لتقول له أن يهدأ وأن يتعامل مع الموضوع بحكمة. فرجال قريش يجب أن يتعامل معهم على أنهم جهلة وليسوا عقلاء كها يبدو عليهم. ذلك أن التمسك بالموروث يلغي المنطق، وعلى الرسول أن يتعامل معهم من هذا المنطق.

وكلما شعر بالغضب فليتذكر وضعهم وليستعذ بالله من شيطان النفس، وسيهدأ.

### الرسول لم يؤت آية واحدة

وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِم بِآيَةٍ قَالُواْ لَوْلاَ اجْتَبَيْتُهَا قُلْ إِنَّهَا أَتَبَعُ مَا يِوحَى إِلَيَّ مِن رَّبِّي هَـذَا بَصَآثِرُ مِن رَّبُّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِّقَوْم يُؤْمِنُونَ(٢٠٣).



استمرار لتوجيه الرسول، تقول له الآية إنك لا تعلم الغيب ولا تستطيع أن تأتي بشيء لم يرده الله، وكل ما تملك هو تلاوة القرآن. والآية تأكيد على أن الرسول لم يؤت معجزات (آيات) فالآية ترد على طلب قريش بأن يريهم آية. وسيتكرر هذا الطلب كثيراً، وستكون الإجابة دائماً بالرفض.

# القرآن هو الوحي الذي نزل على الرسول ولا شيء غيره

هَـذَا بَصَآئِرُ مِن رَّبِّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لَقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ (٢٠٣) وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (٢٠٤).

والقرآن هدى ورحمة للمؤمنين، الذين تطلب منهم الآية أن ينصتوا عندما يبدأ الرسول بتلاوة القرآن عليهم. وهو ما يشير إلى أن بعض المسلمين ينشغلون بأحاديث جانبية أثناء تلاوة الرسول للقرآن، مع أن السورة مكية ونزلت والمسلمون في مكة قلة، ومع ذلك فبعضهم لا يعير القرآن الاهتمام الكافي، ويتشاغل مع غيره أثناء تلاوة الرسول.

وَاذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعاً وَخِيفَةً وَدُونَ الجُنْهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُوَّ وَالآصَالِ وَلاَ تَكُن مِّنَ الْغَافِلِينَ(٢٠٥) إِنَّ الَّذِينَ عِندَ رَبَّكَ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ(٢٠٦).

الملاحظ الآن هو أن كثيراً من الناس يتعمد أن يرفع صوته بذكر الله والتسبيح بمناسبة وبدون مناسبة. والآية تأمر الرسول بأن يكون التسبيح بصوت خفي، وبنية خالصة لله. وليس كها يفعل البعض من ذكر الله أثناء انغهاسه بعمل لا يتناسب مع الذكر.

#### (۷۳)يونس

السورة في مجملها تخاطب قريشاً وترد على اتهاماتهم لمحمد، وتدعو للتفكير، وتؤكد على البعث، وتتوكد على البعث، وتتوحد مشركي مكة وتعد المؤمنين القلة. ولأول مرة يتحدث القرآن في هذه السورة عما تحرمه قريش من المآكل.

# الرسول شخص عادي

تبدأ السورة بذكر أن قريشاً تبرر تمسكها بموروثها بالزعم أن محمداً لا يمكن أن يكون رسولاً لله لأنه واحدمنهم نشأ بينهم ويعرفونه ولم يكن متميزاً ولا خارقاً، فكيف تمكن من



#### مخاطبة السماء:

الرِ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحُكِيمِ (١) أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَباً أَنْ أَوْ حَيْنَا إِلَى رَجُلِ مِّنْهُمْ أَنْ أَنذِرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُواْ أَنَّ لِمُهُمْ قَدَمَ صِدْقِ عِندَ رَبِّهِمْ قَالَ الْكَافِرُونَ إِنَّ هَـذَا لَسَاحِرٌ مُّيِنٌ (٢).

عادة ما تقول السور أنذرهم أو أنذر قومك أو نحو ذلك. لكن هنا استخدمت عبارة « أُنذِرِ النَّاسَ» لأول مرة، لأن الخطاب الآن تحول لكل الناس، ولم تعد الدعوة موجهة لقريش فقط. وقد تكررت عبارة « أُنذِرِ النَّاسَ» مرة ثانية في القرآن في سورة إبراهيم التي تلي سورة يونس في النزول: وَأَنذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَذَابُ فَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُواْ رَبَّنَا أَخُرْنَا إِلَى أَجَلٍ وَيَعْبِ نُجِبْ دَعُوتَكَ وَنَتَّعِ الرُّسُلَ أَوَلَمْ تَكُونُواْ أَقْسَمْتُم مِّن قَبْلُ مَا لَكُم مِّن زَوَالِ (٤٤). ولم ترد عبارة « أَنذِرِ النَّاسَ» مرة أخرى في القرآن بعد ذلك.

دعوة عقلانية للتفكير في الخلق للاهتداء على قدرة الخالق على البعث الذي ينكرون إنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي حَلَق السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الأَمْرَ مَا مِن شَفِيعٍ إِلاَّ مِن بَعْدِ إِذْنِهِ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ فَاعَبُدُوهُ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ (٣) إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً وَعُدَاللهٌ حَقَّا إِنَّهُ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ بِالْقِسْطِ وَالَّذِينَ كَفُرُواْ لَمَّهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِهَا كَانُواْ يَكُفُرُونَ (٤) هُو الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاء وَالْقَمَرَ نُوراً وَقَدَّرَهُ مَنَاذِلَ لِتَعْلَمُواْ عَدَدَ السَّنِينَ وَالْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللهُ ذَلِكَ إِلاَّ بِالْحَقِّ يُفَصَّلُ اللَّيْاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ (٥) إِنَّ فِي اخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لَآلَانِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لَقَوْم يَتَقُونَ (٦).

التفكير في عظمة ودقة الخلق كافية لاقتناعهم بقدرة الخالق على البعث، لكن قريشاً لا تبحث عن الحق، ولكنها تبحث عن مبررات تقنعها أن التمسك بالموروث هو الحق.

# انغهاس قريش بمتع الدنيا هو الذي أنساها الآخرة

إَنَّ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءنَا وَرَضُواْ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأَنُّواْ بِهَا وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ آيَاتِنَا غَافِلُونَ(٧) أُوْلَـئِكَ مَأْوَاهُمُ النُّارُ بِهَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ(٨).

وهو ما نشاهد شبيهاً له في أوضاعنا الحالية، وسوف يكون مصير قريش وكل من نسي الآخرة نار جهنم.



## وسيحظى المؤمن بالنعيم

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيهَانِهِمْ تَجْرِي مِن تَخْتِهِمُ الأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ(٩) دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلاَمٌ وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَنِ الْحُمْدُ للهِ رَبَّ الْعَالَمِينَ(١٠).

فالجنة تورث بالإيهان والعمل الصالح وليس برحمة الله بمفهومها الشائع والذي يعني أن الله يختار البعض للنار ولو كان منهم مستحق للجنة، ويختار للجنة ولو كان بعضهم مستحقاً للنار.

## لا عذاب في الدنيا

وَلَوْ يُعَجِّلُ اللهُ لِلنَّاسِ الشَّرَّ اسْتِعْجَالَهُم بِالْخَيْرِ لَقُضِيَ إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ فَنَذَرُ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ(١١).

الآية تقول إن الله جل وعلا لو تعامل بالعواطف، كها يتعامل الناس من استعجال لطلب الخير ومسارعة في مقابلة السيئة بمثلها، لعجل للناس العذاب في الدنيا على كفرهم ومعاصيهم. ولكنه سبحانه يسير الأمور بقوانين ثابتة. فجعل الدنيا للتحصيل، وكل ما يصدر من الإنسان سيسجل. ويوم القيامة للحساب، وكل من آمن وعمل صالحاً دخل الجنة، وكل من أمن وعمل صالحاً دخل الجنة، وكل من أساء ففي النار، وعلى نفسها جنت براقش.

# الناس يتذكرون الله عند الحاجة وينسونه في السراء

وتورد السورة حقيقة عن البشر: وَإِذَا مَسَّ الإِنسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجِنبِهِ أَوْ قَاعِداً أَوْ قَائِماً فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَمُ يَدْعُنَا إِلَى ضُرَّ مَسَّهُ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (١٢). وهذا ما يجعل المرء يتهادى في العصيان. أما المؤمن فيذكر الله على الدوام ويحضره في قلبه ويعلم أن كل ما يقدم عليه سيسجل ويحاسب عليه.

# لو كانت قريش تريد أن تؤمن لأخذت العبرة مما حدث لأمم سابقة

وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَا ظَلَمُواْ وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ وَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ كَذَلِكَ نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ(١٣) ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خَلاَئِفَ فِي الأَرْضِ مِن بَعْدِهِم لِنَنظُر كَيْفَ تَعْمَلُونَ(١٤).



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

# الرسول يدعو بتلاوة القرآن فقط، ولا يستخدم كلاماً غيره

وَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا اثْتِ بِقُرْآنٍ غَيْرِ هَـذَا أَوْ بَدَّلُهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَبُدَلُهُ مِن تِلْقَاء نَفْسِي إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ إِنَّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ (١٥) قُل لَّوْ شَاء اللهُ مَا تَلَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلاَ أَدْرَاكُم بِهِ فَقَدْ لَيِثْتُ فِيكُمْ عُمُراً مِّن قَبْلِهِ أَفَلاَ تَفْقِلُونَ (١٦).

والآية (١٦) دليل على أن الرسول لم تظهر عليه أي علامات قبل البعثة تدل على أنه سيكون رسولاً كها تزعم كتب التراث.

## تكرار لوعيد من يكذب على الله أو يكذب بآياته

فَمَنُ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى الله كَذِباً أَوْ كَذَّبَ بِآيَاتِهِ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ المُجْرِمُونَ (١٧) وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَـؤُلاء شُفَعَاؤُنَا عِندَ اللهَ قُلْ أَتَنبَّؤُنَ اللهَ بَهَا لاَ يَعْلَمُ فِي السَّيَاوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ (١٨) وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلاَّ أُمَّةً وَاحِدَةً فَاخْتَلَفُواْ وَلَوْلاَ كَلِمَةٌ سَبِقَتْ مِن رَبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ فِيهَا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ (١٩).

وهذا الوعيد ذكرته السورة السابقة الأعراف في الآيات(٣٧-٤١) لمن كذب على الله والمقصود بهم قريش الذين يستقبلون القادمين لمكة للقاء الرسول ويسمعونهم نصوصاً اختلقوها على أنها من القرآن لتنفيرهم. وقريش هم من كذّب بآيات الله ودينه اتباعاً لموروثهم وجعلوه شريكاً مع الله.

# الرسول لم يعط أي آية

وَيَقُولُونَ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَّبِّهِ فَقُلْ إِنَّهَا الْغَيْبُ للهِ ۖ فَانْتَظِرُواْ إِنِّي مَعَكُم مِّنَ الْمُنتَظِرِينَ (٢٠).

قريش تكرر باستمرار الطلب من الرسول أن ينزل عليهم «آية» (معجزة) كدليل على صدقه، والرد دائهاً يأتي أنهم لن يروا أي آية وأن الرسول لن يعطى آية.

#### دعوة عقلانية وتقرير حقائق عن الإنسان

وَإِذَا أَذَفْنَا النَّاسَ رَحْمَةً مِّن بَعْدِ ضَرَّاء مَسَّتْهُمْ إِذَا لَهُم مَّكُرٌ فِي آيَاتِنَا قُلِ اللهُ أَشْرَعُ مَكُواً إِنَّ رُسُلَنَا يَكْتُبُونَ مَا تَمَكُرُونَ(٢١) هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ



وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَاءِتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءهُمُ الْمُوْجُ مِن كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُّواْ أَتَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعُوْاْ اللهٌ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَئِنْ أَنجَيْتَنَا مِنْ هَـذِهِ لَنَكُونَنِّ مِنَ الشَّاكِرِينَ (٢٢) فَلَمَّا أَنجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنفُسِكُم مَّتَاعَ الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ إِلَينَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنْبَكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (٢٣).

# متع الحياة سريعاً ما تزول

إِنَّهَا مَثُلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَهَاء أَنزَلْنَاهُ مِنَ السَّهَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ عِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ الأَرْضُ رُخُوْفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ فَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ بَهَاراً فَجَعَلْنَاهَا حَصِيداً كَأَن لَمَ تَغْنَ بِالأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصَّلُ الآياتِ لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ (٢٤) أَوْ بَهَاراً فَجَعَلْنَاهَا حَصِيداً كَأَن لَمَ تَغْنَ بِالأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصَّلُ الآياتِ لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ (٢٤) وَاللهُ يَذْعُو إِلَى دَارِ السَّلاَم وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٢٥) لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ الحُسْنَى وَزِهَ فَهُ وَلاَ يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ فَيَهَا خَالِدُونَ (٢٦) وَزَادَة وَلاَ يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ فَيَهَا خَالِدُونَ (٢١) وَلَاذِينَ كَسَبُواْ السَّيْئَاتِ جَزَاء سَيْئَةٍ بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَةٌ مَّا هُمْ مِنَ الله مِنْ عَاصِم كَأَنْهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَةٌ مَّا هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٢٧).

والآيات تتضمن بعض الكنايات والصور الحسية المجازية، وتقول: إذا كانت قريش تمتنع عن الإيهان وتتمسك بمتعها الدنيوية فزينة الحياة الدنيا ومتعها زيف سريع الزوال، ولا تصلح لأن تكون هدفاً، أما الآخرة فهي المصير الأبدي، فلهاذا تختار قريش العذاب الأبدي وفي مقدورها أن تنعم إلى الأبد.

# يوم القيامة ستكتشف قريش زيف معتقداتها

وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ مَكَانَكُمْ أَنتُمْ وَشُرَكَآؤُكُمْ فَزَيَّلْنَا بَيْنَهُمْ وَقَالَ شُرَكَآؤُهُم مَّا كُنتُمْ إِيَّانَا تَعْبُدُونَ(٢٨) فَكَفَى بِاللهِ شَهِيداً بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِن كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ(٢٩) هُنَالِكَ تَبْلُو كُلُّ نَفْسٍ مَّا أَسْلَفَتْ وَرُدُّواْ إِلَى اللهِ مَوْلاَهُمُ الحُقِّ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتُرُونَ (٣٠).

الآيات تصور حال قريش يوم الحشر وقد اكتشفت حقيقة معتقداتها، وكأنها قد دخلت في مشادة مع الأصنام متهمة إياها بإضلالها. وكأن الأصنام ترد عليهم وتقول كيف نضلكم ونحن لم نعلم أنكم اتخذتمونا آلهة؟ (كونها حجارة جماد).



#### دعوة عقلانية

قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ والأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمُتِّ وَيُخْرِجُ الْمُيَّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللهُ فَقُلْ أَفَلاَ تَتَقُونَ (٣١) فَلَاكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ الْحُتُّ فَهَاذَا بَعْدَ الْحُقِّ إِلاَّ الضَّلاَلُ فَأَنَى تُصْرَفُونَ (٣٢).

كل من لا يؤمن بداية سماعه للدعوة لن يؤمن أبداً

كَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ فَسَقُواْ أَنَّهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ (٣٣).

## عود للدعوة العقلانية

قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآئِكُم مَّن يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ قُلِ اللهُ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ فَأَنَى تُؤُفَكُونَ (٣٤) قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآئِكُم مَّن يَبْدِي إِلَى الْحَقِّ قُلِ اللهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ أَفَمَن يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَن قُلْ هَلْ مِن شُرِكَآئِكُم مَّن يَهْدِي إِلَى الْحُقِّ أَحَقُّ أَن أَن يَهْدَى فَهَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (٣٥) وَمَا يَتَبِعُ أَكْثُوهُمْ إِلاَّ ظَنَا إَنَّ لِللَّا ظَنَا إَنَّ اللهِ عَلَيمٌ بِهَا يَفْعَلُونَ (٣٥).

قريش امتنعت عن اتباع الحق ليس لأنه غامض أو باطل، ولكن لتمسكها بموروثها الذي لن تتخلى عنه برغم أنه مجرد ظنون لا أساس لها، كأي معتقد مخالف لدين الله. والآية (٣٥) تقول إن الله يهدي، لكن هذا لا يعني أنه سبحانه قرر هداية البعض وضلال الآخرين مسبقاً. بل يعني أن الله بإرسال الرسل يهدي للحق لمن يرغب في الهداية، فالدين خيار شخصي.

والآية (٣٦) تقول إن الظن لا يمكن أن يكون من دين الله، وما يعرف بالحديث، فكله ظن، وهذا يعني أنه لا يمكن أن يكون من دين الله.

# القرآن يقيني الثبوت عن الله

وَمَا كَانَ هَـذَا الْقُرْآنُ أَن يُفْتَرَى مِن دُونِ اللهِّ وَلَـكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لاَ رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ الْعَالِمَنَ(٣٧) أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مَثْلِهِ وَادْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ(٣٨).

القرآن وحده هو اليقين، ويستحيل أن يكون مفترى من دون الله. دليل على أن الدعوة كانت بالقرآن فقط.



والآية (٣٨) دليل آخر على أن الدعوة بالقرآن فقط، إذ لو كان الرسول يدعو بغير القرآن لجاء التحدي بالقرآن وغيره.

التحدي بالإتيان بسورة مثل القرآن، يؤكد أن القرآن - بأسلوبه الفريد - البسيط المعبر يستحيل أن يستطيع بشر الإتيان بمثله. وقد مر معنا الكثير من العبارات التي لو أردنا أن نحاكيها لبدت عباراتنا مضحكة ولا معنى لها.

### قريش كذبت بالدعوة دون أن تفهمها

بَلْ كَنَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِنَ (٣٩).

قريش كذبت لأنها تمسكت بموروثها ولم تعر دعوة القرآن أي اهتهام ولم تفكر فيها، ولو فعلت لعرفت أنها حق ومنطق.

ومثل قريش كل معتقد آخر، فأتباع المذاهب يتمسكون بمعتقداتهم لأنها موروث، ويتجاهلون ما يخالفها لئلا يكتشفوا عوار معتقداتهم. لذا هم يتمسكون بها ويحاربون ما يخالفها دون أن يسمحوا لأنفسهم بالتعرف على المخالف، كها كانت حال قريش. فأهل مكة وقد بعث فيهم الرسول بقي يدعوهم عدة سنين إلا أنهم لم يفهموا رسالة القرآن، لأنهم لم يستمعوا له ولم ينصتوا، وحكموا ببطلانه مسبقاً لئلا يشككهم بموروثهم.

## بعض قريش آمنوا وبعضهم كفر

وَمِنهُم مَّن يُؤْمِنُ بِهِ وَمِنْهُم مَّن لاَّ يُؤْمِنُ بِهِ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِالْفُسِدِينَ(٤٠). قلة من قريش آمنت، وكل الناس سيؤمن بعضهم وسيكفر البعض.

# من لا يؤمن بالدعوة لا يقبل التعايش السلمي معها

وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل لِي عَمِلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُمْ بَرِينُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيءٌ مَّا تَعْمَلُونَ (٤١). الآية تظهر دعوة الإسلام للتعايش السلمي في مكة بين المسلمين وغيرهم، والواقع يخبرنا أن قريشاً لم تقبل. وضيقت على المسلمين وعذبت المستضعفين منهم لتردهم عن الدين. وبقيت تطارد المسلمين ودخلت معهم في حروب، برغم أنهم هاجروا وتركوا مكة.

وما فعلته قريش يفعله الناس في كل زمان ومكان. فكل أتباع موروث لا يقبلون التعايش



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

مع من يخالفهم، بل يحاربونهم ويضيقون عليهم فقط لأنهم خالفوهم، دون أن يهتموا بالتعرف عليهم وفهم معتقدهم. فالحرب ليست ضد باطل ولكن ضد مخالف.

# أتباع الموروث لايصغون للمخالف

وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانُواْ لاَ يَعْقِلُونَ (٤٢) وَمِنهُم مَّن يَنظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تَهْدِى الْعُمْى وَلَوْ كَانُواْ لاَ يُبْصِرُونَ (٤٣).

عندما ينتقد الموروث فأتباعه لا يصغون للنقد، لأنهم لا يقبلون أن ينتقد موروثهم، فكأنهم صم لا يعقلون ما يقال لهم، وكأنهم عمي لا يرون من يتحدث إليهم. وهو ما كان عليه رجال قريش حيال الدعوة.

### الإنسان هو من يحدد مصيره بنفسه

إِنَّ اللهُ لاَ يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئاً وَلَكِنَّ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ (٤٤).

وهو ما ذكرته الآية (٣٥)، فالله جل شأنه إذا عذب الكافر فهذا ليس ظلمًا له، لأن الكافر هو من ظلم نفسه باختياره عصيان الله.

# يوم القيامة سيشعر المرء أن الدنيا مرت كأنها ساعة

وَيَوْمَ يَخْشُرُهُمْ كَأَن لَمْ يَلْبَتُواْ إِلاَّ سَاعَةً مِّنَ النَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَاء الله وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ(٤٥).

ويمكن فهم هذا، لو فكرنا بالسنوات التي مضت من أعمارنا والتي مرت كأنها ساعة من نهار.

# الرسول قد يموت أو يقتل في أي لحظة

وَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَكَ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ اللهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ (٤٦). الآية تقول للرسول إن احتهال موته قبل أن يرى نهاية قريش قائم، ويحتمل أن يمند بك العمر لترى نهايتهم، وفي كلا الحالين فموعدهم مع العذاب يوم القيامة. وهذه العبارة تكررت في العديد من سور هذه المرحلة والمراحل التالية، مثل: غافر: ٢٦، الزخرف: ١١- ٢٢، الرخوف: ٤١- ٢٤، الرحدة والمراحل التالية، مثل: غافر: ٢٠، الزخرف: ٤١-



وهي دليل على أن الله جل وعلا لن يتدخل فعلياً لحماية الرسول من القتل أو الموت لو أقدمت قريش على قتله، أو تعرض لحادث مميت. فالله لم يقرر ما يجري على الناس مسبقاً.

## الرسول لإقامة الحجة على الناس

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولٌ فَإِذَا جَاء رَسُولُهُمْ قُضِيَ بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ(٤٧).

## قريش تسخر من تهديد القرآن

سور سابقة نزلت تسرد على قريش أخبار أمم سابقة هلكت وهي كافرة وتقول لقريش بأنه قد يحل بها ما حل بتلك الأمم. ومن ذلك ما ورد في سورة الأعراف السابقة: وَكُم مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَاهَا فَجَاءَهُمْ بَأْسُنَا إِلاَّ أَن قَالُواْ أَهُلَكُنَاهَا فَجَاءَهُمْ بَأْسُنَا إِلاَّ أَن قَالُواْ إِنَّا كُنَا ظَالِينَ (٥) الأعراف.

ثم تقول: أَفَامِنَ أَهْلُ الْقُرَى أَن يَأْتِيَهُمْ بَأْسُنَا بَيَاتًا وَهُمْ نَائِمُونَ (٩٧) أَوَ أَمِنَ أَهْلُ الْقُرَى أَن يَأْتِيَهُمْ بَأْسُنَا ضُحَى وَهُمْ يَلْعَبُونَ (٩٨) أَفَأَمِنُواْ مَكْرَ اللهِ ۖ فَلاَ يَأْمَنُ مَكْرَ اللهِ ۖ إِلاَّ الْقَوْمُ الْحَاسِرُونَ (٩٩) الأعراف.

فكانت ردة فعل قريش هي أن طلبوا من الرسول أن يحل بهم العذاب، سخرية به وعدم تصديق، وهو ما تشير له الآيات التالية من سورة يونس:

وَيَقُولُونَ مَتَى هَـذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٤٨) قُل لاَّ أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرَاً وَلاَ نَفْعاً إِلاَّ مَا شَاء اللهُ لِكُلِّ أَمَّةٍ أَجَلٌ إِذَا جَاء أَجَلُهُمْ فَلاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ (٤٩) قُلُ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُهُ بَيَاتاً أَوْ مَهَاراً مَاذَا يَسْتَعْجِلُ مِنْهُ المُجْرِمُونَ (٥٠) أَثُمَّ إِذَا مَا وَقَعَ آمَنتُم بِهِ آلاَنَ وَقَدْ كُنتُم بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ (١٥) ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ الْخُلْدِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلاَّ بِهَا كُنتُمْ يَكْسِبُونَ (٢٥).

والآية تقول بأن الأمر ليس بيد الرسول ولكنه بمشيئة الله، ومتى حلت الكارثة فلن ترفع عنهم. وقد تحل الكارثة في أي وقت، وعندها ستعلن قريش توبتها ولن تنفعها، كها فعلت أمم سابقة. وستدخل قريش النار كغيرها.

والآيات دليل على أن التوبة لا تقبل بحلول الكارثة أو التأكد من وقع الموت بأي طريقة.



#### البعث حق

وَيَسْتَنبِئُونَكَ أَحَقٌ هُوَ قُلْ إِي وَرَبِّ إِنَّهُ لَحَقٌّ وَمَا أَنتُمْ بِمُعْجِزِينَ(٥٣) وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسٍ ظَلَمَتْ مَا فِي الأَرْضِ لاَفْتَدَتْ بِهِ وَأَسَرُّواْ النَّدَامَةَ لَمَّا رَأُواْ الْعَذَابَ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ(٥٥) أَلا إِنَّ للهَ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَلاَ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ(٥٥) هُوَ بُحْيِي وَيُمِيتُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ(٥٦).

قريش كررت السؤال عن البعث كثيراً للسخرية، لكن في حالات قليلة يأتي بعض رجال قريش ويسألون الرسول عن البعث للتأكد، ومن هذه الحالات ما ذكرته الآية (٥٣) أعلاه. والآيات تجيب على السؤال وتؤكد أن كل من لا يصدق بالبعث سيندم. وأن الله جل وعلا وعد بالبعث ووعده سبحانه حق وسيتحقق، وهو سبحانه من أحيا الناس وهو من سيعيدهم للحياة.

### دعوة لكل الناس

يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاء ْنُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبَّكُمْ وَشِفَاء لِمَّا فِي الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ (٥٧) قُلْ بِفَضْلِ اللهٚ وَيِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ كَمَّا يَجْمَعُونَ (٥٨).

القرآن يدعو كل الناس فلم تعد الدعوة موجهة لقريش فقط، ولو لم تؤمن قريش الآن فسيؤمن بالدعوة أناس غيرها. والآيات دليل على أن القرآن شفاء لما في الصدور وليس للأمراض، كما يزعم من يستغل ضعف المرضى وسذاجة الناس باسم علاجهم بالقرآن فيما يعرف بالرقية. فالقرآن لا يمكن أن يشفي الأمراض العضوية، ولكنه بفضل الله ورحمته منقذ من النار.

# قريش تحرم بعض المآكل

قُلْ أَرَأَيْتُم مَّا أَنزَلَ اللهُ لَكُم مِّن رِّزْقِ فَجَعَلْتُم مِّنْهُ حَرَاماً وَحَلاَلاً قُلْ اَللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهَ نَفْتَرُونَ(٩٥) وَمَا ظَنُّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَـكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَشْكُرُونَ(٦٠).

لأول مرة يذكر القرآن أن قريشاً تحرم بعض المآكل، والآية تقول بأن الحرام يحتاج إلى دليل من الله، ولا يحرم ما يحرمه الناس من عند أنفسهم.



وكل تحريم بدون دليل من كلام الله فهو كذب على الله مفترى، مصير صاحبه النار.

## كل ما في الكون يسجل بدقة متناهية

وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَنْلُو مِنْهُ مِن قُرُآنٍ وَلاَ تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلاَّ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُوداً إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّبُّكَ مِن مَّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاء وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُّبِينِ(٦١).

كما أن الآية دليل على أن الرسول لم يكن يستخدم في الدعوة غير القرآن.

# المؤمن له البشري بسعادة الدنيا والآخرة

أَلا إِنَّ أَوْلِيَاء اللهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ(٦٢) الَّذِينَ آمَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ(٦٣) لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَبَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ لاَ تَبْدِيلَ لِكَلِيَماتِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ(٦٤).

وهذا يتحقق بتطبيق قوانين القرآن.

## قريش مستمرة بالسخرية من محمد

وَلاَ يَحُزُنكَ قَوْلُمُمْ إِنَّ الْعِزَّةَ للهَ جَمِيعاً هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ(٦٥).

قريش تزعج الرسول بسخريتها وبذاءة ألفاظها عند مخاطبته، والآية تشد من عضده.

# ما ورد في القرآن فهو الحق وما سواه باطل

أَلا إِنَّ لللهِ مَن فِي السَّمَاوَات وَمَن فِي الأَرْضِ وَمَا يَتَّبِعُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ شُرَكَاء إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ(٦٦).

الآية تؤكد أن ما يدعو له الرسول من الله، خالق كل شيء، بينها تتبع قريش عقائد تقوم على الظن (لا أساس لها). وهو ما يعني أن دين الله لا يمثله سوى كتاب الله، وكل ما ليس في كتاب الله فهو ظن وباطل ولا يمثل دين الله.

وقد كررت هذه الحقيقة سور عديدة.

#### دعوة عقلانية

هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِراً إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِّقَوْمِ يَسْمَعُونَ (٦٧).



# قريش مستمرة في الاعتقاد بأن الملائكة بنات الله

قَالُواْ الْتَحَذَ اللهُ وَلَداً سُبْحَانَهُ هُوَ الْغَنِيُّ لَهُ مَا فِي السَّهَاوَات وَمَا فِي الأَرْضِ إِنْ عِندَكُم مِّن سُلْطَانِ جِهَذَا أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِّ مَا لاَ تَعْلَمُونَ(٦٨) قُلُ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى الله الْكَذِبَ لاَ يُفْلِحُونَ(٦٩) مَتَاعٌ فِي الدُّنَيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ نُذِيقُهُمُ الْعَذَابَ الشَّدِيدَ بِهَا كَانُواْ يَكُفُرُونَ(٧٠).

كليا ذكرت سورة مكية عبارة «اتخذ الله ولداً» فالمقصود قول قريش إن الملائكة بنات الله. وكليا قالت سورة مكية عبارة «يفترون على الله الكذب» فهي تشير إلى نصوص تقوم قريش باختلاقها وإسباعها للقادمين من خارج مكة لمقابلة الرسول، ويقولون لهم إنها من القرآن لتنفيرهم من لقاء الرسول.

### تذكير قريش بها حدث لقوم نوح

وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمٍ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مَّقَامِي وَتَذْكِيرِي بِآيَاتِ اللهّ فَعَلَى اللهَ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُواْ أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءُكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ افْضُواْ إِلَيَّ وَلاَ تُنظِرُونِ(٧١) فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَهَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ المُسْلِمِينَ(٧٢) فَكَذَّبُوهُ فَنَجَّيْنَاهُ وَمَن مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَاهُمْ خَلاَئِفَ وَأَغْرَفْنَا الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُنذَرِينَ(٧٣).

# سنة أزلية سارت عليها الأمم

ثُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَآؤُوهُم بِالْبَيْنَاتِ فَهَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِهَا كَذَّبُواْ بِهِ مِن قَبْلُ كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلوبِ المُعْتَدِينَ(٧٤).

كل الأمم تشابهت مواقفهم من الرسل، حيث تمسكت غالبيتهم بالموروث، ولم يقبل بالحق إلا القلة القليلة.

## موسى وبنو إسرائيل وفرعون

نُمَّ بَعَثْنَا مِن بَعْدِهِم مُّوسَى وَهَارُونَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ بِآيَاتِنَا فَاسْتَكْبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْماً تَجْرِمِينَ(٥٧) فَلَمَّا جَاءهُمُ الْحُقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ إِنَّ هَـذَا لَسِحْرٌ مُّبِينٌ(٧٦) قَالَ مُوسَى أَتَقُولُونَ لِلْحَقِّ لِمَّا جَاءكُمْ أَسِحْرٌ هَـذَا وَلاَ يُفْلِحُ السَّاحِرُونَ(٧٧) قَالُواْ أَجِئْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ



آبَاءْنَا وَتَكُونَ لَكُمُمَا الْكِبْرِيَاء فِي الأَرْضِ وَمَا نَحْنُ لَكُمَا بِمُؤْمِنِينَ(٧٨) وَقَالَ فِرْعَوْنُ اثْتُونِي بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمٍ(٧٩) فَلَمَّا جَاء السَّحَرَةُ قَالَ لَهُم مُّوسَى أَلْقُواْ مَا أَنتُم مُلْقُونَ(٨٠) فَلَمَّا أَلْقَواْ قَالَ مُوسَى مَا جِئَّتُم بِهِ السَّحْرُ إِنَّ اللهَ سَيُبْطِلُهُ إِنَّ اللهَ لاَ يُصْلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِينَ (٨١) وَيُجِقُّ اللهُ الْحَقُّ بِكَلِمَاتِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ (٨٢) فَمَا آمَنَ لِمُوسَى إلاَّ ذُرِّيَّةٌ مِّن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِّن فِرْعَوْنَ وَمَلَثِهِمْ أَن يَفْتِنَهُمْ وَإِنَّ فِرْ عَوْنَ لَعَالٍ فِي الأَرْضِ وَإِنَّهُ لِيَنَ الْمُسْرِ فِينَ (٨٣) وَقَالَ مُوسَى يَا قَوْم إِن كُنتُمْ أَمَنتُم بِاللهَ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّسْلِمِينَ (٤٨) فَقَالُواْ عَلَى اللهّ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لاَ تَجْعَلْنَا فَيتْنَةً لْلْقَوْم الظَّالِينَ (٨٥) وَنَجَّنَا بِرَ هُمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ (٨٦) وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتاً وَأَجْعَلُواْ بُيُوتَكُمْ قِبَلَةً وَأَقِيمُواْ الصَّلاَةَ وَبَشِّرِ المُؤْمِنِينَ(٨٧) وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلاَّهُ زِينَةً وَأَمْوَالاً فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِكَ رَبَّنَا اطْمِسْ عَلَى أَمْوَالِهِمْ وَاشْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلاَ يُؤْمِنُواْ حَتَّى يَرَوُاْ الْعَذَابَ الأَلِيمَ(٨٨) قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَتُكُمُمُ فَاسْتَقِيمَا وَلاَ تَتَبِعَآنَ سَبِيلَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ(٨٩) وَجَاوَزُنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْياً وَعَذُواً حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنتُ أَنَّهُ لاّ إِلِـهَ إِلاَّ الَّذِي آمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ (٩٠) آلاَنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ(٩١) فَالْيُوْمَ نُنَجَّيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً وَإِنَّ كَثِيراً مِّنَ النَّاسِ عَنْ آيَاتِنَا لَغَافِلُونَ(٩٢) وَلَقَدْ بَوَأْنَا بَنِي إِشْرَاثِيلَ مُبَوَّأَ صِدْقِ وَرَزَفْنَاهُم مَّنَ الطَّيَّبَاتِ فَهَا اخْتَلَفُواْ حَتَّى جَاءهُمُ الْعِلْمُ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيهَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ (٩٣).

الآيات موجهة لقريش لأنها تتحدث عن هلاك فرعون، وتهم بني إسرائيل في نفس الوقت لأنها تتحدث عن تفاصيل من تاريخهم.

الرسول يصاب بالحيرة أحياناً عن سبب إحجام عقلاء قريش عن الحق، ويتساءل في نفسه إن كان على الحق

فَإِن كُنتَ فِي شَكَّ مَمَّا أَنَوْلْنَا إِلَيْكَ فَاسْأَلِ الَّذِينَ يَفْرَؤُونَ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ لَقَدْ جَاءكَ الحُقُّ مِن رَّبِّكَ فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتِرِينَ(٩٤) وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِ الله فَتَكُونَ مِنَ الْحَاسِرِينَ(٩٥) إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَة رَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ(٩٦) وَلَوْ جَاءَنَّهُمْ كُلُّ آيَةٍ حَتَّى يَرَوُاْ الْعَذَابَ الأَلِيمَ(٩٧).

أحياناً الرسول يصاب بالحيرة، لماذا لا تؤمن رجال قريش، وهم الحكماء وأهل الرأي؟



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

هل يعقل ألا يعقل العقلاء؟

كيف يصرون منذ سنين على أن ما يتلو عليهم الرسول ليس من الله؟

هل يعقل ألا يكون الوحى الذي يتلقاه ليس من الله؟

وهذه التساؤلات تثبت أن الرسول عليه الصلاة والسلام ينسخ الوحي في ذاكرته ولا يتلقاه تلقيناً من مخلوق حي (أحد الملائكة). وهذه الخواطر التي تعبر مخيلته تؤكد إنسانيته عليه الصلاة والسلام وأنه بقى بشراً يعتريه ما يعتري البشر.

والآيات تقول له إن بإمكانه الآن سؤال أهل الكتاب الذي نزل قبل القرآن (وهو التوراة) والذين آمن عدد منهم برسالة الإسلام. وسيجد أن ما يقوله القرآن مطابق لما كان في التوراة. وتحذره الآيات من سيطرة هذه الأفكار لئلا يكون من الممترين (من لديهم شك) حول القيامة. وبالتالي يكون كواحد من قريش الذين كذبوا بالحق وسيخسرون.

أما إصرار قريش على الكفر ورفض الحق فليس لأن الدعوة باطلة ولكن لأنه حقت عليهم كلمة ربك، ولن يؤمنوا حتى لو جاءتهم كل الآيات.

«كلمة ربك» المقصود بها أن الشقاوة حقت عليهم ليس لأن الله قررها عليهم مسبقاً، لأنه لو كان رب العالمين قررها عليهم مسبقاً لما أرسل لهم رسولاً. ولكنها تعني أنهم سلكوا سنة الأولين بالتمسك بالموروث وعدم الإصغاء للحق. وهي سنة سارت وتسير عليها كل الأمم، فكل من لا يؤمن بالدعوة عند أول ساعه بها لن يؤمن أبداً، ما عدا استثناء وحيداً، هم:

### قوم يونس

فَلَوْلاَ كَانَتْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَائُهَا إِلاَّ قَوْمَ يُونُسَ لَمَا آمَنُواْ كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الخِزْيِ فِي الحُيّاةَ الدُّنْيَا وَمَتَعْنَاهُمْ إِلَى حِينِ(٩٨).

قوم يونس آمنوا كلهم وعادوا للحق، وكانوا الاستثناء الوحيد بين كل الأمم التي ذكرها القرآن. وهو ما يعني أن من يحكم عقله ويسمح بنقد موروثه يمكن أن يتعرف على الحق ويعود له.

(الآيتان:٩٩-١٠٠) استمرار لمخاطبة الرسول الذي يبدو أنه يتحسر على بقاء رجال



قريش على الكفر وحريص على أن يؤمنوا ولا يذهبوا للنار: وَلَوْ شَاء رَبُّكَ لاَمَنَ مَن فِي الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعاً أَفَأَنتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ(٩٩) وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللهَ وَيَجْعَلُ الرَّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَعْقِلُونَ(١٠٠).

والآيات تؤكد له أنه لا ذنب له ببقاء قريش على الكفر وأن الله قادر على أن يجعل كل أهل الأرض مؤمنين، ولكنه لن يتدخل في تقريرهم لمصائرهم بأنفسهم. والإيهان والكفر جعله الله خياراً شخصياً، ولا يتم إلا بأمر الله. لكنه لا يعني أن الله يفرض الكفر على أحد أو يختار للإيان بعض الناس دون البعض الآخر. والآية: (١٠٨) تؤكد حق الاختيار.

# ثم تدعو السورة قريشاً للتفكير بعقلانية

قُلِ انظرواْ مَاذَا فِي السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الآيَاتُ وَالنُّذُرُ عَن قَوْمٍ لاَّ يُؤْمِنُونَ(١٠١). الآية تقول إن الآيات (المعجزات) لن تقنع من يكفر بكلام الله لأنه سيجد مبررات لتكذيبها. فمن لا يكفيه كلام الله للإيهان، لن يؤمن.

# ولو أرادت قريش أن تؤمن لاعتبرت مما حدث لأمم سابقة

فَهَلْ يَنتَظِرُونَ إِلاَّ مِثْلَ أَيَّامِ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانتَظِرُواْ إِنِّي مَعَكُم مِّنَ المُنتَظِرِينَ (١٠٢) ثُمَّ نُنَجِّي رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آَمَنُواْ كَذَلِكَ حَقّاً عَلَيْنَا نُنجِ المُؤْمِنِينَ (١٠٣).

ثم تعود السورة لمخاطبة الرسول..

# دعوة للتعايش السلمي

قُلْ بَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِّ مِّن دِينِي فَلاَ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِّ وَلَكِنْ أَعْبُدُ اللهَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١٠٤).

القرآن يخاطب الناس على لسان الرسول أن يتركوا الرسول ومن آمن معه ويبقوا هم على ما هم عليه. لكن هذه الدعوة للتعايش السلمي التي يقدمها القرآن في العديد من السور وقدمها كل رسل الله لأقوامهم لم تلق القبول من غير المسلمين. وفي كل زمان ومكان فمن ينتقد الموروث لا يُترك يعيش بسلام بل يحارب ويضيق عليه ويكتم صوته. ليس لأن ما يقول خطأ وضلال ولكن لأنه ينتقد الموروث، الذي لا يقبل الناس أن ينتقد.



#### تنبيه للرسول

وَأَنْ أَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (١٠٥) وَلاَ تَدْعُ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَنفَعُكَ وَلاَ يَضُرُكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّ فَعَلْتُ إِذَا مُنَ الظَّالِينَ (١٠١) وَإِن يَمْسَسُكَ اللهُ بِخُرْ فَلاَ رَادً لِفَصْلِهِ يُصَيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الْغَفُورُ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِن يُرِدُكَ بِخَيْرِ فَلاَ رَادً لِفَصْلِهِ يُصَيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الْغَفُورُ اللهَ عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ (١٠٥) وَاتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَاصْبِرْ حَتَّى فَمَن اللهُ وَهُو الْمُعَلِّمِينَ (١٠٩).

والآيات تخاطب كل الناس «يا أيها الناس». وتأمر الرسول بالتمسك بعبادة الله، ولا يهتم بما يعبد الناس. وليصبر على أذى من لا يرغب بالتعايش السلمي مع المؤمنين.

الآية: (١٠٧) لا تعني أن الله قد قرر مسبقا الحوادث والمرض على الناس، ولا تعني أن الله هو الذي يبرئ المريض مباشرة. ولكن المعنى أن كل ما يحدث في الكون بمشيئة الله، ولو لم يشأ لما حدث.

الآية: (١٠٨) لا إكراه في الدين. والرسول ليس مسئولا عن هداية الناس. ويستفاد من هذه الآية أيضاً أن المطلوب من الداعية المسلم توصيل صوت القرآن لغير المسلم، ولكن ليس مسئولاً عن هدايته. وهو ما ينفي الاعتهاد على المواعظ والقصص المتبع الآن. أو محاولة تقمص دور النائب عن الله في الأرض الذي يهمه أن يأطر الناس على الدين أطراً.

وتختم السورة بأمر الرسول بالصبر (على الأذى) وستنال قريش جزاء كفرها عندما يحكم الله (أي يوم القيامة).

#### (۷٤) إبراهيم

والسورة تتحدث عن نفس المواضيع التي تطرقت لها السورة السابقة وبتداخل مماثل. بمعنى أن تتحدث عن موضوع ثم تنتقل لآخر ثم ثالث ثم تعود لموضوع سابق ... وهكذا. كما أن المخاطب مرة يكون قريشاً ومرة بني إسرائيل ومرة الرسول ومرة كل الناس. وتبدأ السورة بالتأكيد على أن القرآن (الدعوة) لكل الناس، وتتوعد قريش لعدم الإيمان ولأنهم يجاولون صد غيرهم عن الاستماع للرسول:



الَّر كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُهَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْخَيِيدِ (٢) اللهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّهَا وَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَوَيْلٌ لِلْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ (٢) اللهِ اللهِ وَمَا خُولَ اللَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ الْخُيْاةَ الدُّنْيَا عَلَى الآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجا أَوْلَ يُكَ اللَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ اللهِ فَيَبِعْونَهَا عَوَجا أَوْلَ يُكَ فَي ضَلاَلِ بَعِيدٍ (٣).

(الآية: ٣) تتحدث عن قريش وتمسكهم بالدنيا، وأنهم يصدون عن سبيل الله (أي يحاولون منع الناس الذين يتوافدون على مكة من رؤية الرسول لئلا يدخلوا في الإسلام) وهو نشاط بدأته قريش في هذه المرحلة من الدعوة (المرحلة الخامسة) بعد أن توجه القرآن إلى دعوة كل الناس غير قريش، فبدأت قريش تنشر الإشاعات الكاذبة عن الرسول وتختلق عبارات وتنسبها للقرآن لصد من يحاول لقاء الرسول أو الاستماع للقرآن لئلا يسلموا.

# كل رسول أرسل بلسان قومه

(الآية:٤) كل رسول يرسل بلسان قومه لكي تكون الرسالة مفهومة (ليبين لهم): وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلاَّ بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ فَيُضِلُّ اللهُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ(٤). ومحمد أرسل لقريش بلسانهم لتقوم عليهم الحجة، والعربية لغة بني إسرائيل يثرب ولغة المناطق المحيطة بمكة كذلك. وبعد أن تمكن الإسلام واكتملت تشريعاته، أصبح بالإمكان أن يسمع به أقوام في بلاد بعيدة، ومن السهل شرح تشريعاته. فالدين عبارة عن تشريعات يسهل ترجمتها لأي لغة كانت. أما الخطاب الدعوي فهو وسيلة لجمع أكبر عدد من الناس للدخول في الإسلام في البداية، ومتى ما وجد العدد الكافي فرضت التشريعات وكمل الدين. وبعد ذلك تكون الدعوة للدين ببيان تشريعاته، ولو لم يتعرف المسلم الجديد على الخطاب الدعوي.

إذاً، الدين عبارة عن تشريعات، أما بقية ما يحوي القرآن - وهو غالب آياته - فهو إما خطاب دعوي وقصص عن أمم سابقة، أو آيات تتفاعل وتتحدث عن الأحداث الواقعة على الساحة حين نزول السور أو نحو ذلك. وهذه برغم أنها تمثل غالبية آيات القرآن إلا أنها لا تمثل الدين الذي تمثله الآيات التي فرضت فيها التشريعات وعددها لا تصل إلى ١٠٪ من عدد آيات القرآن. وهي التي يمكن ترجمة ما جاء فيها على شكل قوانين وأنظمة. وبعد ذلك، من رغب في قراءة كامل القرآن فعليه تعلم لغته.



والناس الآن يتعلمون اللغات الأجنبية بدافع علمي أو تجاري أو اجتهاعي أو سياسي أو اهتهامات أخرى. وقد قرأت خبراً يقول إن عدد من يتكلمون اللغة اليابانية من المتحدثين باللغة الإنجليزية فاق عدد اليابانيين الذين يتحدثون الإنجليزية. برغم صعوبة اللغة اليابانية واختلافها جذرياً عن اللغات الأوروبية كتابة ونطقاً، وبرغم حاجة اليابانيين العملية والعلمية للغة الإنجليزية، وعدم حاجة المتكلمين باللغة الإنجليزية لليابانية في مجالات النجارة والعلم. فالدافع لتعلم اليابانية اجتهاعياً بحتاً، للتعرف على عادات اليابانيين والتقرب منهم أكثر. وهو دافع يقل في أهميته عن أهمية تعلم لغة القرآن للمؤمن من غير العرب.

ثم تتجه السورة بالخطاب لبني إسرائيل.

#### موسى وفرعون

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ الطُّلُمُاتِ إِلَى النُّورِ وَذَكِّرْهُمْ بِآيَامِ اللهِّ إِنْ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لَّكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ (٥) وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اذْكُرُواْ نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنجَاكُم مِّنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَنَابِ وَيُذَبِّحُونَ أَبْنَاءُكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءُكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاء مِّن رَّبِّكُمْ عَظِيمٌ (٦) وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ وَلَيْن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ (٧) وَقَالَ مُوسَى إِن تَكَفُّمُواْ أَنتُمْ وَمَن فِي الأَرْضِ جَمِيعاً فَإِنَّ اللهُ لَغَنِيُّ حَيدٌ (٨).

الآية (٨) تروي ما قاله موسى لبني إسرائيل الذين لم يؤمنوا بدعوته برغم عدة مواقف أثبتت أنه رسول الله إليهم، وتقول: «إِن تَكُفُرُواْ أَنتُمْ وَمَن فِي الأَرْضِ جَمِيعاً فَإِنَّ اللهَّ لَغَنِيٌّ حَمِيدٌ». وهذا يشير إلى أن بعض بني إسرائيل ممن قابل الرسول في مكة لم يؤمن به، والآية تقول لهم أنكم لم تؤمنوا بموسى من قبل وبالتالي فليس مستغرباً ألا تؤمنوا بمحمد.

ثم تعود السورة لمخاطبة قريش.

# موقف قريش مماثل للأمم السابقة وكلهم ساروا على سنة واحدة

أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَأُ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَالَّذِينَ مِن بَعْدِهِمْ لاَ يَعْلَمُهُمْ إِلاَّ اللهُ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَرَدُواْ أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَاهِهِمْ وَقَالُواْ إِنَّا كَفْرَنَا بِهَا أَرْسِلْتُم بِهِ وَإِنَّا لَفِي شَكَّ مَّا تَدْعُونَنَا إِلَيْهِ مُرِيبِ(٩) قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللهَ شَكَّ فَاطِرِ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ



يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرَكُمْ إِلَى أَجَلِ مُّسَمَّى قَالُواْ إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مَّئُلُنَا تُوبِدُونَ أَن تَصُدُّ وِنَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَآؤُنَا فَأْتُونَا بِسُلْطَانِ مُّبِينِ (١٠) قَالَتُ هَمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلاَّ بَشَرٌ مِّنْلُكُمْ وَلَكِنَّ الله يَمُنُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن تَأْتِيكُم بِسُلْطَانِ لَخُنُ إِلاَّ بَشَرٌ مِّنْلُكُمْ وَلَكِنَّ الله يَمُنُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن تَأْتِيكُم بِسُلْطَانِ إِلاَّ بِهِذُنِ الله وَعَلَى الله قَلْيَتُوكُلِ المُؤْمِنُونَ (١١) وَمَا لَنَا أَلاَّ نَتُوكَلَى عَلَى الله وَقَلْ اللهِ مَلْنَا مُبُلَنَا وَعَلَى الله فَلْيَتُوكُلِ المُتُوكِلُونَ (١٢) وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُهُمِرَنَّ عَلَى مَا آذَيْنَكُمُ وَا وَعَلَى الله فَلْيَتُوكُلِ المُتُوكِلُونَ (١٢) وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنَهُ مِنْ عَلَى مَا آذَيْنَكُوا الْوَاللهِ اللهُ فَلْيَتُوكُلُ اللهُوكُلُونَ (١٢) وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنَهُ مِنْ عَلَى مَا آذَيْنَكُمُ وَلَا لِكُولُ لَكُونَ (١٣) وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُهُمْ لَنَهُ مِنْ أَوْمِنَا أَوْ لَتَعُودُنَ فِي مِلْتِنَا فَأَوْمِي وَخَافَ وَعِيدِ (١٤) وَاسْتَفْتَحُواْ وَلَسُلُهُمْ وَاللهِ مَنْ وَمَا هُو يَمَيْتُونَ مِن مَا عَا صَدِيدِ (١٦) يَتَجَرَّعُهُ وَلاَ يَكَادُ وَمَا هُوَ بِمَيْتٍ وَمِن وَرَاتِهِ عَذَابٌ عَلِيظٌ (١٧).

والآيات تظهر أن قريشاً سارت على سنة سارت عليها كل الأمم. وهي سنة لها تفريعات كثيرة منها، كها ذكرت الآيات:

رفض الدعوة من البداية: « جَاءنْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَرَدُّواْ أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَاهِهِمْ وَقَالُواْ إِنَّا كَفَرْنَا بِيَا أَرْسِلْتُم بِهِ».

ومن يرفض الدعوة لا يؤمن بها أبداً.

الدعوة تدعو للحق والمنطق: «قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُوَخِّرَكُمْ إِلَى أَجَلِ مُّسَمَّى ».

ورفض الدعوة لأنها تعارض الموروث: « تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَآؤُنَا».

ورفض الدعوة يصحب بتبريرات كثيرة منها، أن الرسول بشر منهم: « قَالُواْ إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مُّثْلُنَا».

أو أنه لم يظهر لهم معجزات وخوارق: « فَأَتُونَا بِسُلْطَانٍ مُّبِينٍ».

وكل الأمم لم تقبل بالتعايش السلمي مع الرسول والدين الجديد: " وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُم مِّنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا».

وهذه القاعدة تنطبق على أتباع المذاهب، فكل من ينتقد المذهب - ولو كان بعيب فيه - فهو مرفوض، ويجب محاربة المنتقد وإخماد صوته.

والنصر في النهاية مع أهل الحق إن صبروا وثابروا: « فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكُنَّ



الظَّالِمِينَ (١٣) وَلَنُسْكِنَنَّ كُمُ الأَرْضَ مِن بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ (١٤). والنصر كان بهلاك بعض الأمم السابقة بكوارث طبيعية وتبليغ الرسول للخروج قبل الكارثة من القرية ومن معهم من المؤمنين. أو كها حدث للرسول والمسلمين عندما كسبوا حربهم في النهاية مع قريش المتغطرسة وأجبروهم على قبول الاستسلام لدولة المسلمين.

## أعمال الكافر في الدنيا

مَّثُلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَجِّهِمُ أَعْمَاهُمُ كَرَمَادِ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لاَّ يَقْدِرُونَ عِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءٍ ذَلِكَ هُوَ الضَّلاَلُ الْبَعِيدُ(١٨).

كل أعمال الدنيا مهما بدت عظيمة في عين الإنسان فهي لا شيء. ولهذا فكل الأعمال التي يقوم بها الكافر تذهب أدراج الرياح. والأعمال التي نراها عظيمة في الدنيا مثل الاختراعات العلمية هي ليست ذات قيمة عند الله، لكن لو أن مخترعها مؤمن، فستحسب لصاحبها في الآخرة كأعمال صالحة، ليس لأنها أعمال عظيمة عند الله، ولكن لأنها عظيمة عند الإنسان وفيها خدمة للبشرية.

#### دعوة عقلانية

أَلَهُ ثَرَ أَنَّ اللهِّ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحُقِّ إِن يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ (١٩) وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللهَّ بِعَزِيزِ (٢٠).

لو فكرت قريش بعقلانية لعلمت أن من ابتدع الكون قادر على أن يذهب بهم ويأتي بغيرهم، وبكل تأكيد لن يعجزه بعثهم.

# تصوير مجازي حسي للمستضعفين يوم القيامة

وَبَرَزُواْ لله جَيِعاً فَقَالَ الضَّعَفَاء لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعاً فَهَلْ أَنتُم مُّغْنُونَ عَنَا مِنْ عَذَابِ اللهَّ مِن شَيْءٍ قَالُواْ لَوْ هَدَانَا اللهُ لَمَّدَيْنَاكُمْ سَوَاء عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن عَجَيصٍ (٢٦) وَقَالَ الشَّيْطَانُ لِمَّا قُضِيَ الأَمْرُ إِنَّ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الْحَقِّ وَوَعَدَتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُم مَّ سُلُطَانِ إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلاَ تَلُومُونِي وَلُومُواْ أَنفُسَكُم مَّا أَنْهُمْ بِمُصْرِحِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِهَا أَشْرَكُتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَيْدُونَ مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِينَ لَمُمْ عَذَابٌ أَيْدُمْ وَمَا أَنْتُمْ بِمُصْرِحِيًّ إِنِّي كَفَرْتُ بِهَا أَشْرَكُتُمُ فَاسْ عَبْرِي مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِينَ لَمُمْ عَذَابٌ أَيْدِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِيَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن قَبْلُ إِنَّ الظَّالِينَ لَمُوا أَنْهُمْ كُمْ اللَّهُ مِنْ مُنْكِمْ لَكُونُ وَاللَّهُ إِلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمْ لَوْنَاتُهُ مَنُونُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُمْ لَهُ مُشْتِعَالًا اللّهُ اللَّهُمْ لَهُ اللَّهُ اللَّهُمْ مُنْ اللَّهُمْ لَا لَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى لَيْ الْوَعَالَى الْمُعْلَالُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلِيلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ



فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّمٍ مُ تَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلاَمٌ (٢٣).

## توجيه غير مباشر لتعامل المؤمنين مع كفار قريش

أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَبَّبَةً كَشَجَرةٍ طَبَّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاء(٢٤) تُوْقِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينِ بِإِذْنِ رَبَّهَا وَيَضْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (٢٥) وَمَثُلُ كَلِمَةٍ خَبِيئَةٍ كَشَجَرة خَبِيئَةِ اجْتُثَتْ مِن فَوْقِ الأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَادٍ (٢٦) يُثَبَّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الحَيْمَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُضِلُّ اللهُ الظَّ لِمِنَ وَيَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ (٢٧).

والآيات تحث على الكلام الطيب وتنهى عن الكلام الفاحش والبذيء، وهي وإن كانت موجهة للرسول إلا أن المعني بها المؤمنون لئلا يجاروا كفار مكة بالسب والشتم والسخرية والكلام البذيء الذي يسمعونه منهم. فمجاراتهم تفتح عليهم أبواب الشر، لأن قريشاً ستجد مبرراً للتعدي عليهم.

#### وعيد لقريش

أَلَمْ ثَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَةَ اللهِ كُفْراً وَأَحَلُّواْ قَوْمَهُمْ ذَارَ الْبَوَارِ(٢٨) جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا وَبِشْسَ الْفَرَارُ(٢٩) وَجَعَلُواْ للهَ أَندَاداً لَيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَّعُواْ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّارِ(٣٠).

الحديث عن قريش التي كفرت وضيقت على المسلمين، وصدت غيرها عن دين الله. ومصيرهم المحتوم هو النار، ليس لأن الله قدره عليهم ولكن لأنهم ساروا على سنة أن من لا يؤمن بالدعوة في البداية لا يؤمن بها أبداً، وهي سنة أزلية لا تتغير.

ثم تعود السورة لمخاطبة المؤمنين في مكة.

## يجب مواصلة أداء الصلاة والإنفاق

قُل لِّعِبَادِيَ الَّذِينَ آمَنُواْ يُقِيمُواْ الصَّلاَةَ وَيُنفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرَاً وَعَلانِيَةً مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لاَّ بَيْعٌ فِيهِ وَلاَ خِلاَلُ(٣١).

الآية تأمر المسلمين في مكة بالاستمرار بأداء الصلاة (التي مازال المسلمون يصلونها دون تحديد أوقات لأدائها بعد)، والاستمرار بالإنفاق لكل مستحق. الملاحظ هنا هو أن السورة نزلت في وقت دخل فيه بعض المستضعفين الإسلام، بعضهم هاجر للحبشة، ومن بقي فلابد أنه محتاج، لذا وجب على من يجد من المسلمين معاونتهم. وهذا يعني أن الإنفاق



المطلوب هنا لسد حاجة المجتمع، وهي في تلك الفترة، سد حاجة المستضعفين ومن في حكمهم. وهذا لا يعني أن بقية المجالات للإنفاق التي أمرت بها سور سابقة أنها سقطت، بل يعني ما أكدناه دائماً أن الإنفاق يعني سد حاجات المجتمع متى وجدت. فلو كان هناك حاجة لفتح ملجأ أيتام ولا وجود للتمويل اللازم فيجب الإنفاق. ولو وجد مسكين فيجب الإنفاق، وفي الوقت الحاضر الإنفاق يعني تغذية ميزانية دولة الإسلام التي ستتكفل بالبنى التحتية و توفير حياة كريمة لكل محتاج.

#### دعوة عقلانية

اللهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقاً لَّكُمُ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الأَنْهَارَ(٣٣) وَسَخَّرَ لَكُمُ وَالْقَمَرَ دَآئِبَنَ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ(٣٣) وَآتَاكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللهَ لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنسَانَ لَطَلُومٌ كَفَّارٌ(٣٤).

# عن إبراهيم بعد أن استقر في مكة وبعدما رزق بإسماعيل وإسحاق

وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ آمِناً وَاجْنَبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعْبُدَ الأَصْنَامَ (٣٥) رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيراً مِّنَ النَّاسِ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٣٦) رَّبَنَا إِنِّي أَصْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ عَيْرٍ ذِي زَرْعِ عِندَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُواْ الصَّلاَةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مَّى النَّاسِ مَهْ وَارْزُقْهُم مِّنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ (٣٧) رَبَّنَا إِنِّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِي مَن النَّاسِ مَا اللهِ مِن اللهِ مِن اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ مَا نُخْفِي وَمَن عَصَافِي عَلَى اللهِ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الْلُهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

كتب التراث أولت معاني الآيات هنا لتتفق مع ما اقتبسوه من كتب اليهود، فقالوا إن إبراهيم حضر لمكة فقط ليترك فيها إسهاعيل وأماً له اخترعوها وسموها هاجر (لاحظ أن الاسم يدل على الهجرة والبعد وهو ما يتوافق مع قصتهم التي تقول إن إبراهيم أبعدها من حياته). دعاء إبراهيم في أواخر أيامه، بعد أن استقر في مكة لفترة طويلة، وأصبحت وطنه، وبعد أن رزق بإسحاق.



# الحساب والعذاب يوم القيامة ولاعذاب في الدنيا

وَلاَ خَسَبَنَ اللهُ غَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالْمُونَ إِنَّمَا يُوَخِّرُهُمْ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ الأَبْصَارُ (٤٢) مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لاَ يَرْتَدُّ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْئِدَتُهُمْ هَوَاء (٤٣) وَأَنذِرِ النَّاسَ يَوْمَ مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لاَ يَرْتَدُّ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْئِدَتُهُمْ هَوَاء (٤٣) وَأَنذِرِ النَّاسَ يَوْمَ وَأَنْ يَكُونُواْ أَفْسَمْتُم مِّن قَبْلُ مَا لَكُم مِّن زَوَالِ (٤٤) وَسَكَنتُمْ فِي مَسَاكِنِ الَّذِينَ ظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ وَتَبَيِّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمُ الأَمْنَالَ (٤٥) وَقَدْ مَكُرُواْ مَكْرُهُمْ وَعِندَ اللهَ مَكْرُهُمْ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَزُولَ مِنْهُ الْجِبَالُ (٤٦) فَلاَ تَحْسَبَنَ اللهُ مُخْلِفَ وَعْدِهِ رُسُلَهُ اللهَ مَكْرُهُمْ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَزُولَ مِنْهُ الْجِبَالُ (٤٦) فَلاَ تَحْسَبَنَ اللهُ مُخْلُونُ وَعْدِهِ رُسُلَهُ إِنَّالَةً عَرِيزٌ ذُو انْتِقَامِ (٤٧) يَوْمَ تَبَدَّلُ الأَرْضُ عَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ وَبَرَزُواْ لللهُ الْوَاحِدِ إِنَّ الللهَ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامِ (٤٧) يَوْمَ تَبَدَّلُ الأَرْضُ عَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ وَبَرَزُواْ لللهُ الْوَاحِدِ الْقَهَارِ (٨٤) وَتَرَى المُجْرِمِينَ يَوْمَئِذِهُمْ قَلَوْنِهَ فِي الأَصْفَادِ (٤٩) سَرَابِيلُهُم مِّن قَطِرَانٍ وَيَعْشَى الْفَالِمُونِ وَلِيعْلَمُوا أَنَّا هُو إِلَى اللهُ سَرِيعُ الْخَسَرِيعُ الْجُسَابِ (١٥) هَذَا بَلاَعْ وَلِينَذَرُواْ بِهِ وَلِيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَى مُ وَاحِدٌ وَلِيَذَكُواْ الأَلْبَابِ (٢٥).

(الآية:٤٤) تأكيد على أن محمداً رسول لكل الناس، وكذلك الآية الأخيرة (٥٢).

(الآية: ٤٥) دليل واضح على أن الأمم المذكورة في القرآن قريبة من مكة، وقوله: "وسكنتم في مساكنهم" أنهم في مكة ولكن قريبا منها. كما تدل على أن قريشاً تعرف مساكنهم وتسمع بهلاكهم.

(الآية:٤٨) القيامة في كون آخر سينشأ بعد انهيار هذا الكون.

(الآية: ١٥) الحساب بناءً على صحيفة الأعمال.

(الآية:٥٢) دليل آخر على أن القرآن فقط هو ما يمثل دين الله وهو ما يستخدم للدعوة فقط: ﴿ هَـٰذَا بَلاَغٌ لِّلنَّاسِ وَلِيُنذَرُواْ بِهِ وَلِيَعْلَمُواْ أَنَّهَا هُوَ إِلَـهٌ وَاحِدٌ وَلِيَذَّكُرَ أُولُواْ الأَلْبَابِ».

## (۷۵)یوسف

قصة حياة يوسف هي الوحيدة في القرآن بين كل قصص الأمم والشخصيات التاريخية والرسل التي جاءت في سورة واحدة، ورويت أحداثها بترتيبها حسب تسلسل وقوعها. ذلك أن يوسف هو البداية الفعلية لما عرف فيها بعد ببني إسرائيل، وتفاصيل ما حدث له عبارة عن تصحيح لأساس تاريخهم، يثبت لبني إسرائيل يثرب الذين تخاطبهم السورة أن



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

محمداً رسول لله، وأن القرآن وحي من الله. فها قدمه القرآن من تفاصيل كان دقيقاً وواضحاً و ومختلفاً عن رواية كتب اليهود عن يوسف، والتي جاءت بصورة مبعثرة بعيدة عن الواقع وكثير من تفاصيلها غامض ولم يحدث.

والقصة وإن كانت تخاطب بني إسرائيل يثرب زمن الرسول إلا أن أهميتها زادت اليوم كمصدر موثوق يعرفنا بميلاد تاريخ من شغلوا الناس وملأوا الدنيا منذ وجدوا وحتى اليوم. ويعين على إعادة النظر في كتابة تاريخ الشرق الأوسط والجزيرة العربية الذي كتبه الخربيون معتمدين رواية كتب اليهود المقدسة برغم أنها رواية مختلقة ولا تمت للواقع بصلة. وفيا يلى شخصيات القصة:

#### يعقوب

رجل عادي، ولم يكن نبياً ولا رسولا. وهو ابن إسحاق وقد يكون الابن الوحيد له، لأن القرآن لا يذكر أن لإسحاق أبناءً غيره.

#### يوسف

الابن المدلل ليعقوب، كونه وأخ شقيق له أصغر منه، من زوجة يافع ليعقوب تزوجها بعد أن بلغ من العمر عتياً. وبعد أن أنجب من زوجة سابقة عشرة أبناء ذكور، ويحتمل أن الزوجة الأولى توفيت فتزوج بعدها بأم يوسف.

# إخوة يوسف العشرة من أبيه

وقد شعروا بالإهمال من والدهم والبرود في التعامل بسبب شغفه بحب يوسف فخططوا للتخلص منه، ليعود ود أبيهم لهم واهتهامه بهم كها كان، قبل ولادة يوسف وأخيه.

# الأخ الأصغر والشقيق ليوسف

ولم يكن له دور في بداية الأحداث لصغر سنه، ولا نعرف اسمه.

## العزيز المصري

وهو الذي اشترى يوسف كرقيق وعاش عنده يوسف حتى بلغ مبلغ الرجال. والعزيز قد تعنى منصباً وظيفياً في قوية مصر، يقابل ما يعرف اليوم بوزير الدولة أو رئيس الوزراء.



وقد يكون لقباً شرفياً يناله بعض الموظفين الكبار في الدولة، شبيه بلقب «سير» في بريطانيا الحالية.

# امرأة العزيز

سيدة يوسف، التي أعجبها حسنه وراودته عن نفسه وتسببت له بدخول السجن.

# نساء من علية القوم

سخرن في مجالسهن من امرأة العزيز التي عشقت رقيقها.

## ملك مصر

الذي كان حلمه سبباً مباشراً لخروج يوسف من السجن وتعيينه على خزائن مصر (وزيراً للتمويل والخزانة).

# صاحبي السجن

سجينان قاسما يوسف الزنزانة لفترة من الزمن، وتسبب أحدهما بتذكر الملك للسجين يوسف.

والسورة تبدأ كما في السورة السابقة، بالتأكيد على أن القرآن منزل من الله بلسان عربي: الر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ المُبِينِ(١) إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ(٢).

وتتحدث عن قصة يوسف التي تعرفها بنو إسرائيل جيداً، وتبدأ بمقدمة وكأن القصة موجهة ليعلم بها محمد فقط:

نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ بِهَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَـٰذَا الْقُرْآنَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ الْغَافِلِينَ(٣).

### الحلم

إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَا أَبِتِ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَباً وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ(٤).

علينا أن نتذكر أن القرآن يروي ما حدث كها حدث. وهنا الآيات تروي لنا أن يوسف رأى حلماً وقصه على أبيه، دون أن تقرر الآيات إن كانت الأحلام تتحقق. وبناءً على ذلك فلا



يمكن أخذ الآية على أنها دليل على أن الأحلام لها تفسير أو أنها تتحقق على أرض الواقع. وبها أن يوسف عندما رأى الحلم كان طفلاً صغيراً، فإن مسارعته بإبلاغ والده بالحلم، لأنه اعتاد سهاع والديه وإخوته التحدث عن أحلامهم وما يرون في المنام. ولابد أنهم كانوا يسارعون بوضع احتهالات لتفسير تلك الأحلام، ويتوقعون تحققها. ويكون سبب إخبار يوسف والده بحلمه أنه ولد في بيئة تؤمن بتفسير الأحلام وتحققها، وهو عرف قديم مازال منتشراً في جزيرة العرب.

# يعقوب يعلم أنه يفرق بين أبنائه في التعامل

قَالَ يَا بُنَيَّ لاَ تَقْصُصْ رُؤْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْداً إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلإِنسَانِ عَدُوٌّ مُّينٌ(٥).

لقد سارع يعقوب بتأويل الحلم على أنه يتحدث عن يوسف وإخوته، وحذر يوسف من إبلاغ إخوته، ليس لأن يعقوب خبيرٌ في تفسير الأحلام، ولكن لأنه يعلم أن إخوة يوسف غير الأشقاء، ينتابهم شعور بعدم الرضى عن اختلاف معاملة يعقوب لهم، وتفضيله يوسف وشقيقه عليهم. ومع أنه يعلم إلا أنه لم يحاول أن يغير هذا الوضع ويتعامل مع جميع أبنائه بمساواة وعدل وينشر روح التآلف بينهم. وهو اعتراف ضمني من يعقوب، يظهر تحمله مسئولية ما حدث ليوسف من إخوته، والذي ستخبرنا عنه الآيات القادمة.

# يعقوب يعطى يوسف تبريراً لعدم إبلاغ إخوته بالحلم

وَكَذَلِكَ يَخْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ وَيُتَمُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَعَلَى آلِ يَعْفُوبَ كَمَا أَعَهَا عَلَى أَبُويْكَ وَعَلَى آلِ يَعْفُوبَ كَمَا أَتَهَا عَلَى أَبُويْكَ مِن قَبْلُ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٦).

هذا استمرار لكلام يعقوب موجه ليوسف، ينقله القرآن، ولا يقرر القرآن أن يوسف قد أودع الله فيه القدرة على تأويل الأحاديث. فيوسف كان طفلاً حينها، ولم يكن رسولاً أو نبياً بعد، فهو في سن الطفولة وليس في سن التكليف لكي يعلمه الله تأويل الأحاديث. والكلام ليعقوب وليس لله، وقد وجهه ليوسف لكي يبرر له سبب تحذيره من إبلاغ إخوته بالحلم. فهو يقول له: لا تبلغ إخوتك الآن ولكن انتظر حتى تكبر وتتعلم - بعون الله - تفسير الأحلام. عندها يمكنك أن تخبرهم بالحلم وبتأويله.

وعبارة: «تأويل الأحاديث» وردت في سورة يوسف ثلاث مرات، في الآيات (٦، ٢١،



١٠١) وتعني تفسير الرؤيا والأحلام. وهي عادة منتشرة بين كثير من المجتمعات البشرية.
 والتأويل يكون للكلام الذي قاله الحالم حين وصف حلمه للمتأول، وليس تأويلاً للحلم
 كما رآه الحالم، لأن المتأول لا يستطيع رؤيته.

ثم تبدأ السورة بسرد ما حدث ...

# سبب ذكر قصة يوسف في القرآن

لَّقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ آيَاتٌ لِّلسَّائِلِينَ(٧).

منذ أن تحول خطاب الدعوة إلى كل الناس ولبني إسرائيل تحديداً، بدأت السور تتحدث عن شخصيات وأحداث تاريخية يعرفها بنو إسرائيل يثرب، للتأكيد أن محمداً رسول لله. ويبدو أن بعض بني إسرائيل ممن حضر لمكة وقابل الرسول، قد سألوه عها حدث ليوسف، فنزلت السورة تخبر عن يوسف وما حدث له. مثلها سألوا عن ذي القرنين وأصحاب الكهف، وشخصيات أخرى، فنزل القرآن يروي ما حدث لهم.

## سبب استيطان يعقوب وبنيه البادية

سنرى من خلال آيات السورة أن يعقوب وبنيه رعاة ماشية، ويعيشون في البادية، وهو ما أكدته الآية التالية التي تصف وصول يعقوب وأم يوسف وإخوته لمصر: وَرَفَعَ أَبُوَيْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُواْ لَهُ سُجَّداً وَقَالَ يَا أَبَتِ هَـذَا تَأْوِيلُ رُؤْيَايَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقّاً وَقَدْ أَخْسَنَ بَي إِذْ أَخْرَ جَنِي مِن السِّجْنِ وَجَاء بِكُم مِّنَ الْبُدْوِ مِن بَعْدِ أَن نَّزِعَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَقِي إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَّ الْبَدْوِ مِن بَعْدِ أَن نَّزِعَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَقِي إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَّ الْبَدْوِ مِن بَعْدِ أَن نَزِعَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَقِي إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَّا يَشَاءُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (١٠٠) يوسف

إسحاق - والد يعقوب - ولد في مكة، كها سبق وعرفنا عند الحديث عن إبراهيم. وهذه السورة تقول بأن يعقوب (قد يكون ابن إسحاق الوحيد) يعيش مع أبنائه في البادية. فهل إسحاق هو من خرج من مكة واستوطن البادية وبقي فيها يعقوب بعد ذلك؟

أم أن يعقوب هو من فضل الخروج من مكة بعد وفاة والده إسحاق وجده إبراهيم؟ وكلا الاحتمالين وارد.

وكنت قد قلت في كتاب أحسن القصص إن إسحاق هو من خرج من مكة، وقلت بأن التعليل المقبول لتصرفه هو أنه طلب من أخيه إسهاعيل المشاركة في خدمة الحجاج ورعاية



بيت الله الحرام، لكن إسهاعيل رفض بحجة أن هذه الخدمة شرفه الله بها وستبقى له ولأبنائه دون أخيه وأبنائه. وإن كان هذا ما حدث فقد يكون حدث بعد وفاة إبراهيم وامرأته أم إسهاعيل وإسحاق، لأنه لو حدث الشقاق بين الأخوين في حياة أحد الوالدين فسيتم رأب الصدع بطريقة أو أخرى. وحتى لو أصبح هناك جفاء بين الأخوين فلن يترك إسحاق مكة ويبتعد عن والديه أو أحدهما.

وهذا الاحتيال مازال وارداً.

وهناك احتمال آخر أضعه هنا، وهو أن يعقوب - المولود في مكة - عندما كبر، وبعد وفاة والده إسحاق وجده إبراهيم، طلب من أبناء عمه إسماعيل أن يشاركهم في خدمة الحجاج ورعاية البيت، فرفضوا بحجة أن خدمة البيت والحجاج قد كلف الله بها والدهم وهي باقية في ذريته من بعده. فما كان من يعقوب إلا أن خرج مغاضباً للبادية ولم يعد لمكة أبداً.

وفي كل الأحوال وعلى كل الاحتمالات فيعقوب قد عاش في البادية، وكان أبناؤه يرعون له الماشية (الأغنام والإبل).

# التفريق في التعامل بين الأبناء سببٌ لما حدث ليوسف

إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُّ إِلَى أَبِينَا مِنَّا وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلاَلٍ شَبِينِ(٨).

ويعقوب كان شيخاً كبيراً عندما تزوج بامرأة ثانية، بدليل أنه كان لديه عشرة أبناء من زوجته الثانية أكثر زوجته الأولى التي قد تكون توفيت. وكثيراً ما يُقرِّبُ الأب أبناءه من زوجته الثانية أكثر من أو لاده من زوجة سابقة، دون أن يكون بالضرورة عامداً نبذ أبنائه السابقين، ولكن قد يكون لشعوره أن أبناءه الجدد بحاجة لعطف أكثر لأن إخوتهم لأبيهم لا يتقبلون وجودهم بينهم. فيعامل الأب أبناءه الجدد بحنو أكثر كتعويض لهم، أو هكذا يقنع نفسه، لئلا يشعر أنه يهضم حق الآخرين ويعامل أبناء امرأته الجديدة بتحيز نتيجة لتعلقه بأمهم الفتاة الصغيرة التي سلبت عقله واستولت على تفكيره.

وقد شعر أبناء يعقوب أن أباهم قد غير تعامله لهم، وأصبح لا يعيرهم اهتهامه بها يكفي، فقرروا التخلص من هذا الطفل المشكلة – يوسف – لكي «يُخُلُ لَهُمْ وَجُهُ أَبِيهُمْ». ولم يتعرضوا لأخيه الشقيق، لأنه مازال رضيعاً، فلم يكن من الوارد التخلص منه، في تلك اللحظة على الأقل.



# اجتماع الإخوة للاتفاق على طريقةٍ للتخلص من يوسف

اقْتُلُواْ يُوسُفَ أَوِ اطْرَحُوهُ أَرْضاً يَخُلُ لَكُمْ وَجْهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِن بَعْدِهِ قَوْماً صَالِحِينَ(٩). الإخوة العشرة متفقون على ضرورة التخلص من يوسف نهائياً، لكنهم اختلفوا كيف يتم لهم ذلك. فاقترح بعضهم قتله، بينها اقترح آخرون إبعاده لأرض غريبة وتركه هناك.

## التوصل لقرار

قَالَ قَائِلٌ مَّنْهُمْ لاَ تَقْتُلُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَيَابَةِ الْجُبِّ يَلْتَقِطْهُ بَعْضُ السَّيَّارَةِ إِن كُنتُمْ فَاعِلينَ(١٠).

بعد مداولات بين الإخوة العشرة استقر رأيهم على إلقائه في بئر من الآبار المنتشرة في منطقة الرعي، واختاروا واحداً يقع بالقرب من طريق تجارية تربط بين القرى.

ولم يختاروا بئراً ترده رعاة منطقتهم، لئلا يقع يوسف في يد رجل يعرف والدهم فيعيده إليه ويفضح أمرهم. وبقي عليهم إقناع أبيهم بالساح لهم باصطحاب يوسف معهم:

قَالُواْ يَا أَبَانَا مَا لَكَ لاَ تَأْمَنَا عَلَى يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُونَ (١١) أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَداَ يَرْتَعُ وَيَلْعَبْ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ (١٢) قَالَ إِنِّ لَيَحْزُنُنِي أَن تَذْهَبُواْ بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ الذَّئْبُ وَأَنتُمْ عَنْهُ غَافِلُونَ (١٣) قَالُواْ لَئِنْ أَكَلُهُ الذَّئْبُ وَنَحْنُ عُصْبَةٌ إِنَّا إِذاً لِخَاسِرُونَ (١٤).

الرعاة يغدون صباحاً بماشيتهم من مضارب أهلهم طلباً للكلاً، ويروحون إليها مساءً للمبيت. وهي عادة متبعة في البادية حتى اليوم في بعض مناطق جزيرة العرب. وقد أقنعوا والدهم على أن يصحبوا يوسف معهم لكي يرفه عن نفسه ويلهو أثناء رعي الماشية في النهار. ولما أظهر يعقوب قلقه من أن يأكله الذئب وهم غافلون، أكدوا أنهم لن يسمحوا بهذا. ولم يكن أمام يعقوب سوى الإذعان لأنه لم يكن يملك حجة قوية لرفض عرض الإخوة والذي يبدو في ظاهره أنه مبادرة للتقرب من يوسف وتحسين علاقتهم به.

## تنفيذ الخطة، وردّة فعل يعقوب

فَلَيَّا ذَهَبُواْ بِهِ وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَيَابَةِ الجُبِّ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنْبَئَنَّهُم بِأَمْرِهِمْ هَــذَا وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ(١٥).

وقد توجهوا بالفعل إلى جُبُّ تمر به القوافل ويرتوون منه، واستطاعوا إقناع يوسف



بعد أن خلعوا قميصه، بالنزول فيه بواسطة الدلو، بحجة من الحجج، ثم سحبوا الدلو وتركوه هناك. والجب بئر ليست عميقة وضحلة المياه، ومازال يستخدم بنفس اللفظ حتى يومنا هذا في جزيرة العرب. وفي المساء، عادوا أدراجهم بهاشيتهم لمضارب أهلهم، بدون يوسف، ومعهم قميصه وقد لطخوه بدماء حيوان: وَجَاؤُواْ أَبَاهُمْ عِشَاء يَبْكُونَ (١٦) قَالُواْ يَا أَبَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبَقُ وَتَرَكْنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنا فَأَكَلَهُ الذَّنْبُ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِن لَنَا وَلُو كُنَا صَادِقِينَ (١٧) وَجَاؤُوا عَلَى قَمِيصِهِ بِدَمٍ كَذِبٍ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْراً فَصَبْرٌ بَجِيلٌ وَاللهُ المُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ (١٨).

وفي الحال عرف يعقوب أن القلق الذي ساوره حول طلب أبنائه اصطحاب يوسف، وما أبدوه من مشاعر ود زائفة كان للتخلص من يوسف، ولكن بقي لديه إحساس بأنهم لم يقتلوه، ممنياً النفس بأن يعود إليه يوماً ما. ولم يكن باستطاعة يعقوب أن يعلن اتهامه لأبنائه بقتل أخيهم، لأنه لا يملك دليلاً عليه، ولأنه يعلم في قرارة نفسه أن ما دفعهم لهذا العمل هو تعامل يعقوب نفسه المنحاز.

#### العثور على يوسف

بقي يوسف في الجب إلى أن مرت قافلة (سيارة) وتوقفوا عند البئر ليسقوا. وما إن أنزلوا دلوهم حتى اعتلاه يوسف وتحسك بالحبل، فسحبه الساقي، ليفاجأ بوجود طفل في الدلو، أو أن الساقي رأى يوسف وأقنعه باعتلاء الدلو والتمسك بالحبل، ويحتمل أن الساقي لما رأى الطفل في الجب نزل بنفسه واحتمل يوسف وصعد به: وَجَاءتْ سَيَّارَةٌ فَأَرْسَلُواْ وَالرِدَهُمْ فَأَذْلَى دَلُوهُ قَالَ يَا بُشْرَى هَذَا غُلاَمٌ وَأَسَرُّوهُ بِضَاعَةً وَاللهُ عَلِيمٌ بِهَا يَعْمَلُونَ (١٩) وَشَرَوهُ بِثَمَنٍ بَخْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِينَ (٢٠).

ومن المحتمل أن القافلة وجدته في نفس اليوم الذي تركه فيه إخوته، كما يحتمل أن يكون يوسف قضى ليلة في الجب.

والآيات تشير إلى أن يوسف طفل صغير بالفعل، وقد يكون في الخامسة أو السادسة من العمر، نحيل الجسم.

وكعرف متبع في ذلك العصر - كها يفهم مما حدث - فقد أصبح الطفل رقيقاً مملوكاً لمن أخرجه من البثر، والذي باعه بثمن بخس. وكان الذي اشتراه من مصر: وَقَالَ الَّذِي



اشْتَرَاهُ مِن مِّصْرَ لِامْرَأَتِهِ أَكْرِمِي مَثْوَاهُ عَسَى أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَداً وَكَذَلِكَ مَكَّنًا لِيُوسُفَ فِي الأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُ مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ وَاللهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَـكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لآ يَعْلَمُونَ(٢١).

والآية تقول: "ولنعلمه من تأويل الأحاديث" فهل هذا يعني أن الله علمه عن طريق الوحي، أو أن يوسف الذي كان نبيهاً منذ صغره استفاد من تجاربه والمواقف التي مر بها ليكون حكيماً، واستمر ينمي هذه المَلكَة، ولم يعلمه الله بالوحي؟

وقد بقي يوسف عند سيده الذي اشتراه حتى كبر وترعرع: وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ آتَيْنَاهُ حُكُماً وَعِلْماً وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ(٢٢).

والآية تؤكد أنه كان ذكياً وتعلم الكثير من الخبرات.

وقد تعلقت به سيدته، ورغبت في مواقعته: وَرَاوَدَنْهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَّفْسِهِ وَغَلَّقَتِ الأَّبُوَابَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ اللهِ إِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثْوَايَ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ(٢٣) يوسف.

وكاد أن يهفو لما دعته، لكنه تذكر فضائل ربه – سيده – عليه، فامتنع وفاءً له: وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ جِهَا لَوْلا أَن رَّأَى بُرْهَانَ رَبِّهِ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاء إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُخْلَصِينَ(٢٤).

والرب هنا تعني رب النعمة وليس الله كها رسخت كتب التراث. وبرهان ربه تعني فضله عليه وتعامله الحسن.

وحاول الهرب: وَاسُتِهَا الْبَابَ وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ مِن دُبُرِ وَأَلْفَيَا سَيَّدَهَا لَدَى الْبَابِ قَالَتْ مَا جَزَاء مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوءاً إِلاَّ أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٢٥) قَالَ هِي رَاوَدَنْنِي عَن تَفْسِي جَزَاء مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوءاً إِلاَّ أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٢٥) قَالَ هِي رَاوَدَنْنِي عَن تَفْسِي وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّنْ أَهْلِهَا إِن كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِن الكَاذِينِنَ (٢٦) وَإِنْ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ مِن الصَّادِقِينَ (٢٧) فَلَمَّا رَأَى قَمِيصَهُ قُدُّ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ مِن العَالَوقِينَ (٢٧) فَلَمَا رَأَى قَمِيصَهُ قُدُ مِن كُذِيكِ إِنَّكِ كُنتِ مِن الْخَاطِئِينَ (٢٩).

الآية: ٢٨ من كلام سيده وزوج المرأة، وليس كلام الله أو تقرير أن النساء لهن كيد عظيم. الآية: ٢٩ السيد فهم أن زوجته هي المذنب، ويوسف بريء، فقال له «إنس الموضوع»:



أُعْرِضْ عَنْ هَــذَا.

وقول الزوج لزوجته: واستغفري لذنبك. يعني أنها مؤمنان بالله. أي أن مصر كانت تدين بالتوحيد في تلك الفترة.

ولم ينفعل الزوج ويضرب زوجته أو يقتلها أو يطلقها بل تعامل مع الوضع بكل هدوء. وأظهر استعداده لنسيان ما حدث ويعيش معها كزوجين وكأن شيئاً لم يكن. ولم يقلق من كلام الناس، لأنه على ما يبدو أن هذا التسامح في العلاقات خارج نطاق الزوجية تصرف مقبول في ذلك المجتمع.

وانتشر الخبر في مصر مما جعل بعض النساء يشمتن بزوجة العزيز التي تعلقت بغلامها الرقيق: وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي المُدِينَةِ امْرَأَةُ الْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَتَاهَا عَن نَفْسِهِ قَدْ شَغَفَهَا حُبّاً إِنَّا لَنَرَاهَا فِي ضَلاكٍ مُّبِينِ(٣٠).

فها كان منها إلا أن أثبتت لهن أن أي واحدة منهن قد تفعل ما فعلت، لأنه بهي الصورة وجذاب بدرجة لا تقاوم: فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَّ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَّ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَكَأً وَآتَتْ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِّنْهُنَّ سِكِّيناً وَقَالَتِ اخْرُجْ عَلَيْهِنَّ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَاشَ لله مَا هَـذَا بَشَراً إِنْ هَـذَا إِلاَّ مَلَكٌ كَرِيمٌ (٣١).

وبكل تبجح أعلنت لهن أنه إن لم يمكنها من نفسه فستسعى لسجنه: قَالَتْ فَذَلِكُنَّ الَّذِي لَمُنَّنِي فِيهِ وَلَقَدْ رَاوَدتُّهُ عَن نَّفْسِهِ فَاسَتَعْصَمَ وَلَئِن لَمَّ يَفْعَلْ مَا آمُرُهُ لَيُسْجَنَنَّ وَلَيَكُوناً مِّنَ الصَّاغِرِينَ(٣٢). الصَّاغِرِينَ(٣٢).

ويبدو أن نساء الزعماء والشخصيات الكبيرة في أي دولة قديما وحديثا والذين يبدون بمنتهى القوة والقسوة والرهبة لديهم نقاط ضعف سيطرت عليهم بها زوجاتهم. فزوجة العزيز تعلم مدى قوة تأثيرها على زوجها وأنها تستطيع أن تستصدر أي قرار حكومي باسمه.

وبالفعل تم صدور قرار من العزيز بسجنه: قَالَ رَبِّ السَّجْنُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ وَإِلاَّ تَصْرِفْ عَنِّي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَّ وَأَكُن مِّنَ الجُمَاهِلِينَ(٣٣) فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ(٣٤) ثُمَّ بَدَا لَهُم مِّن بَعْدِ مَا رَأَوُاْ الآيَاتِ لَيَسْجُنْنَهُ حَتَّى حِينِ(٣٥).



مع أن العزيز يعلم أن يوسف بريء ويعلم أن زوجته عملت على مواقعته، وبدل أن يثور ويغار ويعاقبها، قام صاغراً بإصدار القرار الذي أرادته، وبقيت زوجة له. وهذا يذكرنا بها حدث مع الوليد ابن عبد الملك وزوجته أم البنين التي عشقت وضاح اليمن عندما رأته في مكة أثناء حجها، ودعته للمجيء لدمشق ليتمتعا معاً لبعض الوقت، فانصاع لرغبتها وذهب إليها في دمشق وعاشرها لفترة في قصر الخلافة قبل أن يكتشف أحد العبيد أمرهما. فحاول أن يبتز سيدته فلم تستجب له. وكردة فعل انتقامية، أبلغ العبد سيده الخليفة بها يدور في فراشه خلف ظهره. فأسرها في نفسه، وقام بزيارة جناح أم البنين في وقت غير متوقع، اضطرها لأن تخبئ عشيقها في صندوق خشبي. فها كان من الخليفة إلا أن طلب من أم البنين الحصول على الصندوق ثم أمر العبيد بحفر حفرة عميقة في نفس المكان. وقبل أن ينزل العبيد الصندوق في الحفرة اقترب منه الوليد وقال: لقد بلغنا عنك أمراً فإن صح ذلك فقد دفنا سرك ودرسنا أثرك، وإن كان كذباً فها علينا بدفن صندوق". ثم أمر العبيد فأنزلوا الصندوق وأهالوا عليه التراب، وبقي أمير المؤمنين يعاشر أم البنين وكأن شيئاً لم يكن. ومثل هذه القصة تكرر وقوع مثيل لها مع كثير من السلاطين والملوك عبر التاريخ.

## ونعود لقصة يوسف:

(الآية: ٣٤) استجابة الله لا تعني هنا أن الله هو من أمر بسجنه، فالذي أمر بسجنه العزيز، ولم يكن بإيجاء من الله، ولكن تلبية لرغبة زوجته. لكن موافقة العزيز على إصدار قرار السجن جاء في وقت كان فيه يوسف يدعو الله أن يسجن ولا يقترف الفاحشة مع المرأة. فلها علم يوسف أن قرار السجن قد صدر حمد الله على أن دعاءه (رغبته) قد استجيب.

## رفيقا السجن

وتستمر السورة تسرد ما حدث: وَدَخَلَ مَعَهُ السَّجْنَ فَتَيَانَ قَالَ أَحَدُهُمَا إِنِّي أَرَانِي أَعْصِرُ خُمْراً وَقَالَ الآخَرُ إِنِّي أَرَانِي أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزاً تَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْهُ نَبَّنْنَا بِتَأْوِيلِهِ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ المُحْسِنِينَ(٣٦) قَالَ لاَ يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ إِلاَّ نَبَّاثُتُكُمَا بِتَأْوِيلِهِ قَبْلَ أَن يَأْتِيكُمُا ذَلِكُمَا عَا عَلَّمَنِي رَبِّي إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لاَّ يُؤْمِنُونَ بِاللهْ وَهُم بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ(٣٧) وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ اَبَائِسِ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَن نُشْرِكَ بِاللهَ مِن شَيْءٍ ذَلِكَ مِن فَصْلِ اللهَ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ(٣٨) يَا صَاحِبَي السَّجْنِ أَأَرْبَابٌ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَم



اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ (٣٩) مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلاَّ أَسْهَاء سَمَّيْتُمُوهَا أَنَهُمْ وَآبَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللهُ مِهَا مِن سُلْطَانِ إِنِ الحُّكُمُ إِلاَّ للهَّ أَمَرَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيَّمُ وَلَكِنَ أَكْثَرُ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ (٤٠) يَا صَاحِبَيِ السَّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ خُرْاً وَأَمَّا الآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ لاَ يَعْلَمُونَ (٤٠) يَا صَاحِبَي السَّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ خُرًا وَأَمَّا الآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِن رَّأْسِهِ قُضِيَ الأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَا لِوْ(١٤) وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مَّنْهُمَ اذْكُرْنِي عِندَ رَبِّكَ فَأَنسَاهُ الشَيْطَانُ وَكُر رَبِّهِ فَلَبْتَ فِي السِّجْنِ بضْعَ سِنِينَ (٢٤).

تنقل الآيات أن يوسف قال: «لا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ إِلاَّ نَبَّأْتُكُمَا بِتَأْوِيلِهِ قَبَلَ أَن يَأْتِيكُمَا ذَلِكُمَا مِنَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ المَّاوِيلِ وَالْكِيدَا مِن القرآن على أن يوسف علمه الله التأويل.

وقوله «مما علمني ربي» ليس بالضرورة أنه تلقاه وحياً، لأن الله لن يعلم رسولاً علم الغيب بشهادة القرآن. ثم إن يوسف وهو في السجن لم يكن رسولاً لله، وليس هناك حكمة من أن يعطيه الله قدرة خارقة. وقد يكون قول يوسف إنه مما علمه ربه من باب قول أحدنا «هداني رب للوصول لهذا الطريق».

## وتأويل يوسف لأحلام السجينين نتيجة لمؤشرات، منها:

- أن السجينين يشاركان يوسف نفس المكان (الزنزانة) لفترة كافية عرف فيها يوسف تهمة كل منهما وتحدث مع كل واحد عما ينتظره ويتوقعه من عقاب، وأحدهما كان من المنتظر أن يحكم عليه بالإعدام. لذا فهو ينتظر هذا الحكم، ويشغل فكره لدرجة صورته أحلامه. وكان من السهل على يوسف أن يفسر أكل الطير الخبز فوق رأسه على أنه سيقتل وترمى جثته فتأى الطبر وتأكل الجثة.
- وكذلك بالنسبة للرجل الثاني الذي عرف يوسف أنه متهم تهمة بسيطة أو أنه أدخل
  السجن نتيجة مؤامرة عليه، وهو يعمل عند الحاكم، ولما رأى حلمه، كان من السهل
  على يوسف أن يقول له إنه سيخرج من السجن وسيعود لعمله كنادل عند الحاكم،
  ولذلك أوصاه أن يذكره عنده عندها يقدم له الخمر.

المهم في الموضوع هو أن تفسير الأحلام لم يكن علماً علمه الله ليوسف. وما ورد لا يعد تقريراً وتأكيداً على أن يوسف علمه الله تفسير الأحلام، ولكنه يروي ما قاله يوسف عن نفسه.



والآية (٣٩) تظهر أن الوثنية منتشرة في مصر عندما كان يوسف فيها.

ونسي المفرج عنه بحث قضية يوسف عند الملك، أو أنه لم يتجرأ أن يخبر الملك كها هي حال خدم السلاطين. فبقي يوسف في السجن فترة حتى رأى الملك حلها، وبحث عمن يفسره له: وَقَالَ الْكِكُ إِنِّ أَرَى سَبْعَ بَقَرَاتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنبُلاَتٍ خُضْرٍ وَأُخَرَ يَاسِسَاتٍ يَا أَيُّهَا الْمُلاَ أَفْتُونِي فِي رُؤْيَايَ إِن كُنتُمْ لِلرُّؤْيَا تَعْبُرُونَ (٤٣).

والآية تشير إلى أن الاعتقاد بالأحلام منتشر في ذلك المجتمع، لكن بعض الأفراد لا يعيرونها اهتهامهم: قَالُواْ أَضْغَاثُ أَحْلاَم وَمَا نَحْنُ بِتَأْوِيلِ الأَحْلاَم بِعَالِمِنَ(٤٤).

المهم أن رؤيا الملك تحدث بها الناس، مما شجع خادم الملك الذي كان يشارك يوسف السجن، أن يذكر للملك قدرة يوسف على تفسير الأحلام. وطلب أن يُسمح له بمقابلة يوسف في السجن، وقص الرؤيا عليه: وَقَالَ الَّذِي نَجَا مِنْهُمَّا وَادَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنَبَّكُم يِتَأْوِيلِهِ فَأَرْسِلُونِ(٤٥).

وقد يكون هذا الرجل قد ذكر للملك أن يوسف قد أوّل حلمه وحلم رجل آخر وكلا الحلمين قد تحققا كما قال.

الملاحظ هنا هو أن الخادم، لم يتجرأ على أن يقول للملك إن يوسف سبق وطلب منه عند خروجه من السجن أن يذكر الملك بقضيته وأنه مظلوم لكي يطلق سراحه. لكن الذلة التي يعيشها خدم الملك جعلته لا يتجرأ للتحدث مع الملك في الموضوع، حتى بعد أن أعلن الملك أنه يريد من يفسر له حلمه. وكل ما فعله الخادم أن طلب من الملك أن يسمح له بلقاء يوسف.

وبالفعل أذن له بلقاء يوسف في سجنه: يُوسُفُ أَيُّهَا الصَّدِّيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَاتِ سِهَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعِ سُنبُلاَتٍ خُضْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَاتٍ لَعَلِّي أَرْجِعُ إِلَى النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ(٤٦).

فها كان من يوسف إلا أن أخبره بالتأويل التالي: قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا فَهَا حَصَدتُّمْ فَذَرُوهُ فِي شُنبُلِهِ إِلاَّ قَلِيلاً ثَمَّا تَأْكُلُونَ (٤٧) ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعٌ شِدَادٌ يَأْكُلُنَ مَا قَدَّمْتُمْ هَٰنَ إِلاَّ قَلِيلاً ثَمَّا تُخْصِنُونَ (٤٨) ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُ ونَ (٤٩). عندما سمع الملك تأويل يوسف أمر بإحضاره لديه، كأي ملك وسلطان، الذي يعتبر



الشعب خلقوا لأجل متعته وتلبية حاجاته، لكن يوسف رفض المجيء – على غير عادة الرعية – مشترطاً أن يخرج أو لا من السجن الذي بقي فيه دون وجه حق: وَقَالَ الْمُلِكُ اثْتُونِي بِهِ فَلَمَّا جَاءُهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ مَا بَالُ النَّسْوَةِ اللاَّتِي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي بِهِ فَلَمًا حَاءُهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ مَا بَالُ النَّسْوَةِ اللاَّتِي قَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّي بِهِ فَلَيَّ عَلِيمٌ (٥٠).

فها كان من الملك إلا أن أحضر زوجة العزيز والنساء الأخريات اللاتي رأين يوسف، فاعترفت أن يوسف بريء: قَالَ مَا خَطْبُكُنَّ إِذْ رَاوَدتُّنَّ يُوسُفَ عَن نَّفْسِهِ قُلْنَ حَاشَ لللهُ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوءٍ قَالَتِ امْرَأَةُ الْعَزِيزِ الآنَ حَصْحَصَ الحُقُّ أَنْا رَاوَدتُّهُ عَن نَّفْسِهِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَ(٥١) ذَلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِّ لَمُ أَخُنُهُ بِالْغَيْبِ وَأَنَّ اللهَ لاَ يَمْدِي كَيْدُ الْحَائِينِينَ(٥٢) وَمَا أُبَرِّئُ لَلْهَ لاَ يَمْدِي كَيْدُ الْحَائِينِينَ(٥٢) وَمَا أُبَرِّئُ لَمْ نَصْبِي إِنَّ النَّفْسَ لاَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ إِلاَّ مَا رَحِمَ رَبِّي إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٥٣).

المرأة اعترفت بأنها هي من راوده عن نفسه، ثم تقول: " ذَلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِّي لَمْ أَخُنهُ بِالْغَيْبِ وَأَنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي كَيْدَ الْخَائِينِ" وهذا مماثل لمن إذا انفضح أمره بسوء (زنا، سرقة ملايين) حاول أن يتظاهر بالعفاف والتقوى بالقول إنه كان تحت تأثير الجن، وعسى الله أن يغفر له. فالمرأة عقدت العزم على الإيقاع بيوسف ثم سجنته، ولم تكن ستسمح بخروجه من السجن أبداً إلا أن يوافق على رغبتها. ولما علم الملك (وهو أعلى من منصب زوجها الذي أمر بسجنه) تظاهرت بالندم. وبعد أن استمع الملك لامرأة العزيز أمر بأن يؤتى به لكي يكون من رجاله (خوياه) كعادة السلاطين الذين يضمون كل نابغة من الرعية لخدمة الراعي: وَقَالَ المُلِكُ لأَمْهُ قَالَ إِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مِكِينٌ أَمِينٌ (٤٥).

والآية تظهر أن الملك أخبر يوسف أنه ضمه لمعاونيه وخدمه، دون أن يطلب رأيه. فهو مجرد رعية لا رأي له ولا يستطيع رفض رغبة الراعي.

فها كان من يوسف إلا أن حاول أن يستغل الوضع ما أمكن لمصلحته: قَالَ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَآئِنِ الأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ(٥٥) وَكَذَلِكَ مَكَّنًا لِيُوسُفَ فِي الأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ نُصِيبُ بِرَحْمَيْنَا مَن نَشَاء وَلاَ نُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ(٥٦) وَلاَّجْرُ الآخِرَةِ خَيْرٌ لَلَّذِينَ آمَنُواْ وَكَانُواْ بَتَّقُونَ(٥٧).

وطلب يوسف أن يكون مسئولاً عن مخازن الحبوب والمحاصيل الزراعية لأنه يعلم أن هذا المنصب سيمكنه من رؤية أحد إخوته أو أقاربه أو معارفهم، وبالتالي التواصل مع



والديه. ذلك أن قرية "مصر" تنتج كميات كبيرة من القمح والمحاصيل الزراعية الأخرى، لدرجة أن كان هناك هيئة خاصة تدير تخزينها وبيعها، وهي التي أصبح يوسف على رأسها. والناس من الأماكن المجاورة يأتون لشراء احتياجاتهم من هذه الخزائن.

وبالفعل حدث ما توقعه يوسف واستطاع التعرف على إخوته، واطمأن على أن والديه مازالا على قيد الحياة. وبعد عدد من الأحداث المتتابعة التي ترويها بتفاصيلها السورة، عرفهم بنفسه وطلب منهم إحضار والديه والانتقال للعيش معه في مصر: وَجَاء إِخُوَةُ يُوسُفَ فَدَخَلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ(٥٨) وَلَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ قَالَ ائتُونِي بِأَخ لَّكُم مِّنْ أَبِيكُمْ أَلاَ تَرَوْنَ أَنِّي أُوفِي الْكَيْلَ وَأَنَا خَيْرُ الْمُنزِلِينَ (٩٥) فَإِنَ لَمَّ تَأْتُونِي بِهِ فَلاَ كَيْلَ لَكُمْ عِندِي وَلاَ تَقُرَبُونِ(٦٠) قَالُواْ سَنُرَاوِدُ عَنْهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَاعِلُونَ(٦١) وَقَالَ لِهِنَّيانِهِ اجْعَلُواْ بِضَاعَتَهُمْ فِي رِحَالِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْرِفُونَهَا إِذَا انقَلَبُواْ إِلَى أَهْلِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ(٦٢) فَلَكَا رَجِعُوا إِلَى أَبِيهِمْ فَالُواْ يَا أَبَانَا مُنِعَ مِنَّا اَلكَيْلُ فَأَرْسِلْ مَعَنَا أَخَانَا نَكُتَلْ وَإِنَّا لَهُ لِحَافِظُونَ(٦٣) قَالَ هَلَ آمَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلاَّ كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَى أَخِيهِ مِن قَبْلُ فَاللهُ خَيْرٌ حَافِظاً وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِينَ(٦٤) وَلَمَّا فَتَحُواْ مَتَاعَهُمْ وَجَدُواْ بِضَاعَتَهُمْ رُدَّتْ إِلَيْهِمْ قَالُواْ يَا أَبَانَا مَا نَبْغِي هَـذِهِ بِضَاعَتُنَا رُدَّتْ إِلَيْنَا وَنَمِيرُ أَهْلَنَا وَنَحْفَظُ أَخَانَا وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيرٍ ذَلِكَ كَيْلٌ يَسِيرٌ (٦٥) قَالَ لَنْ أُرْسِلَهُ مَعَكُمْ حَتَّى تُؤْتُونِ مَوْثِقاً مِّنَ اللهَ لَتَأْتُنِّي بِهِ إِلاَّ أَن يُحَاطَّ بِكُمْ فَلَمَّا آتَوْهُ مَوْثِقَهُمْ قَالَ اللهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ (٦٦) وَقَالَ يَا بَنِيَّ لَا تَدْخُلُواْ مِن بَابِ وَاحِدٍ وَادْخُلُواْ مِنْ أَبْوَابٍ مُّتَفَرَّقَةٍ وَمَا أُغْنِي عَنكُم مِّنَ اللهَ مِن شَيْءٍ إِنِ الْحُكْمُ إِلاَّ للهُ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ(٦٧) وَلَمَّا دَخَلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمَرَهُمْ أَبُوهُم مَّا كَانَ يُغَنِي عَنْهُم مَّنَ اللهَّ مِن شَيْءٍ إِلَّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَاهَا وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمَ لِمَّا عَلَّمْنَاهُ وَلَكِنَّ آَتُثَرَ الْنَاسِ لاَ يَعْلَمُونَ(٦٨) وَلَمَّا دَخُلُواْ عَلَى يُوسُفَ آوَى إِلَيْهِ أَخَاهُ قَالَ ۚ إِنِّي أَنَاْ أَخُوكَ فَلاَ تَبْتَئِسُ بِهَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ(٦٩) فَلَمَا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ اَلسَّفَايَةَ فِي رَحْلَ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنٌ أَيَّتُهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ(٧٠) قَالُواْ وَأَقْبَلُواْ عَلَيْهِم مَّاذَا تَفْقِدُونَ(١٧) قَالُواْ نَفْقِدُ صُوَاعَ الْمَلِكِ وَلَمِن جَاء بِهِ خِلُّ بَعِيرٍ وَأَنَاْ بِهِ زَعِيمٌ(٧٢) قَالُواْ تَاللهُ لَقَدْ عَلِمْتُم مَّا جِئْنَا لِنُفْسِدَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَارِقِينَ(٧٣) قَالُواْ فَهَا جَزَآؤُهُ إِن كُنتُمْ كَاذِيبِنَ(٧٤) قَالُواْ جَزَآؤُهُ مَن وُجِدَ فِي رَخَلِهِ فَهُوَ جَزَاؤُهُ كَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِينَ(٥٧) فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَاء أَخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَاء أَخِيهِ كَذَٰلِكَ كِدْنَا لِيُؤسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ المُلِكِ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللهُ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مِّن نَشَاء وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْم عَلِيمٌ(٧٦)



قَالُواْ إِن يَشْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَّهُ مِن قَبْلُ فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنتُمْ شَرٌّ مَّكَاناً وَاللهُ أَعْلَمْ بِمَا تَصِفُونَ(٧٧) قَالُواْ يَا أَيُّهَا الْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَباً شَيْخاً كَبِيراً فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَّانَهُ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ(٧٨) قَالَ مَعَاذَ اللهَ أَن نَّأَخُذَ إِلاَّ مَن وَجَدْنَا مَتَاعَنَا عِندَهُ إِنَّـا إِذَا لَظَالَلُونَ (٧٩) فَلَمَّا اسْتَيْأَسُواْ مِنْهُ خَلَصُواْ نَجِيّاً قَالَ كَبِيرُهُمْ أَلَمْ تَعْلَمُواْ أَنَّ أَبَاكُمْ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُم مَّوْثِقاً مِّنَ الله وَمِن قَبْلُ مَا فَرَّطتُمْ فِي يُوسُفَ فَلَنْ أَبْرَحَ الأَرْضَ حَتَّىَ يَأْذَنَ لِي أَبِي أَوْ يَخْكُمَ اللهُ لِي وَهُوَ خَيْرُ الْحَاكِمِينَ(٨٠) ارْجِعُواْ إِلَى أَبِيكُمْ فَقُولُواْ يَا أَبَانَا إِنَّ ابْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدْنَا إِلاَّ بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَافِظِينَ(٨١) وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَالْعِيْرَ الَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا وَإِنَّا لَصَادِقُونَ(٨٢) قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْراً فَصَبْرٌ بَجِيلٌ عَسَى اللهُ أَن يَأْتِيَنِي بِهِمْ جَيِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ(٨٣) وَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ وَالْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُو كَظِيمٌ (٨٤) قَالُواْ تَالله تَفْتَأُ تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَّى تَكُونَ حَرَضاً أَوْ تَكُونَ مِنَ الْمُتَالِكِينَ(٥٨) قَالَ إِنَّهَا أَشْكُو بَثِّي وَخُزْنِي إِلَى اللهَ وَأَعْلَمُ مِنَ اللهٌ مَا لاَ تَعْلَمُونَ(٨٦) يَا بَنِيَّ اذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلاَ تَنْأَسُواْ مِن رَّوْحِ اللهَ إِنَّهُ لاَ يَيْأَسُ مِن رَّوْحِ اللهِّ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ(٨٧) فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَيْهِ قَالُواْ يَا أَيُّهَا الْعَزِيَّزُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا الضُّرُّ وَجِئْنَا ببضَّاعَةٍ مُّزْجَاةٍ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّقْ عَلَيْنَا إِنَّ اللهَّ يَجْزِي الْمُتَصَدِّقِينَ(٨٨) قَالَ هَلْ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُمْ جَاهِلُونَ(٨٩) قَالُواْ أَإِنَّكَ لَأَنتَ يُوسُفُ قَالَ أَناْ يُوسُفُ وَهَــٰذَا أَخِيَى قَدْ مَنَّ اللهُ عَلَيْنَا إِنَّهُ مَن يَتَقِ وَيِصْبِرْ فَإِنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ(٩٠) قَالُواْ تَاللهُ لَقَدْ آثَرُكَ اللهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَّا لِخَاطِئِينَ (٩١) قَالَ لاَ تَثْرَيبَ عَلَيْكُمُ الْيُوْمَ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِينَ(٩٢) اذْهَبُواْ بِقَمِيصِي هَـذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجْهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيراً وَأَتُونِي بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ(٩٣) وَلَّمَا فَصَلَتِ الْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِّي لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ لَوْلاَ أَن تُفنَّدُونِ(٩٤) قَالُواْ تَاللَّهَ إِنَّكَ لَفِي ضَلاَلِكَ الْقَدِيمِ (٩٥) فَلَمَّا أَن جَاء الْبَشِيرُ أَلْقَاهُ عَلَى وَجْهِهِ فَارْتَدَّ بَصِيراً قَالَ أَلَمْ أَقُلَ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ مِنَ اللهَ مَا لاَ تَعْلَمُونَ(٩٦) قَالُواْ يَا أَبَانَا اسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَّا خَاطِئِينَ (٩٧) قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (٩٨).

والآيات تشير لعدد من المواضيع ولبعض العادات المتبعة في ذلك المجتمع، ومن ذلك: وَقَالَ لِهِنْيَانِهِ اجْعَلُواْ بِضَاعَتَهُمْ فِي رِحَالهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْرِفُونَهَا إِذَا انقَلَبُواْ إِلَى أَهْلِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ(٦٢).



يوسف كان مسئولاً عن خزائن الحبوب والمحاصيل الزراعية، وكان تحت إمرته عدد من الفتيان (العمال).

يوسف استخدم أسلوباً «ملتوياً» فقد رد بضاعتهم إليهم دون علمهم، والدليل جاء في قوله تعالى: وَلَما فَتَحُواْ مَنَاعَهُمْ وَجَدُواْ بِضَاعَتَهُمْ رُدَّتْ إِلَيْهِمْ قَالُواْ يَا أَبَانَا مَا نَبْغِي هَـذِهِ بِضَاعَتُنَا رُدَّتْ إِلَيْنَا وَنَمِيرُ أَهْلَنَا وَنَحْفَظُ أَخَانَا وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيرِ ذَلِكَ كَيْلٌ يَسِيرٌ (٦٥).

يعقوب ابن إسحاق ابن إبراهيم، لم يكن رسولاً لله لكنه من سلالة رسل، ومع ذلك فقد تشاءم، أو كان يعتقد بها يعرف بالعين، عندما طلب من أبنائه أن يدخلوا من عدة أبواب ولا يدخلوا من باب واحد: وقال يَا بَنِيَّ لاَ تَدْخُلُواْ مِن بَابٍ وَاحِدٍ وَاذْخُلُواْ مِنْ أَبْوَابٍ مُتَّفَرَّقَةٍ وَمَا أُغْنِي عَنكُم مِّنَ اللهِ مِن شَيْءٍ إِنِ الْحُكُمُ إِلاَّ لله عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلُ اللهَ وَمَا أُغْنِي عَنكُم مِّنَ اللهِ مِن شَيْءٍ إِنِ الْحُكُمُ إِلاَّ لله عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلُ اللهَ مِن شَيْءٍ إِلاَّ للله عَلَمُونَ (٦٧) وَلمَّا دَخَلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمْرَهُمْ أَبُوهُم مَّا كَانَ يُغْنِي عَنهُم مِّنَ الله مِن شَيْءٍ إِلاَّ حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْفُوبَ قَضَاهَا وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمٍ لمَّا عَلَمْنَاهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ (٦٨). حَاجَةً فِي نَفْسٍ يَعْفُوبَ قَضَاهَا وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمٍ لمَا عَلَمْنَاهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ (٦٨). ثم تخبرنا السورة أن مشاعر الجفاء بين إخوة يوسف لأب من جهة ويوسف وشقيقه من جهة مازالت قائمة، وهذا يتضح من قول يوسف: آوَى إلَيْهِ أَخَاهُ قَالَ إِنِّي أَنَا أَخُوكَ فَلا تَتَشِيْسُ بِهَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (٦٩). فهناك «هم» و «نحن» في كلام يوسف لشقيقه.

ثم تخبرنا الآيات أن يوسف قام بمكيدة تتلخص بتخبئة صواع الملك في رحل أخيه: فَلَيَّا جَهَّزَهُم بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ السِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنٌ أَيْتُهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ (٧٧) قَالُواْ وَأَقْبَلُواْ عَلَيْهِم مَّاذَا تَفْقِدُ ونَ (١٧) قَالُواْ فَقْدُ صُواعَ الْمُلِكِ وَلَمِن جَاء بِهِ حِمُّل بَعِيرٍ وَأَنَّا بِهِ زَعِيمٌ (٧٧) قَالُواْ تَاللَهُ لَقَدُ عَلِمْتُم مَّا حِثْنَا لِنُفْسِدَ فِي الأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَارِقِينَ (٧٧) قَالُواْ فَالُواْ جَزَآؤُهُ مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ فَهُوَ جَزَاؤُهُ كَذَلِكَ نَجْزِي فَمَا جَزَآؤُهُ إِن كُنتُمْ كَاذِينِينَ (٧٤) قَالُواْ جَزَآؤُهُ مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ فَهُوَ جَزَاؤُهُ كَذَلِكَ نَجْزِي الظَّلْلِينَ (٧٧) فَبَدَأً بِأَوْعِيتِهِمْ قَبْلَ وِعَاء أَخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَاء أَخِيهِ كَذَلِكَ كِدْنَا لِيُسْاءَ اللهُ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مِّن نَشَاء وَفَوْقَ كُلِّ لِي عِلْم عَلِيمٌ (٧٧)

فلو قال أحد إن المكيدة تجوز إذا كان وراءها هدف نبيل، أفلا يكون هذا يعني تبرير الوسيلة للوصول للغاية؟

لا يمكن أن تبرر الوسيلة السيئة للوصول لغاية وإن كانت نبيلة.



حركة يوسف لم تفد بشيء على الإطلاق سوى رد إخوته لبلادهم ثم التسبب بحسرة أبيه، كما تبين آية لاحقة تخبرنا ما حدث ليعقوب عندما عاد أبناؤه بدون شقيق يوسف: وَتَوَلَّى عَنْهُمُ وَقَالَ يَا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ وَابْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْخُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ (٨٤).

كما تسبب يوسف في تكبيد إخوته لأبيه مصاعب الرحيل ذهاباً لبلادهم وعودة لمصر. وكان بإمكان يوسف أن يعلن لهم أنه يوسف قبل أن يعيدهم ويطلب منهم العودة لأبيه ومعهم قميصه، ويأتوا به لمصر.

وتقول السورة: قَالُواْ إِن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَّهُ مِن قَبْلُ فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْدِهَا لَمْمُ قَالَ أَنتُمْ شَرِّ مَّكَاناً وَاللهُ أَعْلَمْ بِهَا تَصِفُونَ(٧٧).

هذه الآية تؤكد استمرار مشاعر الجفاء بين يوسف وشقيقه من جهة وبين إخوتهما لأبيهها من جهة أخرى: قَالُواْ إِن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخٌ لَّهُ مِن قَبْلُ فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبْلِهَا لَهُمْ قَالَ أَنتُمْ شَرٌّ مَّكَاناً وَاللهُ أَعْلَمْ بِهَا تَصِفُونَ(٧٧).

وهو ما أشارت له الآية (٦٩) أيضاً.

وبعد أن أخذ يوسف شقيقه كرقيق مقابل سرقته (في مشهد تمثيلي) حاول الإخوة استعطاف يوسف أن يستردوا أخاهم من أجل أبيه المسن: قَالُواْ يَا أَيُّهَا الْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَباً شَيْخاً كَبِيراً فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ المُحْسِنِينَ (٧٨).

لكن يوسف أبى: قَالَ مَعَاذَ اللهِ أَن نَأْخُذَ إِلاَّ مَن وَجَدْنَا مَتَاعَنَا عِندَهُ إِنَّا إِذاً لَّظَالُونَ(٧٩). ويوسف لم يكن يقول الصدق، ومع ذلك تظاهر بأنه يفعل ما يرضي الله. ((هذا التصرف مشابه لتصرف كثير عن يتظاهرون بالتدين)).

بعد أن تأكد إخوة يوسف أن يوسف لن يتراجع عن موقفه، اجتمعوا يتشاورون فيها يفعلون، فأشار عليهم أكبرهم أن يعودوا لوالدهم وسيبقى هو: فَلَمَّ اسْتَيْأَسُواْ مِنْهُ خَلَصُواْ نَجِيّاً قَالَ كَبِيرُهُمْ أَلَمْ تَعْلَمُواْ أَنَّ أَبَاكُمْ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُم مَّوْثِقاً مِّنَ اللهِّ وَمِن قَبُلُ مَا فَرَطْتُمْ فِي يُوسُفَ فَلَنْ أَبْرَحَ الأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ فِي أَبِي أَوْ يَحْكُمَ اللهِ فِي وَهُوَ خَيْرُ الْتَّاكِمِينَ (٨٠) ارْجِعُواْ إِلَى أَبِيكُمْ فَقُولُواْ يَا أَبَانَا إِنَّ ابْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدْنَا إِلاَّ بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَافِظِينَ (٨١).

((قصة يوسف وما صدر منه ومن إخوته ومن أبيه، ترينا كم كانوا بشراً، يتصرفون كبقية البشر. ولم يكونوا مخلوقات معصومة من الخطأ والتحايل. والقرآن لا يجامل أحداً، فهو



يروي ما حدث كما حدث)).

والسورة تظهر أن مصر فرعون قرية، وليست مملكة بقرى وبلدات كثيرة: وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَالْعِيْرَ الَّتِي أَفْبَلْنَا فِيهَا وَإِنَّا لَصَادِقُونَ(٨٢).

(الآيتان: ٩١-٩٢) تظهران أن إخوة يوسف أبدوا أسفهم على ما حدث منهم ليوسف: قَالُواْ تَاللهُ لَقَدْ آثَرَكَ اللهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَّا لِخَاطِئِينَ(٩١) قَالَ لاَ تَثْرَيبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِينَ(٩٢).

وإجابة يوسف بأن الله سيغفر لهم، لا يعني أنه يعلم أن الله سيغفر لهم، ولا يعني أنه إن قال غفر الله لكم فالله سيغفر لهم، لكنه يعني نسبة كل شيء لله جل شأنه. وهو أسلوب مازال متبعاً بيننا. ومثله ما ورد في الآية (٩٧) والآية (٩٨) من طلب إخوة يوسف من أبيهم أن يستغفر لهم وموافقته هو على ذلك. فالله لن يغفر لهم لأن أباهم طلب ذلك، بل سيغفر لهم إن هم أخلصوا النية في التوبة. ثم إن ما حدث بينهم وبين يوسف لو لم يتسامحوا فيها بينهم فسيحكم الله بينهم بالحق، وقد يتحمل يعقوب جزء من المسئولية عما حدث لأنه أساء معاملة أبنائه من زوجته الأولى مقابل تقريبه ليوسف وأخيه من زوجته الجديدة «الشابة»، وهو ما دفعهم لإبعاد يوسف.

بعدما عرف يوسف إخوته بنفسه، قال لهم: اذْهَبُواْ بِقَمِيصِي هَـذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجْهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيراً وَأْتُونِي بِأَهْلِكُمُ أَجْمَعِينَ(٩٣).

وهنا نتذكر ما ورد في الآية (٨٤) حيث تقول إن يعقوب ابيضت عيناه من الحزن على يوسف.

فهل بالفعل فقد يعقوب بصره تماماً ثم عاد له بمجرد أن وضع قميص يوسف على وجهه؟ أو أن العبارة مجازية تصور أن يعقوب حزن كثيراً على يوسف؟

وقد مررنا بعدد من العادات والتصرفات التي صدرت من يعقوب وبنيه تخالف صريح الدين. مثل التشاؤم، الخداع وغيرها، كما مررنا بعادات منتشرة في تلك المجتمعات، منها التصديق بالأحلام وأنها تقع.

ويوسف يظن أن لديه القدرة على تأويل الأحلام، وينسب هذه القدرة على أنها خاصية أعطاها إياه الله: رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ فَاطِرَ السَّهَاوَاتِ



وَالأَرْضِ أَنتَ وَلِيِّي فِي الدُّنُيَا وَالآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِماً وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ(١٠١). الآية تروي ما قال يوسف ولا تقرر أن الله أعطى يوسف هذه الخاصية والقدرة.

فهل كان يوسف قادراً على تأويل المنام والأحلام؟ أم أنه يظن أنه يستطيع ذلك؟

أو أن الأمر كله لا يزيد عن كون يوسف ظن أن لديه هذه القدرة، وهذا الشعور تنامى منذ أن قال له والده يعقوب إنه قادر على ذلك، وهو في صغره: وَكَذَلِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن قَبُلُ مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ وَيُتِمُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَعَلَى آلِ يَعْقُوبَ كَمَا أَمَّهَا عَلَى أَبُوَيْكَ مِن قَبُلُ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٦)

فالآية تروي كلام يعقوب ليوسف وهو في صغره، مما يؤكد أن الله لم يعط يوسف قدرة تفسير الحلم.

والسورة لم تقرر أن الأحلام تتحقق، بل تروي ما حدث وما قال الناس حول الأحلام. وتختم السورة الحديث عن يوسف، بالقول: فَلْمَا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ آوَى إِلَيْهِ أَبَوَيْهِ وَقَالَ ادْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَاء اللهُ آمِنِينَ (٩٩) وَرَفَعَ أَبُويْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُّواْ لَهُ سُجَّداً وَقَالَ يَا أَبَتِ هَلَا تَوْي رُوْياي مِن قَبْلُ فَدْ جَعَلَها رَبِّي حَقّاً وَقَدْ أَحْسَنَ بَي إِذْ أَخْرَجَنِي مِن السَّجْنِ وَجَاء هَلَا الْبَدْوِ مِن بَعْدِ أَن نَّرْغَ الشَّيْطانُ بَيْنِي وَيَمْنَ إِخْوَتِي إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْمُناء عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله وَالاَحْرَةِ تَوَقَيْنِي مُسْلِماً وَأَلْحِفْنِي بِالصَّالِحِينَ (١٠١).

لقد خر والد يوسف وأمه وإخوته له سجدا، تعظيهاً لشأنه، وهو ما يظهر عادة متبعة. والسجود لمخلوق منهي عنه في الدين: وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ (٣٧) فصلت. لكن سجودهم حدث بالفعل وأخبر به القرآن كها حدث، دون بيان لصحته أو حرمته أو تحليله: فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ آوَى إِلَيْهِ أَبَويْهِ وَقَالَ اذْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَاء اللهُ آمِنِينَ (٩٩) وَرَفَعَ أَبَويْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُواْ لَهُ سُجَداً وَقَالَ يَا أَبْتِ هَـذَا تَأْوِيلُ رُؤْيَايَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا وَرَفَعَ أَبَويْهِ وَقَالَ الْمُحْوِرِ مِن بَعْدِ أَن نَزعَ الشَّيْطَانُ رَبِّي حَقّاً وَقَد أَحْسَنَ بَي إِذْ أَخْرَ جَنِي مِن السِّجْنِ وَجَاء بِكُم مِّنَ الْبَدْوِ مِن بَعْدِ أَن نَزعَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَقِي إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لَمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْجَكِيمُ (١٠٠١).

وعاش يعقوب وبنوه في مصر وتناسلوا هناك وكثرت أعدادهم، مكونين جالية خاصة



بهم. وبقيت تلك الجالية منغلقة على نفسها، ولم ينصهر أفرادها في أهل البلد أو يتزاوجوا معهم، حتى اعتلى فرعون الملك. وقد يكون السبب أن يوسف جيء به لمصر كرقيق، وبقي أهل مصر ينظرون له كرقيق برغم توليه منصباً رفيعاً في حكومة الملك. ولما أحضر والديه واخوته لمصر وعاشوا هناك وتناسلوا بقي الناس ينظرون لهم على أنهم من طبقة منبوذة أو رقيق سابقين. وهذه النظرة الدونية حالت بينهم وبين الانصهار في المجتمع المصري. فعاشوا في مجتمع مغلق على أنفسهم، داخل مصر، وكأن بينهم جداراً عازلاً. لكل فريق عادات وأعراف تختلف عن عادات الفريق الآخر. ولأن هذه الحالة استمرت لمئات السنين فقد تحولت إلى صفة ملازمة ليس فقط لبني إسرائيل بل لكل اليهود، حيث يبقون في تجمعات مغلقة في أي دولة يعيشون فيها، منعزلين عن المجتمع خارجها، وكأنهم يعيشون في دولة داخل الدولة.

وبقية السورة تخاطب الرسول عن قريش وغيرهم من الناس، وتؤكد له أن أكثرهم لن يؤمن، كسنة متبعة. ولا شأن لهذا بالرسول وطريقته في الدعوة: ذَلِكَ مِنْ أَنَبَاء الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْمِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَمْكُرُونَ (١٠٢) وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلُوْ حَرَصْتَ بِمُوْمِنِينَ (١٠٣) وَمَا تَكْثُرُ النَّاسِ وَلُوْ حَرَصْتَ بِمُوْمِنِينَ (١٠٣) وَمَا يَوْمِنُ أَكْثُرُ مُمْ وَلُهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ (١٠٥) وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثُرُ هُمْ بِالله إِلاَّ يَعْرُونَ (١٠٥) وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثُرُ هُمْ بِالله إلاَّ وَهُم مُشْرِكُونَ (١٠٥) فَلْ هَلْ مَلْ عَلْيَهُمْ عَلْهَا مُعْرِضُونَ (١٠٥) وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثُرُ هُمْ بِالله إلاَّ وَهُم مُشْرِكُونَ (١٠٥) فَلْ هَلْ عَلْهِ الله عَلْمَ مَعْمَةً مَنْ عَذَابِ الله أَوْ مَنِ اتَبْعَنِي وَسُبْحَانَ الله وَمَا لَا مُعْرُونُ وَنَ (١٠٠١) فَلْ هَلْ هَلْهِ عَلْ بَعِيرَةٍ أَنَا وَمِن اتَبْعَنِي وَسُبْحَانَ الله وَمَا لَا مُعْرَفِونَ (١٠٠١) فَلْ هَلْ هَلْ هَلْهِ عَلْ بَعِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ النَّبَعْنِي وَسُبْحَانَ الله وَمَا أَنْ مَنْ المُسْعَلُ وَمَا أَلْهُ مَلُ الله وَمَا أَنْ مَنْ المُسْعَلُ وَمَا أَنْ مَنْ أَلْهُ وَمَا أَنْ المُسْعَلُ مُلْ وَعَلَيْ وَمَا أَنْ أَلْمُومُ اللّهُ وَمَا أَنْ مَنْ أَلْهُ وَمَا أَنْ مَنْ المُسْعَلُ وَلَا الله وَمَا أَنْ الله وَمَا أَنْ مَنْ المُسْعَلُ وَلَوْ وَلَوْلُ اللّهُ وَمَا أَنْ اللّه وَمَا أَلْهُ مِنْ اللّهُ وَمَا أَنْ اللّهُ عَلْ اللّهُ وَمَا أَنْ اللّهُ وَمَا أَلْهُ مُ قَلْ كُذِبُواْ جَاءُهُمْ وَلَدَارُ الآخِوةِ وَهُدُى وَرَحْمًا لَقُومُ اللّهُ مِينَ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ الله الله وَمَا كُانَ عَلْهُ وَلَالله الله أَنْ اللّهُ الله وَمُلْهُ الله وَلَا الله الله أَلْهُ وَا اللّهُ وَمُ اللّهُ وَلَا اللله الله الله وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الله الله الله وَلَا الله الله وَلَا الله الله الله وَلَا الله الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَالُومُ اللّه وَلَا الله وَلَالِهُ وَلْ الله وَلَالله وَلَا الله وَلَالْمُومُ الله وَلَالُولُولُ الله

الآية (١٠٢) تؤكد أن الرسول لا يعلم غيب الماضي إلا ما علمه الله، ومن باب أولى ألا يعلم غيب المستقبل (دليل على عدم معرفته بالغيب).



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

والآية نفسها دليل على أن أكثر الناس لن يؤمنوا مها حرص الداعي (هو الرسول محمد هنا).

الآية (١٠٣) الرسول لا يسأل منفعة مقابل دعوته، ولا يباح له ذلك. ويستفاد من هذا أن الدعوة لدين الله يحرم أخذ أجر دنيوي عليها، ويقاس على ذلك تحريم أخذ أجر على أن الدعوة تكون بتلاوة القرآن فقط، بعيداً عن المواعظ واستخدام العبارات الشخصية.

الآية (١٠٩) ترد على قريش التي تطالب برؤية الملائكة. وتقول للرسول إنه لم يرسل الله لأي بشر سابقاً رسولاً من الملائكة أبداً، ولكي تتأكد قريش من ذلك، فعليهم تذكر الأمم السابقة التي أهلكت والتي تعرفها قريش وتعرف أنه أرسل لهم رسل من البشر، ولم يرسل لهم ملائكة.

الآية (١١٠) تؤكد للرسول سنة متبعة في الأمم السابقة، تتمثل بنجاة الرسول ومن آمن معه وترك المكذبين ليهلكوا بالكارثة التي حلت بأرضهم.

الآية (١١١) تخاطب بني إسرائيل وتقول لهم إن تفاصيل قصة يوسف عبرة لكم لكي تتأكدوا أن محمداً رسول من الله، الذي أوحى له هذه التفاصيل التي تروي حقيقة ما حدث بتفاصيلها.

وسنعيد الحديث عن سورة يوسف في كتاب: من آدم إلى محمد/ تاريخ الرسل والأمم والأشخاص المذكورين في القرآن.

# (٧٦) الأنبياء

السورة تبدأ بدون آيات افتتاحية.

# قريش رفضت الدعوة ولن تؤمن

افْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مَعْرِضُونَ(١) مَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مَّن رَبِّهِم مُحْدَثِ إِلَّا اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ(٢) لَاهِيَةً قُلُوبُهُمْ وَأَسَرُّواْ النَّجْوَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ هَلْ هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مُّنْلُكُمْ أَفَتَأْتُونَ السَّحْرَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُونَ(٣) قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ الْقَوْلَ فِي السَّمَاء وَالأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ(٤) بَلْ قَالُواْ أَضْغَاتُ أَحْلاَمٍ بَلِ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أَرْسِلَ



الأَوَّلُونَ(٥) مَا آمَنَتْ قَبْلَهُم مَّن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَاهَا أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ(٦) وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلاَّ رِجَالاً نُّوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ(٧) وَمَا جَعَلْنَاهُمْ جَسَداً لَّا يَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَمَا كَانُوا خَالِدِينَ(٨) ثُمَّ صَدَفْنَاهُمُ الْوَعْدَ فَأَنجَيْنَاهُمْ وَمَن نَشَاء وَأَهْلَكُنَا المُشرِفِينَ(٩) لَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَاباً فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلا تَعْقِلُونَ(١٠).

(الآية: ١) دليل على أسلوب القرآن. فالآية تقول: اقترب للناس حسابهم. وهذا لا يعني أن الساعة اقتربت، لكنها كناية على أنه سرعان ما ستمر الأيام ويموت كفار قريش ليواجهوا مصيرهم يوم القيامة. والمخاطب هنا قريش وليس كل الناس، ولا من سيأتي بعد عصر الرسول، كما يظن البعض ويعتبرونها دليلاً على اقتراب الساعة.

(الآية:٢) كل أتباع الموروث لا يمكن أن يصغوا لأي حديث ينتقد موروثهم لأنهم لا يرحبون بنقده، ولو كان النقد صائباً.

(الآيتان:٣-٤) كأن هناك حواراً بين الرسول وكفار قريش، وهو نوع من أنواع أساليب القرآن والذي يرد على مزاعم قريش.

(الآية:٥) قريش تتهم الرسول بالكذب لكي تبرر تمسكها بموروثها. وتطالب الرسول بأن يريهم معجزة «آية» وإلا فهو يتخيل أن الله يوحي له ثم يتلو عليهم ما يتخيله. والآية دليل على أن قريشاً تعرف ما حل بأمم سابقة ذكرها القرآن وأن بعضها أوتي آيات.

(الآية:٦) تأكيد أن قريشاً لن تؤمن – حتى لو أوتوا آيات – لأن من يرفض الدعوة لا يعود ويؤمن أبداً، مهما دعي، ومهما رأى من براهين تثبت صحتها.

(الآيات: ٧-٩) رد على طلب قريش المتكرر أن ينزل عليهم ملائكة، ولم يسبق أن نزل ملك رسول على أي أمة من البشر قبل محمد. والآيات تبدأ بالقول: وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِمْ وهو تكرار لما ورد في الآية (٩٠١) من السورة السابقة «يوسف»: وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِم. لكن آيات السورة الحالية تقول: فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الدَّكْرِ مِن قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِم، لكن آيات السورة الحالية تقول: فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الدَّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ. وأهل الذكر هم أهل الديانات السابقة، والمقصود هنا بنو إسرائيل الذين أصبح لهم تواجد في مكة واتصال بالرسول وبعضهم أسلم. وصار بإمكان قريش أن تسلم إن سبق أن أرسِل لأسلافهم رسول من الملائكة.

وقوله: « وَمَا جَعَلْنَاهُمْ جَسَداً لَّا يَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَمَا كَانُوا خَالِدِينَ» تأكيد على أن الرسل



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

كلهم كانوا من البشر، ولم يكونوا ملائكة قد يتشكلون على هيئة بشرية، ولكنهم لا يأكلون الطعام لأنه ليس لديهم جهاز هضمي. وكل الرسل بشر أعهارهم محدودة، وليسوا كالملائكة (وكل المخلوقات اللاجسدية) ليس لهم أعهار محددة ويبقون أحياءً ما بقي الكون.

(الآية: ١٠) تقول لقريش لو كنتم ترغبون في الحق فالقرآن الذي نزل عليكم ويخاطبكم كافي للهداية. والآية دليل على أن الدعوة لا تكون إلا بالقرآن. والكتاب هنا يعني القرآن، ولو أنه لم يكتب في تلك الفترة.

(الآيات:١١-١٥) تصويرٌ لحال الأمم السابقة عند وقوع الكارثة: وَكَمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالَمَةَ وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْماً آخَرِينَ(١١) فَلَمَّا أَحَسُّوا بَأْسَنَا إِذَا هُم مِّنْهَا يَرْكُضُونَ(١٢) لَا تَرْكُضُوا وَارْجِعُوا إِلَى مَا أُتْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسَاكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْأَلُونَ(١٣) قَالُوا يَا وَيُلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِنَ(١٤) فَهازالت تَّلْكَ دَعْوَاهُمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً خَامِدِينَ(١٥).

فالناس يصابون بالذعر والهلع ويبدأون يتراكضون في كل اتجاه ويصر خون بأصوات عالية نادمين على الكفر ومعلنين التوبة التي لن تقبل في هذه الحالة. (التوبة لا تقبل عند الموت)

## عالم الخالق

وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعِينَ(١٦) لَوْ أَرَدْنَا أَن نَتَّخِذَ لَهُواً لَّأَخَذَنَاهُ مِن لَّدُنَّا إِن كُنَّا فَاعِلِينَ(١٧) بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُ الْوَيْلُ بِمَا تَصِفُونَ(١٨).

الخالق جل شأنه له عالم خاص لا علاقة له بعالم المخلوقات الذي يمثله ويضمه ما يعرف بالكون. فكل ما في الكون ليس لله مثيل فيه، وما لله ليس للمخلوقات مثيل منه. وهو ما ينفي ذلك التصور الساذج عن أن الكون عبارة عن الأرض التي تقع في الأسفل ويعلوها سبع طبقات (سهاوات) ثم طبقة فوقها هي عرش الرحمن (كرسيه الذي يجلس عليه). وهو تصور مقتبس من تراث اليهود، الذين يجسمون الله، ويعتبرون له هيئة وجسداً (تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً).

فالخالق جل وعلا لا يحيطه زمان ولا مكان، فهو ليس في مكان ما سواء في كوننا هذا أو في مكان آخر. وهذا ينفي نفياً قاطعاً ما نسب للرسول من حديث يقول أن الله (تعالى) ينزل في الثلث الأخير للسماء الدنيا. ومن قال به ليس فقط هو لا يعي شكل الكون، ولكنه أحاط



الله بزمان وبمكان (السهاء الدنيا).

## الله جل وعلا يسير خلقه بقوانين ثابتة

وَلَهُ مَن فِي السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ عِندَهُ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ(١٩) يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ(٢٠)

الآيتان هنا تشيران إلى أن الله لا يحتاج لمخلوقات حية قد تعصي لتدير ملكوته، ولا يحتاج لمخلوقات حية لتخدمه سبحانه، فهو لا يحتاج لخدمة ويدير كل مخلوقاته بقوانين ثابتة لا تحتاج لصيانة ولا تتعطل. لكن عبارة الآيتين تتلاءم مع مفهوم المخاطبين في زمن نزول القرآن الذين يقيسون الله بمفاهيمهم البشرية وبالتالي يتصورون أنه سبحانه يحف به ملائكة يخدمونه في يومه ويديرون له خلقه. وكأنه ملك أرضي لا يفعل شيئاً لنفسه بيده ويستخدم غيره ليقوم بها نيابة عنه.

## لا يمكن أن يكون هناك أكثر من إله

أَمِ اتَّخَذُوا آلِمَةٌ مِّنَ الْأَرْضِ هُمْ يُنشِرُونَ(٢١) لَوْ كَانَ فِيهِهَا آلِمَةٌ إِلَّا اللهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللهَّ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ(٢٢) لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ(٣٣).

قريش اتخذت أصناماً من حجارة الأرض كآلهة تعبد مع الله، ولو كان مع الله آلهة حية – وليست جماداً كأصنام قريش – لاختلفت آراء الآلهة ولفسد الكون. وتقول السورة لقريش: إن كنتم اتخذتم آلهة دون الله فهاتوا برهانكم وأدلتكم التي تثبت أنكم على صواب: أَم اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ آلِمَةٌ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ هَذَا ذِكْرُ مَن مَّعِيَ وَذِكْرُ مَن قَبْلِي بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ الْحَقِّ فَهُم مُّعْرِضُونَ (٢٤).

وهذا يقال لكل من زعم ما ليس من الدين، كمعتقدات المذاهب التي لم يفرضها القرآن.

## كل الرسل دعوا للوحدانية

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ(٢٥).

وليس هناك رسول واحد دعا إلى إشراك إله مع الله.



## المولود من جنس الوالدين

وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُّكْرَمُونَ (٢٦) لَا يَسْبِفُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ (٢٧) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لَمِنِ ارْتَضَى وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ (٢٨) وَمَن يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّي إِلَهٌ مِّن دُونِهِ فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِينَ (٢٩).

قريش تعتقد أن الملائكة بنات الله والآيات تنفي هذا المعتقد، وتقول إن الملائكة مجرد عباد من مخلوقات الله، وتجب عليهم - كغيرهم من مخلوقات الله - طاعة أوامر الله. ومن يتجرأ منهم ويدعي الألوهية من دون الله يخلد في النار. ولو كانت الملائكة بنات الله فسيكونون من جنس الله (آلهة) تبارك الله وتعالى عن ذلك علواً كبيراً.

# إخبار قريش عن خلق الأرض ومعلومات عن الكون

أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَنَا رَثْقاً فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ اللَّهَ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ(٣٠) وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمْيِدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجاً سُبُلاً لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ(٣١) وَجَعَلْنَا السَّهَاء سَفْفاً تَحْفُوظاً وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ(٣٢) وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ (٣٣).

## الآيات تخبر قريشاً عدة حقائق عن الكون:

- أن الأرض كانت كتلة واحدة (رتقاً) مع ما يرون من السهاء (النجوم والكواكب)
   وملتصقة ببعض. وهذه الحقيقة التي يوردها القرآن بأسلوب بسيط يتلاءم مع مدارك
   قريش ومعارفها، تشير إلى أن الأرض لم تنشأ لوحدها، ولكنها تكونت من انفصالها
   عن الأجرام السهاوية (في مجموعتها أو مجرتها)، وتخلقت ببطء إلى أن تشكلت بشكلها
   النهائي.
- كل المخلوقات الحية كان الماء عنصراً أساسياً لتخلق سلالاتها الأولى، ولولا الماء لما تخلقت'.
- السهاء (الغلاف الجوي) عبارة عن سقف ومانع وحام للأرض "سقفاً محفوظاً".



١ يمكن الرجوع لفقرة: خلق الإنسان الأول/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

وأصبح من المعروف الآن أن هذا الغلاف الجوي يحفظ من أشعة قاتلة ويعمل على احتراق الصخور التي تنجذب للأرض، فتحترق قبل اصطدامها بالأرض.

الشمس تسبح في فلك "مسار" خاص بها، وكذلك القمر.

ونتوقف عند قوله تعالى: « َجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَميدَ بِهِمْ».

فالآية تقول: وجعلنا في الأرض رواسي، وهي صفة للجبال. فكأنها تقول: جعلنا في الأرض جبالاً رواسي. وليس المعنى أن الأرض رست واستقرت بفعل الجبال كها يقول قتادة ومفسرون غيره، وهذا ما أورده الطبري عن قتادة: قال: كانوا على الأرضِ تـمور بهم لا تستقرّ، فأصبحوا وقد جعل الله الـجبال وهي الرواسي أوتادا للأرض. انتهى.

وهذا كلام تخيله قتادة ومن نحا نحوه يعكس جهلهم التام بحقيقة الأرض، وجرأتهم على تأويل كلام الله. والآية تقول بأن الجبال رواسي ثابتة بذاتها لا تتحرك، وليست مثبتة للأرض كالأوتاد.

# الرسول قد يموت أو يقتل في أي لحظة

وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِّن قَبْلِكَ الْحُلْدَ أَفَإِن مِّتَّ فَهُمُ الْحَالِدُونَ(٣٤) كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ المُوْتِ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِّ وَالْحَيْرِ فِئْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ(٣٥).

الموت طريق لكل أحد، ولن ينجو الرسول ولا غيره منه. ولو مات الرسول في مكة وقبل اكتهال التشريعات فسيرسل الله جل وعلا رسولاً غيره، ليكون خاتماً للرسالات.

# قريش تسخر من الرسول لأنه ينكر عبادة الأصنام

وَإِذَا رَآكَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَتَخِذُونَكَ إِلَّا هُزُواً أَهَذَا الَّذِي يَذْكُرُ آلِمِتَكُمْ وَهُم بِذِكْرِ الرَّحْمَنِ هُمْ كَافِرُونَ(٣٦).

قريش تسخر من محمد لأنه يصف آلهتهم بالجاد التي لا تنفع ولا تضر، ويكفرون بعبادة الرحمن. هذا انقلاب للمفاهيم وقلب للحقائق، سببه التمسك بالموروث، وكأن قريشاً تفكر بطريقة مقلوبة. فمن ينكر عبادة الحجارة مجنون، ومن ينكر عبادة الرحمن هو العاقل. فالتمسك بالموروث يعمي البصر والبصيرة، ولا يكون للعقل والتفكير مكان عند عبدة الموروث.



## قريش مستعجلة لرؤية ما يوعدون

خُلِقَ الْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِ سَأَرِيكُمْ آيَانِي فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ(٣٧) وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ(٣٨) لَوْ يَعْلَمُ الَّذِينَ كَفَرُوا حِينَ لَا يَكُفُّونَ عَن وُجُوهِهِمُ النَّارَ وَلَا عَن ظُهُورِهِمْ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ(٣٩) بَلْ تَأْتِيهِم بَعْتَةً فَتَبْهَتُهُمْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَا هُمْ يُنظِرُونَ(٤٠).

الآيات تتحدث عن قريش واستعجالها العذاب. فهم يطلبون من الرسول أن يحل بهم العذاب الذي يتوعدهم القرآن به. وتقول لهم الآيات إن الإنسان من طبعه الاستعجال للحصول على النتائج.

ولا تتحدث الآيات عن آيات ومعجزات ستحدث في الدنيا مثل ما يسمى بعلامات الساعة.

والآيات تقول بأن العذاب سيأتي كفار قريش بغتة، والمقصود عذاب الآخرة، كون من يموت منهم سيشعر بأن القيامة قامت في اللحظة التي مات فيها، لأن ذاكرته ستتوقف عن التسجيل ولن يشعر بمرور الوقت.

# قريش تواصل السخرية بالرسول

وَلَقَدِ اسْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِّن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُون(٤١). الآية تشير إلى تزايد الأذى النفسي والسخرية على الرسول.

#### دعوة عقلانية

قُلْ مَن يَكْلَؤُكُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ الرَّحْمَنِ بَلْ هُمْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِم مُّعْرِضُونَ (٤٢) أَمْ لَكُمْ آلِمَةٌ تَمَنَّعُهُم مِّن دُونِنَا لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَ أَنفُسِهِمْ وَلَا هُم مِّنَا يُصْحَبُونَ (٤٣).

بقاء قريش دون رسالة لعصور حوّل أجدادهم للوثنية التي أصبحت موروثهم بَلْ مَتَّعْنَا هَؤُلَاء وَآبَاءهُمْ حَتَّى طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا أَفَهُمُ الْغَالِبُونَ(٤٤).

وإنقاص الأرض من أطرافها المقصود به نقص البشر بالموت، وليس كوكب الأرض. لأن القرآن يخاطب قريشاً بها ترى وتعرف، ولأن الحديث هنا عن تتابع الأجيال.



# الرسول لا يدعو قريشاً بغير الوحي

قُلْ إِنَّهَا أُنذِرُكُم بِالْوَحْي وَلَا يَسْمَعُ الصُّمُّ الدُّعَاء إِذَا مَا يُنذَرُونَ (٤٥).

فمسئوليته عليه الصلاة والسلام هي تبليغ ما يوحى إليه كها أوحي دون أن يكون له من الأمر شيء. والرسول لم يوح له سوى القرآن الذي يتلو عليهم.

# قريش تعلم أن الله وحده من يجب أن يعبد

وَلَئِن مَّسَّتْهُمْ نَفْحَةٌ مِّنْ عَذَابِ رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ (٤٦).

(الآية: ٤٦) تصف قريشاً لكنها تنطبق على كل الناس. فإذا ما مس الإنسان الضر دعا ربه، وترك آلهته لأنه يعلم أنها لا تستطيع مساعدته، وإذا كشف ما به كفر.

## الحساب بناءً على سجل الأعمال / الإنسان يحاسب نفسه

وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْناً وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ(٤٧).

الآية تصوير حسي لصحيفة الأعمال وقد صورت بموازين. والآية تقول بأن ما تسجله صحيفة الأعمال هي التي سيحكم بموجبها على الإنسان بجنة أو نار، دون تدخل مباشر من رب العالمين.

(الآيات:٤٨-٩١) تذكير بأمم سابقة، بعضها موجه لبني إسرائيل وبعضها لقريش.

# ما أوحى لموسى وهارون وما أوحى لمحمد ذكرٌ لمن رغب في الهداية

وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى وَهَارُونَ الْفُرْقَانَ وَضِيَاء وَذِكْراً لِّلْمُتَّقِينَ(٤٨) الَّذِينَ يَخْشُوْنَ رَبَّهُم بِالْغَيْبِ وَهُم مِّنَ السَّاعَةِ مُشْفِقُونَ(٩٤) وَهَذَا ذِكْرٌ مُّبَارَكٌ أَنزَلْنَاهُ أَفَأَنتُمْ لَهُ مُنكِرُونَ(٠٥).

دليل على أن الدين واحد، فها أوتي موسى هو ما أوتي محمد، ودليل على أن الدعوة بالقرآن فقط.

# إبراهيم وقومه

وَلَقَدْ آتَيْنَا إِبْرَاهِيمَ رُشْدَهُ مِن قَبُلُ وَكُنَّا بِهِ عَالِمِنَ (٥١) إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَنتُمْ لَمَا عَاكِفُونَ (٥٢) قَالُوا وَجَدْنَا آبَاءنَا لَمَا عَابِدِينَ (٥٣) قَالَ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمْ فِي



صَلَالٍ مُّيِنِ (٥٥) قَالُوا أَجِنْتَنَا بِالْحَقِّ أَمْ أَنتَ مِنَ الشَّاهِدِينَ (٥٥) قَالَ بَل رَّبُكُمْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الَّذِي فَطَرَهُنَّ وَأَنَا عَلَى ذَلِكُم مِّنَ الشَّاهِدِينَ (٥٥) وَتَاللَّهَ لَأَكِيدَنَ أَصْنَامَكُم بَعْدَ أَن تُولُوا مُدْيِرِينَ (٥٧) فَجَعَلَهُمْ جُذَاذاً إِلَّا كَبِيراً هَمُ لَعَلَهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ (٥٥) قَالُوا مَن فَعَلَ هَذَا بِآلِهِيتَنَا إِنَّهُ لِنَ الظَّالِينَ (٥٩) قَالُوا سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِمُ (٢٠) قَالُوا فَعَلَ هَذَا بِآهِيتَنَا إِنَّهُ لِنَ الظَّالِينَ (٥٩) قَالُوا سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقالُ لَهُ إِبْرَاهِمُ (٢٠) قَالُوا أَأْنتَ فَعَلْتَ هَذَا بِآهِيتَنَا يَا إِبْرَاهِيمُ (٢٠) قَالُوا يَنطِقُونَ (٣٦) فَرَجَعُوا إِلَى أَنفُسِهِمْ فَقَالُوا إِنَّكُمْ أَنتُمُ الظَّالُونَ (٤٦) ثُمَّ مُكِسُوا عَلَى رُولُوسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَوُلَاء يَنطِقُونَ (٥٥) قَالَ اللَّي فَعْلَدُ وَبِ اللَّهُ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلا يَضُرُّ كُمْ (٦٦) أَفَ لَكُمْ وَلِيَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهَ مَا لاَ يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلا يَضُرُّ كُمْ (٦٦) أَفَ لَكُمْ وَلِيَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهُ مَا لاَ يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلا يَضُرُّ كُمْ (٦٦) أَفَ لَكُمْ وَلِيَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهُ مَا لاَ يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلا يَضُرُّ كُمْ (٦٦) أَفَ لَكُمْ وَلِيَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهُ مَا لاَ يَعْبَدُونَ مِن وُولِ اللَّا مَا لاَ يَعْبَلُونَ مَا الْمَالِينَ وَا الْمَوْلَ وَالْمُولُولَ الْمَالِينَ اللهُ إِنْ مَا لاَ عَلَيْ وَمَانُوا وَا مَرَّ فُولُ وَا مَلْولَا الْمَالِينَ اللهُ إِنْ مَا لاَ عَلَيْ الْمُؤْلِقُ وَكُلُولُوا اللهَ وَلَا الْمُؤْلِقُولُ مَا الْمُؤْلِقُ وَكُلُولُ الْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ وَالْمُولِلْ وَالْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَلُولُولُ الْوَلِي الْمُؤْلُولُ وَلَمُ الْمُؤْلُولُ وَالْمُؤُلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلُولُولُ اللْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَلَمُ الْم

الآيات تسجل مشهداً يظهر قوم إبراهيم وقد أحضروا إبراهيم إلى تجمع لهم ليشهدوا على اعترافه بتكسير آلهتهم. وكان جوابه أن كبير الأصنام هو من كسر الأصنام الباقية، وعليهم أن يسألوه ليخبرهم. هذا الموقف حرك عقول القوم واعترفوا أن الأصنام لا تنطق، وهو ما سعى إبراهيم للوصول إليه؟

وكاد القوم أن يعودوا لعقولهم ويعترفوا بأنهم يعبدون ما لا ينفع نفسه فكيف ينفع غيره، لكن الموروث غلبهم فتراجعوا. والآية تصور تراجعهم وكأنهم نكسوا على رؤوسهم، ثم هاجموا إبراهيم ليبرروا مواقفهم. وهذا الموقف يتشابه مع موقف القرشي الذي استمع للرسول وهو يتلو القرآن وحرك عقله وكاد أن يؤمن لكنه انتكس بفعل سيطرة الموروث. ولكي يبرر لنفسه موقفه كال لمحمد الاتهامات: إِنَّهُ فَكَّرَ وَقَدَّرَ (١٨) فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ (٢٧) فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ (٢٧) للدثر.

(الآيات:٦٨-٧٠) لم يحرق إبراهيم، ولكنه أسلوب التشويق القرآني.



(الآية:٧١) لوط فقط من خرج مع إبراهيم من قريتهم إلى مكة.

(الآية:٧٢) لا تذكر إسهاعيل مع أنه ولد قبل إسحاق، لأن الخطاب موجه لبني إسرائيل الذين لا يهمهم إسهاعيل.

(الآية:٧٣) العبادات نفسها مطلوبة في كل الرسالات).

# لوط الذي نجا مع إبراهيم عاد للقوم كرسول

وَلُوطاً آتَيْنَاهُ حُكْماً وَعِلْماً وَنَجَيْنَاهُ مِنَ الْفَرْيَةِ الَّتِي كَانَت تَعْمَلُ الْخَبَائِثَ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سَوْءٍ فَاسِقِينَ(٧٤) وَأَذْخَلْنَاهُ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّهُ مِنَ الصَّالِحِينَ(٧٧).

لوط هو الشخص الوحيد الذي آمن بالله مع إبراهيم وخرج معه لمكة، كما تؤكد الآية ٧١. وقد عاد لنفس القرية كرسول لله لكنهم كذبوه، وهلكوا بكارثة طبيعية، ونجا لوط.

#### نوح وقومه

وَنُوحاً إِذْ نَادَى مِن قَبْلُ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَنَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ(٧٦) وَنَصَرْنَاهُ مِنَ الْقَوْم الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سَوْءٍ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ(٧٧).

وكل من سبق التذكير بهم خطاب موجه لقريش لأن الآيات تذكر بهلاك من كفر بالرسل، لعل قريشاً تعتبر. ثم تتجه السورة بالتذكير بشخصيات تهم بني إسرائيل لأنها من تاريخهم:

### داوود وسليهان

وَدَاوُودَ وَسُلَيُهَانَ إِذْ يَحُكُمَانِ فِي الْحَرُّثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ (٧٨) فَفَهَّ مْنَاهَا سُلَيُهَانَ وَكُلَّا آتَيْنَا حُكُماً وَعِلْماً وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُودَ الْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ وَكُنَّا فَعَهِمْ مَالَكُ وَكُنَّا فَعَلَمْ اللَّهُمْ فَهَلْ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ (٠٨) فَاعِلِينَ (٧٩) وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةً تَجْرِي بِأَمْرِهِ إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَالِمِنَ (٨١) وَمِنَ الشَّيَاطِينَ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلاً دُونَ ذَلِكَ وَكُنَا فَيْهَا وَكُنَّا فِيمُ كَافِظِينَ (٨٢).

## أيوب

وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ الظُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِينَ(٨٣) فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرَّ وَآتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَى لِلْعَابِدِينَ(٨٤).



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة الخامسة: مرحلة تغير الخطاب والمخاطب

## إسهاعيل وإدريس وذا الكفل

وَإِسْهَاعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا الْكِفْلِ كُلٌّ مِّنَ الصَّابِرِينَ(٨٥) وَأَدْخَلْنَاهُمْ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّهُم مِّنَ الصَّالِحِينَ(٨٥) وَأَدْخَلْنَاهُمْ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّهُم مِّنَ الصَّالِحِينَ(٨٦).

#### يونس

وَذَا النُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَاضِباً فَظَنَّ أَن لَن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَن لَّا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّلِينَ(٨٧) فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيْنَاهُ مِنَ الْغَمَّ وَكَذَلِكَ نُنجِي الْمُؤْمِنِينَ(٨٨) وَزَكَرِيًا إِذْ نَادَى رَبَّهُ رَبِّ لَا تَذَرْنِي فَرْداً وَأَنتَ خَبُرُ الْوَارِثِينَ(٨٨) فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَعْيَى وَأَصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ إِنَّهُمْ كَانُوا بُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَذْعُونَنَا رَغَباً وَرَهَباً وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ (٩٠).

#### مريم

وَالَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا وَجَعَلْنَاهَا وَابْنَهَا آيَةً لِّلْعَالَمِينَ(٩١).

(الآيات:٩٢-٩٦) كل آية تتحدث عن موضوع مستقل، وهو أسلوب معتاد من أساليب القرآن:

إِنَّ هَذِهِ أُمَّتَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ(٩٢) وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ كُلِّ إِلَيْنَا رَاجِعُونَ (٩٣) فَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحِاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ (٩٤) وَحَرَامٌ عَلَى قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَاهَا أَنَّهُمْ لَا يَرْجِعُونَ (٩٥) حَتَّى إِذَا فُتِحَتْ بَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَسِلُونَ (٩٦).

(الآية:٩٢) كل من ذكر من أمم سابقة، هم أمة واحدة مع أمة محمد. (دين واحد ونسب واحد).

(الآية:٩٣) الناس تتخلى عن الدين بعد الرسول لفرق ومذاهب متخالفة.

(الآية: ٩٤) كل ما يصدر من الإنسان من أعمال صالحة تسجل ولا يبخس منها شيء.

(الآية: ٩٥) كل قرية أهلكت لن تعود للحياة.

(الآية:٩٦) تتحدث عن شيء مضى وتقول عندما ينهار سد ذي القرنين المذكور في سورة الكهف، فسيعيث رجال يأجوج ومأجوج بالمناطق القريبة منهم. وقد حدث هذا بالفعل في



وقته. والآية تستخدم أسلوب ما سيكون لما كان.

لكن المفسرين ربطوابين هذه الآية والآية التي تليها لكي يقولوا بأن يأجوج ومأجوج خلق غريب عجيب ليس لهم مثيل بين مخلوقات الأرض، سيظهرون في آخر الزمان كدليل على قرب الساعة. وسطروا حولهم القصص الخرافية المضحكة، مع أن الآية (٩٧) تتحدث عن قريش، ولا علاقة لها بالآية قبلها:

## وعيد لقريش

(الآيات: ٩٧- ١٠) تتحدث عن قريش وتتوعدهم وآلهتهم بجهنم يوم القيامة: وَاقْتُرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُّ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَا وَيْلَنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا بَلْ كُنَّا فِي عَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا بَلْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا بَلْ كُنَّا فِي عَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا بَلْ كُنَا ظَالِينَ (٩٧) إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهَّ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ هَا وَارِدُونَ (٩٨) لَوْ كَانَ هَوُكُا وَيَرُوهُ اللهِ وَكُلِّ فِيهَا خَولِهُ اللهِ مَعْونَ (٩٠٠). هَوُلاء آلِيَةً مَّا وَرَدُوهَا وَكُلِّ فِيهَا خَالِدُونَ (٩٩) لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَهُمْ فِيهَا لا يَسْمَعُونَ (١٠٠). الآيات تقول لو كانت أصنامهم آلهة ما كانت وقوداً للنار. والحصب يقول عنه ابن منظور في لسان العرب: ((ذكر أن الحَصَبَ في لغة أهل اليمن الحَطَبُ. ويقول إنه رُوي عن علي ابن أبي طالب: أنه قرأ حَطَبُ جَهَنَّمَ أَ.

لكني أميل إلى أن معنى الحصب هو نفس معناه في لهجات كثير من سكان جنوب جزيرة العرب ويقصد به بحص صغير شبيه بالمرو ويستخدم كحافظ للحرارة في المحانذ (الأفران التي يطبخ فيها الحنيذ). فجاء تشبيه الكافر بأنه حصب جهنم، لأنه سيكون فيها، وليس لأنه هو الوقود الذي تستمد النار طاقتها من حرقه لتبقى مشتعلة، لأن النار تستمد طاقتها من مصدر آخر.

## وعد للمؤمنين

إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَمُّم مِّنَّا الْحُسْنَى أُوْلِئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ (١٠١) لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا اشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَالِدُونَ (١٠٢) لَا يَخْزُنْهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبَرُ وَتَتَلَقَّاهُمُ الْمُلَاثِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ الَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ (١٠٣).



١ الا اعتقد أن علياً يتجرأ ويحرف كالرم الله. وإن فعل فهو من سيتحمل وزره، ويرد تأويله.. وأظن أن الكلام منسوب له فقط
 من أجل تقوية رواية القول بأن هناك قراءة وبحطب، بدل «حصب».

١ انظر فقرة: حنيذ/ قسم مفردات من القرآن.

# تصوير مجازي حسى لانهيار الكون

يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاء كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ كَمَّ بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُّعِيدُهُ وَعْداً عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ(١٠٤).

وتصوير انهيار هذا الكون بصورة مجازية حسية قرأناه كثيراً في سور المرحلة الرابعة السابقة، وهذه الآية من الآيات القلائل التي ذكر فيها التصوير المجازي الحسي في هذه المرحلة.

## وعد من الله بسعادة دنيوية للمؤمنين

وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِن بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ(١٠٥).

والزبور تعني السجل، والمقصود به هنا، سجلات الوحي المحفوظة في الأرشيف الإلهي\.
وليس المقصود بالزبور اسماً لكتاب يضم الوحي الموحى لداوود، كما يسمى الوحي المنزل
على الرسول محمد «القرآن» والذي تلقاه موسى «التوراة». لأن داوود لم يكن رسولاً، ولم
ينزل عليه وحي دوِّن في كتاب. ولكن المفسرين خلطوا بين هذه الآية وبين آيتين أخريين
تقولان إن داوود أوتي زبوراً، وهما: الآية (٥٥) من سورة بني إسرائيل، والآية (١٦٣) من
سورة النساء.

ولأن كلام المفسرين مجرد اختلاق وظن، فقد قالوا إن لداوود كتاباً سمي «زبوراً» وهو عبارة عن: دعاء عُلِّمه داود، تحميد وتمجيد، ليس فيه حلال ولا حرام، ولا فرائض ولا حدود.

وللقراء تخيل أن الله جل شأنه أوحى لداوود كتاباً ليس فيه تشريع، ولا دين، ولكنه دعاء وتسبيح.

والزبور الذي أوتي داوود هو ذاك العلم الذي لم يؤت أحد غيره في زمانه ومنطقته: وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُودَ مِنَّا فَضْلا يَا جِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَأَلَنَّا لَهُ الْحَدِيدَ (١٠) سبأ.

ولم يؤت كتاب ليس فيه سوى الدعاء والتسبيح.

أما الزبور المذكور في آية سورة الأنبياء التي بين أيدينا، فهو – كما ذكر سابقاً – سجل الأرشيف الإلهي. وكأن الآية تقول إن هناك وعداً مكتوباً من الله جل وعلا لعباده الصالحين الذين يطبقون تشريعاته بأن لهم سعادة دنيوية، تسبق سعادة الآخرة.



<sup>·</sup> انظر فقرة: الأرشيف الإلهي / قسم مفردات من القرآن.

# القرآن وسيلة الدعوة الوحيدة ومحمد رسول لكل الناس

إِنَّ فِي هَذَا لَبَلَاغاً لِّقَوْمٍ عَابِدِينَ(١٠٦) وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالِينَ(١٠٧).

# لا إكراه في الدين، ودعوة للتعايش السلمي مع قريش

قُلْ إِنَّمَا يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَمَّكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَهَلْ أَنتُم مُّسْلِمُونَ (١٠٨) فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلْ آذَنتُكُمْ عَلَى سَوَاء وَإِنْ أَدْرِي أَقَرِيبٌ أَم بَعِيدٌ مَّا تُوعَدُونَ (١٠٩).

لكن السنة الأزلية التي يسير عليها الناس تقول إن كل دعوة للحق تخالف الموروث تحارب، وهو ما يفعله أتباع المذاهب ضد أي دعوة تنتقد موروثهم، ولو كانت دعوة حق. وسيحارب كل من يدعو لها ولن يقبل التعايش معه بسلام.

## الرسول لا يعلم الغيب

إِنَّهُ يَعْلَمُ الجُنَهْرَ مِنَ الْقَوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَكْتُمُونَ(١١٠) وَإِنْ أَدْرِي لَعَلَّهُ فِتْنَةٌ لَّكُمْ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينِ(١١١).

وتختم السورة وكأن الرسول: قَالَ رَبِّ احْكُم بِالْحُقِّ وَرَبُّنَا الرَّحْنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ(١١٢).

## (۷۷) اٹکوٹر

سورة الكهف السابقة تقول للرسول: وَاثْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَا مُبَدَّلَ لِكَلِيَاتِهِ وَلَن تَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَداً(٢٧) وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ عَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطاً (٨٨).

فآيات الكهف تطلب من الرسول أن يُصبِّر نفسه ويسليها بذكر الله وتلاوة القرآن وأن يقضي وقته مع المؤمنين لكي ينشغل عن التفكير بمباهج الدنيا التي تملكها قريش.

ومن هذه المباهج التي لا يملكها رسول الله ما ذكرته سورة الكهف: الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحِتاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَاباً وَخَيْرٌ أَمَلاً (٤٦).

فالرسول يجد نفسه ينجذب لما لا يملك ويرى كفار قريش يملكون، المال والبنين. مما يعني



أنه لم يتزوج بامرأة غنية، ولم ينجب منها.

ثم تأتي سورة الحجر تخاطب الرسول قائلة:

وَمَا خَلَقْنَا السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلاَّ بِالْحَقِّ وَإِنَّ السَّاعَةَ لاَتِيَةٌ فَاصْفَحِ الصَّفْحَ الجُمِيلَ(٨٥) إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْحَلاَّقُ الْعَلِيمُ(٨٦) وَلَقَدُ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِّنَ الْمُنَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ(٨٧).

الله هو الخالق، وقد أعطاك وأجزل لك العطاء، كمقدمة لتقول:

لاَ تَمَكَّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ(٨٨).

فالرسول مد عينيه وتمني أن يكون له مال وامرأة جميلة كها لبعض قريش.

وسورة الكوثر نزلت بحق أحد زعماء قريش والذي كان يعير الرسول وينعته بالأبتر. والأبتر تعنى من لا عقب له، أي الذي لا ينجب:

إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْتُرَ(١) فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَوْ(٢) إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ(٣).

ومن الواضح أنها نزلت بعد وفاة خديجة، زوجة رسول الله الوحيدة في مكة، ولو كان الرسول قد ولد له أولاد ذكور، كما يزعم المؤرخون، وإن ماتوا وهم صغار، فلن يعيره القرشي بأنه أبتر. وحتى لو أن خديجة لم تنجب لمحمد سوى بنات، فلا يمكن أن يعير بالأبتر، حتى لو حاول بعض اللغويين أن يقصروا معنى الأبتر بالذي ليس له ولد ذكراً. لأن من يستطيع إنجاب الإناث يمكن أن ينجب ولداً ذكراً فيها بعد. ومحمد إن كانت زوجته ماتت فالاحتيال مازال قائماً بزواجه مرة أخرى وإنجاب الذكور. لكن إن كان لبث زوجاً لخديجة حيناً من الدهر، ولم ينجب، لا إناثاً ولا ذكوراً، فهو مدعاة للقرشي أن يعيره بالأبتر، لأنه ثبت بالبرهان أنه لا ينجب. وإن كان هذا ما حدث، فلم يكن للرسول بنات في مكة. وتكون رقية وزينب وأم كلثوم وفاطمة بنات لخديجة من أحد الرجلين اللذين تزوجت بها قبل الرسول أو من أحدهما، وهما: عتيق ابن عائد المخزومي، وأبو هالة ابن

١ وقواميس اللغة المشهورة عبارة عن نقل حرفي لمعاني الألفاظ من التفاسير. ومعاني الألفاظ عند المفسرين يختلقها المفسر إذا لم يعرف معنى اللفظ، أو يختلق المعنى ليتلاءم مع تأويله للآية. ومن ذلك قولهم إن الأبتر يعني من لم ينجب له ولد ذكر. وهو كلام مغلوط، لأن الأبتر الذي لا عقب له سواة كان ذكراً أو انتى. ولأن من ينجب البنات ليس ابتر وقد ينجب المذكور. والعرب تحمل المرأة نوع المولود، وبالتالي فلو رزق الرجل ببنات فهم يعتقدون أنه ليس عيباً فيه ولكن في المرأة. وعادة ما ينزوج أكثر من امرأة بحثاً عن ولد. لذا لا يمكن أن يكون معنى الأبتر من لا ينجب له ولد ذكر.



زرارة التميمي. وأصبحن ربيبات للرسول بعد زواجه بخديجة. وبها أن من المعتاد التبني فإن الربيبات ينسبن لزوج أمهن. كما أن ما قالته كتب التراث من أنه ولد له أولاد هم: القاسم وعبدالله والطاهر، غير صحيح. ويمكن ملاحظة الأثر الشيعي هنا على هذه الأسماء بمقارنتها بأسهاء أئمتهم والتي تظهر هوسهم بالألقاب المعرفة بأل.

فهناك: إمامهم الخامس ويسمى الباقر (ت١١٤ هـ) مع أن اسمه: محمد ابن علي ابن الحسين.

والسادس: الصادق (ت ١٤٨ هـ) مع أن اسمه: جعفر ابن محمد ابن علي ابن الحسين.

والسابع: الكاظم (ت ١٨٣ هـ) واسمه: موسى، وهو ولد جعفر السابق.

والثامن: الرضا (ت ٢٠٣ هـ) واسمه: علي، وهو ولد موسى السابق.

والتاسع: الجواد (ت ٢٢٠ هـ) واسمه: محمد، وهو ولد علي السابق.

والعاشر: الهادي (ت هـ) واسمه: علي، وهو ولد محمد السابق.

والحادي عشر: العسكري (ت هـ) واسمه: الحسن، وهو ولد علي السابق.

وحتى من يعتبرونه إمامهم الثاني عشر - برغم أن أحداً لم يره - لأن والده كان لا ينجب، إلا أنهم أسموه: محمداً ولقبوه بالمهدي.

ويكون اختلاق أولاد للرسول قد حدث في القرن الثاني أو الثالث للهجرة، وبعدما انتشرت ظاهرة الألقاب المعرفة بأل عند الشيعة.



# المرحلة السادسة: مرحلة التع*دي و*دفع الظلم

شهدت هذه المرحلة بداية التعدي الجسدي من قريش على ضعفاء المسلمين. مما يعني - ضمناً - أن عدداً جديداً من عبيد وموالي قريش قد استجابوا لدعوة الرسول، أدى إلى حنق قريش، لأن دخول المستضعفين للإسلام سيشل الخدمات في مكة، كونهم من يقوم بها. وهذا لن تسمح به قريش، لدرجة أن بعض كبرائها قام بالتعدي الجسدي على من أسلم متناسين أو متجاوزين العهد القديم بإبقاء مكة بلداً حراماً آمناً لا يمس ساكنه، والذي احترمته قريش وكل سكان جزيرة العرب منذ آلاف السنين. ومن المحتمل أن من تجرأ على التعدي على المستضعفين برر ذلك بكونهم أقل إنسانية وقدراً، وبالتالي فالتعدي عليهم لا يعني التعدي على العهد المكي. ولم يتعرض الرسول ولا أي مسلم ينتسب لقريش لأي أذى جسدي أبداً. ولا عبرة بها تحويه كتب التراث من قصص مختلق يهدف للسخرية من الرسول وصحبه أكثر من الإخبار عن حقيقة ما حدث. ومن ذلك قولهم إن قريشاً وضعت سلى جزور على ظهر الرسول وهو يصلي أو أن أحدهم خنقه، وغيرها من القصص. لأنه لو سلى جزور على ظهر الرسول وهو يصلي أو أن أحدهم خنقه، وغيرها من القصص. لأنه لو حدث للرسول هذا لأخبر به القرآن، كها أخبر بأحداث أقل أهمية.

وتَعرضُ من أسلم من المستضعفين للأذى الجسدي، مما ميز هذه المرحلة عن المرحلة السابقة - الخامسة - التي تعرض فيها المسلمون كافة ومعهم رسول الله للأذى النفسي والسخرية، لكن لم يتجرأ أحد من قريش على أن يبسط يده لأي منهم بسوء.

وهناك ملامح أخرى تميز هذه المرحلة من أهمها:

- إعطاء المسلمين الحق بمعاقبة كل من يعتدي على أي منهم بمثل ما اعتدى دون تجاوز.
   والمعتدي هنا رجالٌ من قريش، ومستضعفو مكة المسلمون هم من اعتدي عليهم.
- لأول مرة في تاريخ الإسلام ينشب خلاف بين فئتين من المسلمين، وسيتكرر بل



وسيستمر الخلاف بينهما. و"مسلمة قريش" هم إحدى هاتين الطائفتين، وهم بعض من أسلم من قريش في مكة لكنهم أبقوا على علاقة الود والموالاة لأقاربهم المشركين، وسيستمرون بموالاتهم طوال دعوة الرسول، برغم تحذيرات القرآن المتكررة لهم. أما الفئة الثانية فهم - كما سنكتشف - من آمن من المستضعفين.

- هذا الخلاف والولاء للكفار ولد أول فئة منافقة في تاريخ الإسلام سيعاني منها
   المسلمون والإسلام أثناء وبعد عصر الرسول.
  - ولأول مرة في هذه المرحلة يفرض القرآن أوقاتاً محددة لأداء الصلاة.

وسور هذه المرحلة أربع سور هي: الشوري، بني إسرائيل، الشعراء، وهود.

### (۷۸) انشوری

سورة توجيهية في مجملها تخاطب الرسول عن قريش وعن المسلمين، إضافة لفرض بعض التشريعات.

وتبدأ السورة بالتأكيد على أن من يوحي لمحمد هو الله الذي أوحى للرسل قبله، وهو العلي العظيم الذي خلق كل شيء:

حم(١) عسق(٢) كَذَلِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ اللهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٣) لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْعَلِيُ الْعَظِيمُ (٤) تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِن فَوْقِهِنَّ وَالْمَلَائِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي الْأَرْضِ أَلَا إِنَّ اللهَ هُوَ الْعَفُورُ الرَّحِيمُ (٥). (الآية: ٣) دليل على أن الدين واحد.

(الآية:٥) تقول بأن الملائكة تستغفر لمن في الأرض، من باب التمني لهم بالتوفيق، وليس لأن الله سيغفر لمن في الأرض لأن الملائكة تدعو لهم بذلك. لأن الغفران يتطلب الإيهان والعمل الصالح من الشخص، ولا اعتبار لدعاء غيره له، لأنه ليس عملاً وعارسة من الشخص نفسه لكي يسجل في سجل أعهاله. فالمغفرة تأتي بناءً على ما في سجل أعهال المرء نفسه، وليس بناءً على ما يسجل في سجل أعهال مخلوق غيره. سواء كان هذا المخلوق من البشر أو من الملائكة أو من غيرهم. كها أن الله لن يقبل دعاء الملائكة ويغفر لشخص يرتكب الموبقات ويعصى الله، فقط لأن الملائكة دعوا له بالمغفرة.



# مسئولية الرسول التبليغ وليس الهداية أو الإقناع

وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أُولِيَاء اللهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ (٦).

# محمد رسول لمكة وغيرها

وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْآناً عَرَبِيَاً لِّتُنذِرَ أُمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلَمَا وَتُنذِرَ يَوْمَ الجُمْعِ لَا رَيْبَ فِيهِ فَرِيقٌ فِي الجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ(٧).

ويمكن أن يفهم من قوله «ومن حولها» أنها تقول للرسول أن يتصل بالمناطق حول مكة. وإن كان الرسول قد ذهب للطائف بالفعل، فهو قد ذهب في هذه المرحلة وليس في بداية البعثة (كها تزعم كتب التراث).

والآية لم تقل بأنه رسول لكل الناس لأن المقام هنا هو لمخاطبة قريش وما حولها، ولا حاجة لأن يقال بأنه رسول لكل الناس، لكن متى ما كان المقام يستدعي التأكيد أنه رسول لكل الناس فالآيات تؤكد ذلك.

# قريش اختلفت عن الحق برغم وضوح الحجة

وَلَوْ شَاء اللهِ جَعَلَهُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِن يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَخْمَتِهِ وَالظَّالُمُونَ مَا لَهُمْ مِّن وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ(٨) أَمِ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء فَاللهُ هُوَ الْوَلِيُّ وَهُوَ يُحْمِي المُوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ(٩) وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى اللهِ ذَلِكُمُ اللهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ(١١)'.

#### دعوة عقلانية

فَاطِرُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً وَمِنَ الْأَنْعَامِ أَزْوَاجاً يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ (١١).

ويستفاد منها أن الإنسان خلق من رجل وامرأة من نفس المواصفات والتكوين، وهو المعني بقوله: «وجعل لكم من أنفسكم أزواجاً» أي نفس النوع والتركيب، مثلها أن الأنعام خلقت من نوع واحد بجنس ذكر وجنس مؤنث. وآخر الآية دليل على أن الله جل جلاله ليس له مثيل أو شبيه، وكل ما لنا ولأي من خلقه فليس لله منه شيء.



١ - انظر فقرة: وضوح الحق وقوة الحجة لا يكفي لقبول الدعوة/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

(الآية:١٢) بسط الرزق لمن يشاء سبحانه لا يعني أنه قد قرر مسبقاً أن فلاناً سيكون ثرياً وفلاناً سيكون فقيراً. لكنها تعني أن ما يجري في كونه بمشيئته، ومن أصبح ذا مال فلأن عوامل توفرت له. وهذه العوامل لا يمكن أن تخرج عن مشيئة الله: لَهُ مَقَالِيدُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَبْسُطُ الرَّزْقَ لَمِن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (١٢).

#### الدين واحد

شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدَّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى المُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ(١٣).

والمخاطب المسلمون في مكة.

# الناس يختلفون ويبتعدون عن الدين بعد الرسل

وَمَا تَفَرَّقُوا إِلَّا مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ الْعِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِّكَ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى لَّقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِتَابَ مِن بَعْدِهِمْ لَفِي شَكَّ مِّنْهُ مُرِيبِ(١٤).

كل الأمم تعلقت بتشريعات مبتدعة بعد الرسول، والآية تحذر المسلمين القلة في مكة ألا ينجرفوا إلى نفس المسار. وتقول الآية لولا أن الله جعل الدنيا دار عمل وأخر الحساب والعقاب والثواب للآخرة، لحوسبوا وعذبوا في الدنيا.

# دعوة تعايش سلمي مع قريش

(الآية: ١٥) تكرر على قريش عرض التعايش بسلام بينهم وبين المسلمين، وهو ما تحدثت عن سور سابقة: فَلِذَلِكَ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَلَا تَتَبَعْ أَهْوَاءهُمْ وَقُلْ آمَنتُ بِهَا أَنزَلَ اللهُ مِن كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنكُمُ اللهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْبَالُنَا وَلَكُمْ أَعْبَالُكُمْ لَا حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبَيْنكُمُ اللهُ يَبْنَكُمُ اللهُ يَبْنَكُمُ اللهُ يَبْنَكُمُ اللهُ يَبْنَكُمُ اللهُ عَبْمَتُهُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ المُصِيرُ (١٥).

وبطبيعة الحال قريش لم تقبل، مثلها مثل أي مجتمع وأمة سبقت ولحقت. فالدعوة للدين أو العودة للدين تقابل بالعدائية ولا يقبل المعارضون التعايش السلمي معها.



### استمرار جدال قريش لدحض الحق

(الآية: ١٦) إشارة لاستمرار قريش بجدال الرسول لدحض الحق: وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللهِ مِن بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ حُجَّتُهُمْ دَاحِضَةٌ عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَ هَمُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ (١٦). وسيتكرر كثيراً ذكر جدال قريش للرسول في سور قادمة، كون قريش بدأت استخدام هذا الأسلوب في محاولة يائسة للحد من دخول الناس للإسلام، بعد تحول خطاب الدعوة لكل الناس في المرحلة الخامسة.

# قريش نستعجل الحساب سحرية

اللهُّ الَّذِي أَنزَلَ الْكِتَابَ بِالحُقِّ وَالْمِيزَانَ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ قَرِيبٌ(١٧) يَسْتَعْجِلُ جِمَّا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ جِمَا وَالَّذِينَ آمَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْحُقُّ أَلَا إِنَّ الَّذِينَ بُهَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ(١٨) اللهُّ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ وَهُوَ الْقَوِيُّ العَزِيزُ(١٩).

تؤكد أن من يستعجل وقوع العذاب والآخرة هو ممن لا يؤمن بها، ويستعجلها سخرية واستهزاء، بينها المؤمن يشفق منها، لأنه يعلم أنها واقعة وأن من يدخل النار لن يخرج منها. وهو ما ذكرته الآيات (٣٧-٤٠) من السورة السابقة الأنبياء.

# متع الدنيا لا تساوي شيئاً والنجاح في الدنيا لا علاقة له برضي الله

مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِن نَّصِيبِ(٢٠).

بها أن قريشاً متعلقة بالدنيا ومتعها التي تملك منها الكثير فهي راغبة عن الآخرة، ويحتمل أن بعض المسلمين تساءل لماذا لا يُحرِمُ الله قريشاً من أموالها لأنها كافرة؟ وفاتهم أن الدنيا ومتاعها لا تساوي شيئاً، وأنها مشاعة لكل الناس بغض النظر عن المعتقد. وكسب المال يعتمد على عوامل عدة ليس منها الإيهان والكفر.

# إعراض قريش بلا دليل، وسيندمون ويفرح المؤمنون

أَمْ هُكُمْ شُرَكَاء شَرَعُوا لِهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَن بِهِ اللهُّ وَلَوْلَا كَلِمَةُ الْفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الظَّالِينَ لِهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ(٢١) تَرَى الظَّالِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا وَهُوَ وَاقِعٌ بِهِمْ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِي رَوْضَاتِ الجَنَّاتِ لَهُم مَّا يَشَاؤُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ



الكَبيرُ (٢٢).

والآية (٢١) دليل على أن العقاب لا يحل في الدنيا، وهو تكرار لما ذكرته الآية (١٤). فكلمة الفصل تعني تعيين الدنيا للعمل والتحصيل والآخرة للحساب.

# الرسول لا يطلب أجراً على دعوته، ولا يحق له ذلك

ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِجَاتِ قُل لَّا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا اللَّوَدَّةَ فِي الْفُرْبَى وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسْناً إِنَّ اللهَّ غَفُورٌ شَكُورٌ (٢٣).

برغم أن الآية واضحة المعنى فالقربى هم قريش لأنهم قبيلة محمد وقرابته وعشيرته، إلا أن المفسرين الشيعة قالوا إن الآية تتحدث عن علي ابن أبي طالب وزوجته وابنيه حسن وحسين. ومن الواضح أن هذا لي للمعنى لم ينزل الله به من سلطان، لأن الآية نزلت في مكة وتخاطب قريشاً في وقت كان علي طفلاً لا يعلم أنه بعد سنوات سيتزوج بفاطمة في المدينة وسينجب منها ابناً سيسميه حسناً وآخر سيسميه حسينا.

### اتهام قريش الرسول بالكذب

أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللهَّ كَذِباً فَإِن يَشَأِ اللهَّ يَخْتِمْ عَلَى فَلْبِكَ وَيَمْحُ اللهُ الْبَاطِلَ وَيُحِقُّ الحُقَّ بِكَلِيَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٢٤).

والآية دليل على أن الوحي ينسخ في ذاكرة الرسول (قلبه)، ولو شاء الله لمسحه.

# الله يقبل التوبة

أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللهَّ كَذِباً فَإِن يَشَأِ اللهَّ يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِكَ وَيَمْحُ اللهَّ الْبَاطِلَ وَيُحِقُّ الحُقَّ بِكَلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (٢٤).

لكن قبول التوبة لا يكون بارتجال أو عاطفة، فيغفر الله لهذا ولا يغفر للآخر، كها يفعل البشر، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. وهو ما يشير له قوله: « وَيَسْتَجِيبُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِتاتِ وَيَزِيدُهُم مِّن فَصْلِهِ». فالذي تقبل توبته من يتوب ويعمل صالحاً، كها يؤكد ذلك القرآن في مكان آخر: إِلَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الجُنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئاً (٦٠) مريم.



# الرزق المتوفر في الأرض بقدر معلوم

وَلَوْ بَسَطَ اللهُ اللهُ الرَّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوْا فِي الْأَرْضِ وَلَكِن يُنزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ(٢٧). وقريش بغت وهي لم تعط إلا القليل.

### عودٌ للدعوة العقلانية

وَهُوَ الَّذِي يُنَزَّلُ الْغَيْثَ مِن بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيَسْشُرُ رَحْمَتُهُ وَهُوَ الْوَلِيُّ الْحَمِيدُ (٢٨) وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن دَابَّةٍ وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ (٢٩) وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ (٣٠) وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ (٣١) وَمِنْ آيَاتِهِ الْجَوَارِ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَامِ (٣٢) وَمِنْ آيَاتِهِ الْجَوَارِ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَامِ (٣٣) إِن يَشَأْ يُسْكِنِ الرِّيحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ (٣٣) أَوْ يُونَ لِيكَ لَآيَاتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ (٣٣) أَوْ يُونِي لَيُعْرِ وَاكِدَ عَلَى ظَهْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ (٣٣) أَوْ يُونَ لِيكَ لَآيَاتِ لَكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ (٣٣) أَوْ يُونَالِقَ لَايَاتٍ لِكُلِّ لَايَاتٍ لِكُلِّ مَن وَيَعْفُ عَن كَثِيرٍ (٣٤) وَيَعْلَمَ اللّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِنَا مَا هُمْ مِّن عَيْمِ وَا مَن عَنْ كَثِيرٍ (٣٤) وَيَعْلَمَ الّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِنَا مَا هُمْ مِّن عَلَى الْصَابُ وَيَعْفُ عَن كَثِيرٍ (٣٤) وَيَعْلَمَ اللّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِنَا مَا هُمْ مِّن

(الآية: ٣٠) مصائب الناس ليست مقدرة مسبقا عليهم بل نتيجة لأفعالهم هم.

(الآية:٣٢) قريش تعرف ركوب البحر.

(الآية: ٣٥) تشير إلى استمرار جدال قريش للرسول في محاولة لإسكات صوت الحق، أو صرف غيرهم للدخول في الإسلام.

## تأكيد وفرض بعض التشريعات

(الآيات:٣٦-٤٣) تؤكد على التشريعات المطلوبة من المسلم في تلك الفترة، وهي نفس التشريعات التي ذكرت في سور سابقة مثل المؤمنون والمعارج، وأضيف لها تشريعات اقتضتها الظروف والأوضاع الجديدة للمسلمين في مكة، والمتمثلة بتعرض المستضعفين منهم لتعديات جسدية من بعض قريش، وحدوث بعض الخلافات بين المسلمين:

فَهَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا عِندَ اللهَّ خَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَشِّمُ يَتَوَكَّلُونَ(٣٦) وَالَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ(٣٧) وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّمِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَبِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ(٣٨) وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنتَصِرُونَ(٣٩) وَجَزَاء سَيْئَةٌ سَيْئَةٌ مِّمُلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ



فَأَجْرُهُ عَلَى اللهَ ۚ إِنَّهُ لَا مُحِبُّ الظَّالِينَ(٤٠) وَلَمَنِ انتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُوْلَئِكَ مَا عَلَيْهِم مِّن سَبِيلِ(٤١) إِنَّهَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الحُتِّ أُوْلَئِكَ لَمْتُم عَذَابٌ أَلِيمٌ(٤٢) وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ(٤٣).

السورة تصف المؤمنين بالذين على ربهم يتوكلون.

والتشريعات القديمة، هي: اجتناب كبائر الإثم والفواحش، إقامة الصلاة، الإنفاق.

والتشريعات الجديدة:

### السيطرة على الغضب

« وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ » فالغضب حالة تمر بكل إنسان، لكن المؤمن مطالب بالسيطرة على حالة الغضب، ومغفرة آثارها بعد وقوعها ما أمكن. سواء مع قريش لو استفزتهم أو بين فريقين أو شخصين من المسلمين. والآية تشير إلى الأذى النفسي الذي يتعرض له المسلمون من قريش واستفزازاتها لهم وسخريتها منهم، وتطلب ألا يردوا على قريش لأن هذا سيؤجج الموقف أكثر وسيبرر لقريش أن تتهادى. ا

### الاستمرار في إقامة الصلاة

« وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ» والاستجابة لله تعني اتباع أوامره والانتهاء عن نواهيه كلها.

والصلاة حين نزلت سورة الشوري كانت دون تحديد أوقات معينة لإقامتها.

### الشورى

« وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ " يجب أن يشرع المسلمون قوانينهم التي تهمهم (تهم الأمة) بموجب استفتاء شوري يشارك فيه كل عاقل بالغ منهم. وهذا التشريع جاء نتيجة لما حدث بين المسلمين من خلاف لعدم اتفاقهم في الرأي وفيها يجب فعله في أمر يهمهم. وهو ما يستنبط منه قاعدة دستورية هامة في دولة الإسلام يتم اعتهادها في تشريع وسن القوانين، لكل ما يهم الأمة من أمور دنياها. بحيث يصوت على القانون لتشريعه أو تعديله أو إلغائه. وهو ما يعني أن السلطة التشريعية في دولة الإسلام لا تكون بيد شخص واحد أو حتى



١ قام أبو حزم اللدقق اللغوي مشكوراً بتعديلات موفقة على عبارات هذه الفقرة.

مجموعة صغيرة تفرض ما تشاء من قوانين وتطبق على بقية الناس. فدستور دولة الإسلام يقر كل القوانين (التشريعات) القرآنية، دون تعديل أو تغيير أو إلغاء. أما ما عداها من القوانين المدنية التي على مستوى الأمة، فهذه الآية تبين أن اعتباد تشريعها يكون باستفتاء شامل للأمة. وسنعرف مستوى ثالثاً للتشريع المحدود والخاص بالهيئات في قطاع معين كالإدارات والوزارات، ولا تصل لمستوى الأمة.

# الانتصار ضد البغي

من القوانين القرآنية التي شرعتها هذه السورة، قوله تعالى: "وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنتَصِرُونَ(٣٩) وَجَزَاء سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِّنْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللهَّ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِينَ(٤٠) وَلَمَنِ انتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُوْلَئِكَ مَا عَلَيْهِم مِّن سَبِيلِ(٤١) إِنَّهَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَنْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الحُقِّ أُولَئِكَ هُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ(٤٢) وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْم الْأُمُورِ(٤٣)».

هذا القانون يوجب على المسلمين (برغم قاتهم وضعفهم في مكة) أن ينتصروا ضد البغي (الظلم والتعدي) عليهم من قبل كبراء قريش، والمتمثل بالتعدي الجسدي الذي تحدثت عنه آيات السورة، ويواصل هذا القانون القول إن دفع الظلم يعني أن يعاقب المعتدي بمثل ما تعدى به. فمن قطع يداً تقطع يده لكن لا يقتل أو يجلد فوق قطع اليد. ويواصل القانون قائلاً: إن من اعتدي عليه وعفا عن المعتدي فهو خير له وللمسلمين، لأنه بهذا التصرف يعمل على استالة قلوب المعتدين. وتعود الآيات وتؤكد أن من عاقب المعتدي بمثل ما اعتدي به عليه، فهو حق مشروع للمعتدى عليه ولا ذنب عليه. وبالنسبة للمعتدي القرشي فله عذاب أليم: وَلَمْن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ. وهذا ينفي ما حاول طغاة الحكام القدماء من ترسيخه عبر أحاديث منسوبة للرسول تأمر بالصبر على الظلم ولو ضرب ظهرك وأخذ مالك، وتحرم نقد سياساتهم.

# وعيد لقريش

وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَهَا لَهُ مِن وَلِيٍّ مِّن بَعْدِهِ وَتَرَى الظَّالِمِنَ لَمَّا رَأُوا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلْ إِلَى مَرَدٌّ مِّن سَبِيلِ(٤٤) وَتَرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشِعِينَ مِنَ الذُّلِّ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيٍّ وَقَالَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ الْحَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلَا إِنَّ الظَّالِينَ فِي



عَذَابٍ مُُقِيمٍ (٤٥) وَمَا كَانَ لَهُم مِّنْ أَوْلِيَاء يَنصُرُ ونَهُم مِّن دُونِ اللهَّ وَمَن يُضْلِلِ اللهُّ فَمَا لَهُ مِن سَبِيلِ (٤٦) اسْتَجِيبُوا لِرَبَّكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لَّا مَرَدَّ لَهُ مِنَ اللهِ َّمَا لَكُم مِّن مَّلْجَأْ يَوْمَئِذٍ وَمَا لَكُم مِّن نَّكِيرِ (٤٧).

والعرض على النار يكون يوم القيامة وليس قبلها، ولا يعني مشاهدتها من الخارج، بل يعني دخولها. لكنه أسلوب من أساليب القرآن المختلفة عن الأساليب المتبعة بيننا . عندها سيقول (لسان حال المسلمين): «إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلَا إِنَّ الظَّالِينَ فِي عَذَابٍ مُقِيمٍ ». ولن يكون المسلمون في وضع المشاهد لما يحدث للظالمين (الكفار) ولكنه تعبير مجازي يقصد منه تباين المواقف بين المسلمين الذين سينعمون بنعيم الجنة وبين عذاب الكفار في النار.

وتقديم هذا التصوير لما سيحدث لتقريبه من أذهان قريش التي تخاطبها الآيات، قبل أن تدعوها الآية (٤٧) للإيهان لتتجنب النار.

# الرسول مستوليته التبليغ وليس الإقناع

فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ وَإِنَّا إِذَا أَذَفْنَا الْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّنَةٌ بِهَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ الْإِنسَانَ كَفُورٌ (٤٨).

### الإنجاب بمشيئة الله

للهَّ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاثاً وَيَهَبُ لِمَن يَشَاءُ الذُّكُورَ (٤٩) أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَاناً وَإِنَاثاً وَيَجْعَلُ مَن يَشَاءُ عَقِيهاً إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ (٥٠).

والمخاطب هنا رسول الله الذي ما زال متأثراً بنعته بالأبتر من قبل بعض كبراء قريش، بعد وفاة زوجته خديجة دون أن ينجب منها. والإنجاب عند العرب كان وما زال مههاً جداً، وينظر له على أنه مكملٌ للرجولة. والرجل يلقب بأنه أبٌ لولده البكر، كبديل للقب «سيد» التي تسبق الاسم في بعض اللغات. فيقال لمحمد من الناس: أبو عبد الله، إن كان ولده الأكبر اسمه عبد الله. والعرب ينظرون للولد على أنه امتداد لذكر والده، ومن «خلّف

ل إنه من الشائع في المجتمع الذي أعيش فيه تسمية داوود بأبي سليهان، وسليهان بأبي داوود، ولو لم ينزوج وينجب، وذلك
 لأن داوود كان ولده البكر سليهان. ومثله إبراهيم أبو إسهاعيل، وإسهاعيل أبو إبراهيم، وعلي أبو حسين، وحسين أبو علي،
 ويعقوب أبو إسحاق ... الخ.



١ انظر فقرة: يعرضون عليها تعني يدخلونها / قسم أدلة من القرآن.

(أنجب) فها مات على لله كل عندهم. لذا فقد تأثر الرسول بعمق عندما نعت بالأبتر، فجاءت هذه الآيات بعد الكوثر لتشد من أزره وتواسيه قائلة له: إن الإنجاب بمشيئة الله بمشيئة الخالق، وليست بيد المخلوق. والآيات تقول إنه إن كان الانجاب بمشيئة الله فيجب على المؤمن (والمخاطب هنا الرسول) الصبر على مشيئة الله.

ومشيئة الله هنا تعني أن كل شيء بمشيئته سبحانه، لكن لا تعني أنه سبحانه يتدخل فعلياً فيؤتي هذا الذرية ويمنعها عن الآخر، ولكن تعني أن من خلق الجينات هو الله، وهي المسئولة عن الإنجاب، لذا فالإنجاب بمشيئة الله جل وعلا. ولهذا فتطور العلم وتمكنه من معالجة الكثير من حالات العقم يدخل أيضاً تحت مشيئة الله بطريقة غير مباشرة.

# الله جل وعلا لا يخاطب أحداً من الناس مباشرة

وَمَا كَانَ لِيَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْياً أَوْ مِن وَرَاء حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ(٥١).

وكل الرسل تلقوا الوحي بطريقة من الطرق التالية: وحياً، وهو أن يحفر الوحي مباشرة في ذاكرة الرسول، كما حدث مع محمد عليه الصلاة والسلام. أو أن يسمع الرسول كلاماً ويعقله كما حدث لموسى، ولكن المتكلم ليس الله جل وعلا مباشرة. أو أن يلتقي الرسول من الملائكة بالرسول من البشر فيبلغه الرسالة، ومن ذلك ما حدث لإبراهيم وضيفه الذين ذهبوا والتقوا لوطاً وأمروه بالخروج من القرية. والرسول محمد قد تلقى القرآن وحياً في ذاكرته مباشرة، كما أنه رأى الملك مرتين، وفي اعتقادي أن إحدى المرات كانت لتعليم الرسول الصلاة. أي أن الملك خاطب الرسول في تلك المرة ولم يخاطبه بعدها أو يراه أبداً.

# الرسول لم يكن لديه أي معرفة سابقة بالديانات قبل البعثة

وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيَهَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُوراً تَّهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاء مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ شُسْتَقِيمٍ (٥٢) صِرَاطِ اللهِّ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ أَلَا إِلَى اللهِ تَصِيرُ الأُمُورُ (٥٣).

الروح تأتي بعدة معانٍ في القرآن، منها: الوحي المنزل على الرسل، لأنه غير مشاهد ولا محسوس، وهو معنى الروح في هذه الآية. وقد ذكر في سورة غافر: رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو



الْعَرْشِ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ لِيُنذِرَ يَوْمَ التَّلَاقِ(١٥) وفي سورة النحل: يُنزَّلُ المُلاَئِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُواْ أَنَّهُ لاَ إِلَـــةَ إِلاَّ أَنَا فَاتَّقُونِ(٢).

و (الآية: ٥٦) تنفي أن يكون الرسول على علم مسبق أنه سيكون رسولاً لله، أو ظهر عليه ما يدل على أنه سيكون رسولاً. كما تنفي الآية أي معرفة مسبقة للرسول بأي ديانة قبل البعثة. وهذا ينفي نفياً قاطعاً كل القصص التي تمتلئ بها كتاب التراث التي تتحدث عن علامات النبوة والصفات التي تدل على أنه نبي، أو أنه اجتمع برجال دين يهود ومسيحيين، أو أنه كان يتعبد أو يتحنث قبل البعثة، وغيرها الكثير.

(الآيتان:٥٢ - ٥٣) تؤكد أن محمداً يهدي لصراط الله المستقيم، بها يتلوه على الناس من وحي (القرآن).

#### (۷۹) بنی اسرائیل

سورة تسمى في غالبية المصاحف الحالية باسم «الإسراء» وهذا ليس اسمها الأول والذي سميت به في البداية. والدليل أنها في التفاسير الأقدم تسمى ((بني إسرائيل)) كما في التفسير المنسوب لابن عباس، وفي تفسير سفيان الثوري، وغيرهما. بل إن تفسير الطبري الذي يسمي السورة "الإسراء" عندما يتحدث عن تفسير آياتها وينقل أقوال من سبقه، نجد أنهم يسمونها بني إسرائيل. وهذا مثال على ذلك من تفسير الآية (٢٤)، حيث يقول: "حدثنا ابن حيد، قال: ثنا الحسين، عن يزيد، عن عكرمة، قال: في سورة بسرائيل إسرائيل إمَّا يَبْلُغانَ عِنْدَكَ الكِبَرُ أَحَدُهُما أو كِلاهُما..." انتهى

ومن الواضح أن تسميتها تغيرت من بني إسرائيل إلى الإسراء بعد أن انتشرت خوافة الإسراء والمعراج بين الناس بعد عصر عبد الملك ابن مروان. وإلا فالسورة اسمها بني إسرائيل لأنها تبدأ بمخاطبتهم، وتعود في آخرها لمخاطبتهم. ولا شأن للآية الأولى بالرسول محمد عليه الصلاة والسلام، لكن المفسرين اقتطعوها من سياق الآيات ونسبوها لرسول الإسلام واختلقوا لها قصة خيالية يستحيل وقوعها على أرض الواقع تظهر الرسول وقد سافر في ساعات قليلة إلى إيليا الفلسطينية ومنها صعد في الفضاء وقابل رسلاً سابقين وتحدث معهم برغم أنهم ماتوا منذ آلاف السنين، قبل أن يتجاوز كل الكون القائم ويصل إلى عالم الله جل



وعلا ويلتقي به (تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً)'.

ونعود لسورة بني إسرائيل التي تتحدث آياتها الثماني الأولى عن موسى وجوانب من تاريخ بني إسرائيل:

سبحان الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ المُسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى المُسْجِدِ الأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ(١) وَآتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَجَعَلْنَاهُ هُدَّى لِّبَنِي إِسْرَائِيلَ أَلاَّ تَتَّخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلاً(٢) ....

والآية الأولى تقول بأن موسى كان في المسجد الحرام، وليس هناك على الأرض مسجد حرام سوى الذي بمكة. ومجيئ موسى وأي رسول أو مؤمن في جزيرة العرب لمكة متوقع، لأداء الحج والعمرة وزيارة بيت الله الحرام الذي قام إبراهيم – الجد الأعلى لموسى – بإعادة بنائه بعد أن وجده متهدماً. وقد خرج موسى من المسجد الحرام ليلاً، وكان متجهاً إلى مسجد بعيد، وصفته الآية بأنه «المسجد الأقصى» بالتعريف، لأنه معروف لموسى والذي كان في طريقه إليه، ويقع في مكان قصي عن المسجد الحرام. ولابد أن ذلك المسجد يقع في المكان الذي قدم منه موسى. ومتى عرفنا من أين قدم موسى لمكة، فسنعرف أين يقع ذلك المسجد.

ولعل استعراض بعض آيات سورة القصص التي تتحدث عن حياة موسى قبل أن يبعث لفرعون، ولو بشكل مختصر وسريع، سيلقي الضوء على المكان. والبداية مع هرب موسى من مصر لقتله أحد المصريين: فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفاً يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجَّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ (٢١) القصص.

ووصل إلى بئر مشهورة في ذلك العصر اسمها بئر مدين يردها الرعاة، لا تبعد كثيراً عن مصر فرعون، لأنه وصلها بعد ساعات من خروجه من قرية مصر: وَلَمَّا تَوَجَّهَ تِلْقَاء مَدْيَنَ قَالَ عَسَى رَبِّي أَن يَهْدِيَنِي سَوَاء السَّبِيلِ(٢٢) القصص.

وقد أعان فتاتين لسقيا ماشيتهما، فأعجبت به إحداهما وطلبت من والدها العجوز أن يستأجره كراع وأجير، وبالفعل عرض عليه والد الفتاتين أن يزوجه إحدى بناته مقابل

مناك موضوع مستقل تحت عنوان: الإسراء والمعراج في قسم أدلة ومواضيع من القرآن فصل الحديث فيه عن هذه الحرافة.
 ٢ وَإِذْ بَوَّ أَنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْلِ أَن لَا تُشْرِكُ في صَنينًا وَطَهْرَ بَيْنِيَ لِلطَّانِفِينَ وَالْفَانِدِينَ وَالْوَّرَ عَلَى السُّجُودِ (٢٦) الحج.



العمل لديه: قَالَ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَنكِحَكَ إِحْدَى ابْنَتَيَّ هَاتَيْنِ عَلَى أَن تَأْجُرَنِي ثَمَانِيَ حِجَجٍ فَإِنْ أَكْمَتُ عَشْراً فَمِنْ عِندِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَّ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِي إِن شَاء اللهُ مِنَ الصَّالِحِينَ (٢٧) قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيَّمَا الْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدُوانَ عَلَيَّ وَاللهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ (٢٨) القصص.

ويكون موطن موسى الذي قدم منه لمكة هو المكان الذي يعيش فيه الشيخ الذي عمل عنده موسى لثهاني أو عشر سنوات كأجير وتزوج ابنته، وهذا المكان يقع بالقرب من بئر مدين. وليس لموسى موطن غيره أبداً منذ غادر مصر هارباً.

وشيخ مدين مثل موسى رجل موحد مؤمن بالله، وهذا واضح من حديثها في الآيتين السابقتين: (٢٧-٢٨) من سورة القصص، وبالتالي فلابد أن الشيخ كان يصلي في مكان إقامته، وأي مكان تؤدى فيه الصلاة فهو مسجد (أي مكان للسجود) سواء أحيط بسور أو كان مكاناً مكشوفاً اعتادوا إقامة الصلاة فيه. ويكون هو مسجداً بعيداً قصياً عن المسجد الحرام ويقع في مكان ما من بادية جنوب غرب جزيرة العرب وليس بعيداً عن قرية مصر. وكان موسى قد تزوج بالفتاة المعجبة بعد انقضاء المدة التي اشترطها الشيخ على موسى للعمل كأجير لتكون صداقاً لابنته. وبها أنه مسلم، فأول شيء فعله بعد زواجه وانتهاء عقد عمله، هو التوجه بمعية زوجته لمكة، للحج أو العمرة وزيارة البيت والتعبد هناك وطلب المغفرة نما حدث له في مراهقته وقتله المصري وشكر الله على توفيقه له بالعمل عند هذا الشيخ الذي زوجه بنته، وأصبح كابنه وعوضه عن فقد عائلته التي تركها في مصر: فَلَيَّ الشيخ الذي زوجه بنته، وأصبح كابنه وعوضه عن فقد عائلته التي تركها في مصر: فَلَيَّ الشيخ الذي زوجه بنته، وأسبح كابنه وعوضه عن فقد عائلته التي تركها في مصر: فَلَيَّ الشيخ الذي وجه بنته، وأسبح كابنه وعوضه عن فقد عائلته التي تركها في مصر: فَلَيَّ الشيخ الذي وجه بنته، وأسبح كابنه وعوضه عن فقد عائلته التي تركها في مصر: فَلَيَّ الشيخ الذي وجه بنته، وأسبح كابنه وعوضه عن فقد عائلته التي تركها في مصر: فَلَيَّ الشيخ الذي وجه بنته، وأسبح كابنه وعوضه عن الملوب يُلَيِّ أَنَا اللهُ رَبُّ الْعَالَيْنَ (٢٠٠) لَعَلَيْ أَنَا اللهُ رَبُّ الْعَالَيْنَ (٢٠٠) القصور...

وأسلوب القرآن لا يقص الحدث بتفاصيله ولكن يذكر بعض الحدث ثم ينتقل لبعضه تاركاً ما بينهما لأن بإمكان القارئ أن يتخيل ما حدث. والآيتان تقولان بأن موسى قضى الأجل (مدة الاتفاق الذي أبرمه مع الشيخ للعمل عنده كأجير) ولا تذكر أن موسى نزوج لكننا نفهم هذا من قوله: " فَلَمَا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ". ونستطيع أن نكمل



الصورة كما يلي: بعد أن تزوج موسى ابنة الشيخ توجه الزوجان لمكة، وقضيا بضعة أيام هناك. ثم وفي مساء أحد الأيام سرى موسى وزوجه من مكة بقصد العودة لبلدهما (المكان الذي يعيش فيه شيخ مدين) ويبدو أن موسى قد ضل الاتجاه فلما جن عليه الليل توقف وقرر المبيت. وما أن استقر به المكان حتى رأى ناراً عن بعد، فتوجه للنار، تاركاً امرأته، وهو يقول: "لَعَلِي آتِيكُم مِّنْهَا بِخَبِرٍ" عن الوجهة الصحيحة للطريق. أو يأتي بجذوة ليشعل منها ناراً له ولزوجته يتسامران عليها وينامان حولها كعادة الناس التي ما زالت سارية في صحاري جزيرة العرب.

فقوله تعالى: "سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى" تعني أن عبد الله (موسى) خرج من مكة سارياً (مرتحلاً بداية الليل) قاصداً الطريق المؤدية لبلاده حيث مسجد شيخ مدين. ولا تعني أنه سار في الليل من مكة ووصل المسجد الأقصى (البعيد) في نفس تلك الليلة. لأنه لو كان وصل للمسجد لما رأى من آيات ربه ولما حدث التكليم.

وهذه النقطة هي التي أصبحت ضبابية بسبب اختلاق المفسرين لخرافة الإسراء، وتحريفهم معنى الآية لتبدو وكأنها تتحدث عما يقولون، ولم يعد الناس يفهمون الآية كها تقول هي. وما يؤكد ما ذهبنا له أن الآية تقول: "سبحان اللّذي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ المُسْجِدِ الْحُتَرَامِ لِللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

والمسجد الذي بارك الله حوله هو المسجد الحرام، لأنه يقع في مكة القرية المباركة الحرام، وليس على الأرض أرض بارك الله فيها (حولها) سوى مكة. لكن صياغة العبارة القرآنية استغلها المفسرون ليقولوا إن المقصود بالأرض التي بارك الله حولها هي المسجد القصي الذي كان موسى ينوي التوجه إليه. بينها الآية لو أعدنا صياغتها كها اعتدنا، لقلنا: "سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام الذي باركنا حوله إلى المسجد الأقصى".

وهذا التقديم والتأخير يرد في القرآن كثيراً، ومن ذلك: ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ(٣٠) المؤمنون.

فالآية تقول: "ادفع السيئة بالتي هي أحسن".



فموسى خرج سارياً في الليل من المسجد الحرام الذي باركه الله قاصداً المسجد الأقصى البعيد. وخروجه في المساء – على غير المعتاد للمسافر – جعله يضل الطريق. ويتوقف في وادي طوى، ليحدث له التكليم حيث رأى بعضاً من آيات ربه. فقد رأى عصاه تتحول إلى حية تسعى، ورأى يده تخرج بيضاء من جيبه ورأى آيات أخرى رآها فرعون، وعددها تسع آيات كما تقول سورة بنى إسرائيل نفسها في الآية (١٠١) القادمة.

والآية الأولى التي بين أيدينا تقول بأن عبد الله (موسى) خرج من المسجد الحرام وتعني مكة التي فيها المسجد الحرام، قاصداً "المسجد الأقصى" وتعني المكان الذي يقع فيه ذلك المسجد. بدل أن تقول من مكة لمكان قريب من بئر مدين. فذكرت المسجدين بدل المكانين. ولو افترضنا أن الذي أسري به هو الرسول محمد، فها هي الآيات التي رآها في مسراه والتي لابد أن تكون لإقناع الناس برسالته، وليست آيات ليقتنع بها هو أنه رسول، لأنه مقتنع بذلك منذ سنوات قبل نزول هذه السورة ومنذ بعث وليس عنده شك في هذا. كها أنه لم يسبق أبداً أن أعطي رسول آيات من الله لكي يتأكد هو أنه رسول، فالآيات تعطى الرسول ليريها الناس كحجة عليهم وإثبات لرسالته.

ولو كان الرسول محمد أسري به فها الذي عاد به من آيات وأظهرها لقريش؟

كتب التراث تقول إنه لم يظهر أي آية سوى حادثة تذكرها تلك الكتب على استحياء لأنها لم تحدث وهي أنه أبلغ قريشاً عن عير قادمة ووصف لهم المكان الذي كانت تسير فيه في تلك الليلة ووصلت مكة في الوقت الذي حدده لوصولها. وهي قصة حتى مختلقو قصص كتب التراث لم يستوعبوها ولم تصل عندهم لدرجة القبول.

والقرآن يؤكد أن رسول الله لم يؤت آيات مطلقاً في سور كثيرة منها سورة بني إسرائيل نفسها والتي تقول: وقَالُواْ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأَرْضِ يَنبُوعاً (٩٠) أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن نَجْيلٍ وَعِنبَ فَتُفَجِّر الأَنْهَارَ خِلالهَا تَفْجِيراً (٩١) أَوْ تُسُقِطَ السَّمَاء كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفاً أَوْ تَنْقِطَ السَّمَاء كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفاً أَوْ تَأْتِي بِاللهَ وَاللَّارِّيكَةِ قَبِيلاً (٩٢) أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِّن زُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَى فِي السَّمَاء وَلَن نُؤْمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّى تُنزَّلَ عَلَيْنَا كِتَاباً نَقُرُوهُ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إَلاَ بَشَراً السَّمَاء وَلَن نُؤْمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّى تُنزَّلَ عَلَيْنَا كِتَاباً نَقُرُوهُ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إَلاَ بَشَراً وَسُولاً (٩٣).

١ - لمزيد من الآيات التي تؤكد أن الرسول لم يعط آية واحدة، انظر فقرة: الرسول لم يعط آيات حسية / قسم أدلة من القرآن.



فقريش سبق وقالت للرسول إنهم يريدون منه أن يظهر آية ومن ذلك أن يرقى للسهاء، وأن يحضر معه كتاباً مكتوباً كإثبات لرقيه. لذا فالرسول لو كان هو من أسري به وعرج للسهاء - كها تقول خرافات المفسرين - فقد سبق ذلك طلب من قريش بإحضار كتاب من السهاء والرسول لم يحضر شيئاً لأنه لم يرق للسهاء ولم ير فلسطين. والإسراء مجرد جزء من الرحلة لا ترقى أهميته لما أسموه بالمعراج الذي لم يذكره القرآن ابداً. ولو كان الرسول قد صعد للسهاء كها يزعم المفسرون، فلابد أن يكون الحديث عنه تحت عنوان: الإسراء والرقي - كها أطلقت عليه الآيات - وليس الإسراء والمعراج كها سهاه المفسرون. ولتحدث القرآن عن الرقى، وما شاهد الرسول في رُقِيَّه.

وبناءً على ما تقدم فموسى خرج من مكة مساءً بنية أن يبيت قرب الطريق العامة التي سيتوجه معها لبلاده، ولكن الليل أدركه وتبين له أنه قد ضل الطريق فتوقف وقرر المبيت. عندما رأى النار وحدث التكليم. والآية الأولى من سورة بني إسرائيل تتحدث عن هذا المسير والتوقف والتكليم ورؤية موسى لآيات من الله أهمها تلك القوة التي تحول العصا إلى حية تسعى وتغير لون البد إلى البياض.

وتواصل السورة الحديث عن بني إسرائيل بنفس الأسلوب، دون ذكر لبعض الأحداث التي يمكن للقارئ تصورها:

سبحان الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ المُسْجِدِ الْحُرَامِ إِلَى المُسْجِدِ الأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ (١) وَآتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَجَعَلْنَاهُ هُدَى لَبَنِي إِسْرَائِيلَ لَلْ يَتَخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلاً (٢) ذُرَّيَّةً مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُ كَانَ عَبْداً شَكُوراً (٣) وَقَضَيْنَا إِلَى اللَّ تَتَخِذُواْ مِن دُونِي وَكِيلاً (٢) ذُرَّيَّةً مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُ كَانَ عَبْداً شَكُوراً (٣) وَقَضَيْنَا إِلَى الْمَابِيلِ فِللهُمَا بَعَنْنَا عَلَيْكُمْ عِبَاداً لَنَا أُولِي بَأْسِ شَدِيدِ فَجَاسُواْ خِلالَ الدَّيَارِ وَكَانَ وَعْداً مَّفْعُولاً (٥) أُو المُعَنَّعَ الْكُمُ الْكُرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً (٦) إِنْ أَحْسَنتُم أَمْ وَكُولاً لَكُمُ الْكُرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً (٦) إِنْ أَحْسَنتُم أَحْسَنتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأَتُمْ فَلَهَا فَإِذَا جَاء وَعْدُ الآخِرَةِ لِيسُووُواْ وُجُوهَكُمْ وَإِنْ عُدَنَا وَلِيَتَبَرُّواْ مَا عَلَوْا تَشْبِراً (٧) عَسَى رَبُّكُمْ أَن يَرْحَكُمْ وَإِنْ عُدَنّا عَهِيمُ وَإِنْ عُدِيرًا (٨) عَسَى رَبُّكُمْ أَن يَرْحَكُمْ وَإِنْ عُدَنّا وَمِيرًا (٤) عُدْنَا وَجَعَلْنَا جَهَنَا جَهَنَا جَهَنَم لِلْكَافِرِينَ حَصِيراً (٨).

فالآيات تتحدث عن سير موسى وخروجه من مكة في الليل، ولا تتحدث عن توقفه ومن



ثم رؤية النار وتركه لأهله والذهاب للنار والتكليم والذهاب لفرعون والأحداث التي جرت بينهما وانتهت بهروب بني إسرائيل وموسى من مصر ليلا ولحاق فرعون بهم وغرقه، ثم تلقي موسى للتوراة وكتابتها. كل هذه الأحداث لم تذكرها السورة ولكن يمكن للقارئ معرفتها لأنها ذكرت في سور أخرى.

ومن الإسراء تقفز السورة للقول بأن التوراة هدى لبني إسرائيل، وتخبر أنهم من ذرية من حمل مع نوح، ثم تقفز الآيات (3-4) للحديث عها وقع لبني إسرائيل بعد موسى حيث تعرضوا لاجتياح من جيش أجنبي غزى بلادهم «مصر» وتسبب بشتاتهم. ثم التم شمل الكثير منهم وأصبح لهم قوة في مملكة داوود، وبعد زمن تعرضوا لاجتياح أجنبي آخر أدى لشتاتهم مرة ثانية، لم يلتم بعدها شملهم ابداً.

ولا تتحدث الآيات عما سيكون لبني إسرائيل بعد عصر الرسول أو عن الصراع الدائر بين يهود من كل لون وعرق غُرسوا في فلسطين بعد اغتصاب أرضها، لأنهم لا يمتون بصلة لبني إسرائيل الذين لم يعد لهم وجود.

والقرآن لا يتحدث أبداً عن أحداث مستقبلية، ستقع لا في عصر الرسول ولا بعد وفاته.

ثم تنهي السورة الحديث عن بني إسرائيل وتنتقل لمواضيع أخرى.

التأكيد على أن الدعوة لا تكون بغير القرآن

إِنَّ هَــٰذَا الْقُرُّآنَ بِهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِخَاتِ أَنَّ لَمُّمُ أَجْراً كَبِيراً(٩) وأَنَّ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَاباً أَلِيهاً(١٠).

والآيتان تعد المؤمنين وتتوعد الكافرين.

### الإنسان يستعجل النتائج

وَيَدْعُ الإِنسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءهُ بِالْحَيْرِ وَكَانَ الإِنسَانُ عَجُولاً (١١).

# من نعم الله

وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيَتَيْنِ فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُواْ فَضْلاً مِّن رَّبَّكُمْ وَلِتَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْجِسَابَ وَكُلِّ شَيْءٍ فَصَّلْنَاهُ تَفْصِيلاً(١٢).

أن جعل الليل مظلمًا (فمحونا آية الليل) لكي يرتاح الإنسان وينام، بينها جعل النهار منيراً



ليعمل وينتج. إضافة إلى أن تتابع الليل والنهار يمكن الإنسان من تعلم حساب الأوقات والسنين.

وتسرد السورة بعض الحقائق:

### الإنسان يصنع مصيره بنفسه

وَكُلَّ إِنسَانٍ أَلْزَمْنَاهُ طَآئِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كِتَاباً يَلْقَاهُ مَنشُوراً(١٣) افْرَأَ كَتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً (١٤) مَّنِ اهْتَدَى فَإِنَّهَا يَهْتَدي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّهَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى.

العرب كانت تتفاءل باتجاه طيران الطير أو تتشاءم قبل أي عمل أو سفر يريدون القيام به. والآيات تقول بأن كل إنسان معلق طائره في عنقه ويستطيع أن يوجهه لأي وجهة يريد. بمعنى أن الإنسان هو من يصنع طريقه بنفسه. وهو وصف يظهر أن آلية تسجل الأعمال ملتصقة بالنفس البشرية، لا تفارقها. ويوم القيامة سيتعرف على مصيره الذي رسمه هو بنفسه لنفسه. وعبرت عنه الآية وكأن هناك كتاباً كان الإنسان قد كتبه في الدنيا ويوم القيامة يحضر إليه ليقرأه وبناءً عليه يكون المصير الذي اختاره الإنسان بنفسه لنفسه دون تدخل أو تأثير من رب العالمين.

ولا يكتب للإنسان إلا ما يقوم به هو نفسه هو، وليس ما يقوم به غيره عنه. كما يفعل البعض من حج أو زكاة عن الغير، فهي لن تكتب لهم.

# كل أمة لم تصلها الرسالة لا تعذب

وَلاَ تَزِرُ وَاذِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً (١٥).

من عدل الله المطلق ألا يعذب من لم يرسل لهم رسولاً، ويقاس على هذا كل من لم يسمع برسالة. وفي هذا العصر كل من اطلع على القرآن فقد وصلته الرسالة، لأن رسالة الرسول (المتمئلة بالقرآن) موجهة لكل الناس.

# الزعماء والأغنياء يقودون المجتمع للفسق

وَإِذَا أَرَدْنَا أَن تُمْثِلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيراً(١٦). وهذه ظاهرة في كل المجتمعات، فالمال يوفر الترف، والترف يقود للموبقات والظلم



والطغيان والكبر (عند من لا يحكم دين الله). والطاغية صاحب المال، يعيث في الأرض فساداً، ويخرب المبادئ والقيم. لأن كثير من الفقراء تحت وطأة الحاجة سيتنازلون عن المبادئ والمعتقدات في سبيل ما يجود به الغني عليهم. وإذا فسق أهل المال والسلطة فسق المجتمع كله تبعاً واحتياجاً لهم.

# العديد من الأمم هلكت بعد نوح وهي كافرة

وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِنَ الْقُرُونِ مِن بَعْدِ نُوحٍ وَكَفَى بِرَبِّكَ بِذُنُوبٍ عِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيراً (١٧).

والحديث هنا عن أمم جنوب غرب جزيرة العرب التي ذكر القرآن بعضها، وهي التي جاءت بعدنوح.

# النجاح في الدنيا متيسر لمن يعمل له ولا علاقة له بالمعتقد

مَّن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاء لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلاهَا مَذْمُوماً مَّذْمُوراً (١٨) وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَى لَمَّا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشْكُوراً (١٩) كُلاَّ نُمِدُ هَؤُلاء وَهَؤُلاء مِنْ عَطَاء رَبَّكَ وَمَا كَانَ عَطَاء رَبِّكَ مَحْظُوراً (٢٠) انظر كَيْفَ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَلَلآخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلاً (٢١).

الآيات تؤكد ما ورد في الآية (٢٠) من سورة الشورى السابقة وغيرها، والتي تقول بأن الكسب في الدنيا لا يعني رضا الله ولكن يخضع لعدة عوامل متى توفرت زاد الكسب ولا علاقة لنجاح التجارة بالدين، لأن الدنيا مشاعة لكل الناس.

# تأكيد تشريعات سابقة وفرض تشريعات جديدة

لاَّ تَجْعَل مَعَ اللهِ إِلَـها آخَرَ فَتَقْعُدَ مَذْمُوماً خَذُولا(٢٢) وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلاَ تَقُل لَّمُّا أَفَّ وَلاَ تَنْهُرْ هُمَا وَقُل لَّمُّ إِخْسَاناً إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَّا فَلاَ تَقُل لَّمُ أَفُ وَلاَ تَنْهُرْ هُمَا وَقُل لَمَّ إِنْ الْمُحْهُمُ اللَّهُ وَلَا تَنْهُرُهُمَا عَلَا رَبِّيَانِي صَغِيرِ الْاَكْمُ إِن تَكُونُواْ صَالِحِينَ فَإِنَّهُ كَانَ لِلأَوَّالِينَ غَفُوراً (٢٥) وَاخْفِض لَمُ إِن تَكُونُواْ صَالِحِينَ فَإِنَّهُ كَانَ لِلأَوَّالِينَ غَفُوراً (٢٥) وَاللَّهُ يَلِكُ وَاللَّهُ يَالُولُهُ إِنْ اللَّهُ يَا لَكُونُوا إِنْ اللَّهُ يَلِكُ وَلاَ تَبْدُيراً (٢٦) إِنَّ الْمُنْفِيقِ وَلاَ تَبْعُوانَ وَلاَ تَبْدُولَا مَنْ اللَّهُ عَلْمَا اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ عَلْمُ لَا يَقُولُوا مَعْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلاَ تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ وَلاَ تَبْسُطْهَا كُلُّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَلُ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلُّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدُ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلُّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدُ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَ الْبَسْطِ فَتَقْعُدُ اللَّهُ وَلا مَيْسُوراً (٢٨) وَلاَ تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ



مَلُوماً عَشُوراً (٣٧) إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ الرَّزْقَ لَين يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِيراً بَصِيراً (٣٠) وَلاَ تَقْتُلُواْ الْوَلْمَ كَانَ خِطْءاً كَبِيراً (٣١) وَلاَ تَقْرَبُواْ الزِّنَى إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وِمَلاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمُ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْءاً كَبِيراً (٣١) وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالحَقِّ وَمَن تَقْرَبُواْ الزِّنَى إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاء سَبِيلاً (٣٢) وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالحَقْ وَمَن مَنْ وَلاَ يَشْرِف فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُوراً (٣٣) وَلاَ تَقْرَبُواْ مَالَ الْمَيْمِ إِلاَ إِنَا لِيَقِيهُ مَلُوماً فَالاَرْصَ وَلاَ تَقْدُ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً (٣٥) وَلاَ تَقْنُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولِئِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً (٣٥) وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسُؤُولاً (٣٦) وَلاَ تَقْشُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسُؤُولاً (٣٦) وَلاَ تَقْشُ فِي الأَرْضِ مَرَحاً إِنِّكَ لَن تَغْرِقَ الأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ الْجِبَالَ طُولاً (٣٧) كُلُّ وَلِكَ كَانَ سَيَتُهُ عِنْدَ وَالْمَامُ وَلاَ تَعْمَدُ وَلاَ تَجْعَلْ مَعَ اللهِ إِلْمَا آخَرَ فَتُلْقَى وَلاَ تَجْمَلُ مَعَ اللهِ إِلْمَا آخَرَ فَتُلْقَى فِي جَهَنَمُ مَلُوماً مَذْحُوراً (٣٩).

بعض هذه التشريعات فرض لأول مرة وبعضها تأكيد لما سبق وفرض، كما يلي:

- البعد عن الشرك وعبادة الله وحده (العبادة تعني اتباع تشريعات المشرع، وكل من تبع
  مشرعاً غير الله فيدخل في دائرة عبادة غير الله). والمقصود هنا تلك الفتاوى والأحكام
  التي تصدر من البشر وتنسب لدين الله مع أنه لا ذكر لها في كتاب الله. والمفروض أن
  يشرعها الناس كأمور دنيوية ولا علاقة لها بدين الله.
- الإحسان إلى الوالدين (تعاملاً معنوياً ومادياً) بغض النظر عن دينهما. (لأن الحديث موجه للمسلمين في مكة وليس من المستغرب أن يكون هناك مسلم أبواه أو أحدهما كافراً).

والآية (٢٨) تقول: وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ الْبَيْغَاء رَحْمَةٍ مَّن رَّبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُل لَمُّمْ قَوْلاً مَّيْسُوراً.

الإنفاق في المجالات التالية: لذوي القربى: هدايا، إعانات للمحتاج...الخ. والمسكين، وابن السبيل (ويدخل فيه الآن الوافد). والآية تورد ذوي القربى والمساكين وعابري السبيل لتقول بأن سد حاجة المحتاج واجب للمسلم أو لغير المسلم، لمن نعرف ومن لا نعرف على حد سواء. سواء كان من الأقارب أو ممن نعرف من المساكين من أهل البلد أو من عابري السبيل الذين لا نعرفهم ولا ندري من أين جاؤا أو إلى أين يذهبون وإلى أي معتقد أو شعب ينتمون.



تحريم التبذير، فالمبذر أخ للشيطان، أي شبيه له، والشيطان كافر، ويكون المبذر كافراً
 أ.ف.أ.

والتبذير هو صرف المال في أي مجال بكميات كبيرة للزهو والتفاخر والتباهي حتى لو كان في الأصل حلالاً، مثل شراء السيارات الفارهة، والمجوهرات الغالية الثمن والملابس والبيوت ...الخ.

- تحريم البخل والإسراف أيضاً. والبخل هو الحرص على حفظ المال ولو على حساب
   التقتير على الصرف للضروريات. والإسراف إضاعة المال فيها لا ينفع وليس ضرورة.
- وقتل الأولاد خشية إملاق، لئلا يضطرهم الفقر للسؤال، المهين الذي لا تقبله قريش.
   فكان فقيرهم على ما يبدو يقتل أطفاله خوفاً من أن يقعوا في ذاك العيب.
  - والآيات تحرم الزنا وكل ما يؤدي إليه أو يشجع عليه أو يسهله أو يجبب به .
- والآيات تقول بأن النفس البشرية مصانة ويحرم قتلها بغض النظر عن المعتقد.
   والاستثناء الوحيد « إلا بالحق» هو حربه للإسلام وأهله، فهي الحالة الوحيدة التي تحل فيها قتل النفس. ولا تتحدث الآية عن قتل القاتل لأن هذا أسماه القرآن قصاصاً وله تشريع خاص به في سورة البقرة المدنية".
  - وتحرم الآيات أكل مال اليتيم والعبث به وعدم الحرص على تنميته وحفظه.
- ومن الأعمال الصالحة الوفاء بالعهد والمواعيد للفرد والجماعة (وهذا مفقود تماماً في حياة المسلمين اليوم).
- والبعد عن الغش التجاري الذي عبرت عنه الآية هنا بالوفاء بالكيل، ولكنه يشمل
   كل ما يمكن اعتباره غش وتدليس للمستهلك حتى الإعلانات التجارية التي لا تقول
   الحقيقة أو تخفيها.
  - والشهادة بالظن من الكبائر، ومثلها سوء النية بلا دليل.
- البعد عن أي مظهر مهما صغر من مظاهر الكبر والخيلاء (والمجتمع المسلم اليوم في بلادنا يقوم على الخيلاء ويستسهله في المآكل والملبس والثياب والكلام والتصرف وكل الجوانب الحياتية الأخرى، برغم أنه وحده كاف لدخول النار).



١ الرجوع لفقرات الزنا والفواحش / قسم تشريعات من القرآن.

٢ انظر فقرة: قتل النفس / قسم تشريعات من القرآن.

وكل ما تقدم حكمه واحد لأنه بدأ بقوله تعالى: لاَّ تَخْعُل مَعَ اللهِّ إِلَىهاَ آخَرَ فَتَفْعُدَ مَذْمُوماً تَخْذُولاً(٢٢) وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً..... ثم تواصل السورة سرد الكبائر.

فمن يجعل مع الله إله آخر سيقعد مذموماً مدحوراً، ومثله من لا يحسن لوالديه، ومن يقرب الزنا ويظهر الكبر والخيلاء أو يأكل ما اليتيم أو يضيعه بإهمال... الخ

وما يؤكد أن الحكم واحد هو أن السورة بعد سرد هذه الكبائر قالت: كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيَّتُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهاً(٣٨) ذَلِكَ عِمَّا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ وَلاَ تَجْعَلْ مَعَ اللهِّ إِلْمَا آخَرَ فَتُلْقَى فِي جَهَنَّمَ مَلُوماً مَّدْحُوراً(٣٩).

وكل ما هو سيء ومكروه عند الله لن يدخل من صدر منه الجنة وسيقعد في جهنم ملوماً مدحوراً، مثله مثل من جعل مع الله إلهاً آخر.

# لا يمكن أن يكون هناك أكثر من إله

(الآيات: ١٠ - ٥٣) تتوجه لقريش لتفنيد مزاعمهم عن الله والرسول: أَفَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُم بِالْبَيِنَ وَاتَّخَذَ مِنَ اللهُ وَالرَسُول: أَفَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُم بِالْبَيِنَ وَاتَّخَذَ مِنَ اللَّائِكَةِ إِنَاناً إِنَّكُمْ لَتَقُولُونَ قَوْلاً عَظِيهاً (٤٠) وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَـذَا الْقُرْآنِ لِينَّدُّكُووْ وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاَّ نُفُوراً (١٤) قُل لَوْ كَانَ مَعَهُ آلِهَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لاَبْتَغُواْ إِلَى ذِي الْعَرْشِ سَبِيلاً (٤٢) سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوّاً كَبِيراً (٤٣) تُسَبِّحُ لَهُ السَّهاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْء إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاَ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً (٤٤).

وهو نفس الموضوع الذي تحدثت عنه سورة الأنبياء في الآيات (٢١-٢٩).

فقريش تظن أن الملائكة بنات الله، ولو كن بناته فلابد أن يكن من جنسه سبحانه (أي آلهة) ولو كان هناك آلهة مع الله لاختلفوا وفسد الكون.

# من يتمسك بالموروث لا يمكن أن يصغي لما يخالفه

وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُراآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَيَيْنَ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ حِجَاباً مَّسْتُوراً(٤٥) وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَائِهِمْ وَقُراً وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي الْقُرْآنِ وَحْدَهُ وَلَّوْاْ عَلَى أَذْبَارِهِمْ نُفُوراً(٢٦).



قريش تعبد حجارة صنعوها بأيديهم ودعوة الرسول تدعوهم لعبادة الخالق الذي يعرفون، لكن قريش تمسكت بعبادة الأصنام لأنها موروث الأمة وشخصيتها، ورفضت الحق برغم وضوحه لأنه مخالف للموروث. وكل أتباع موروث يتصرفون بمثل ما تصرفت به قريش حيال دعوة الإسلام. ولا شأن لهذا بصحة الدعوة المخالفة، لأن أتباع الموروث لن يستمعوا أو يصغوا لأي قول يخالف موروثهم، وسيحكم عليه مسبقاً بأنه باطل.

والآية تصور موقف قريش الرافض للاستماع وكأن بينهم وبين الرسول ساتراً يمنعهم من رؤيته والاستماع إليه. وفوق هذا كأن على قلوبهم أكنة تحول بينها وبين التفكير بالحق لو استمعت إليه، وفي آذانهم صمم يمنعهم من سماع ما يقول.

ورجال قريش بعدما يستمعون للقرآن لا يسمعونه كها هو ولكن يسمعونه كها يريدونه أن يكون. وما يريدونه أن يكون هو أنه جاء للقضاء على موروثهم، والسخرية من تقاليد آبائهم: نَّحْنُ أَغْلَمُ بِهَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجْوَى إِذْ يَقُولُ الظَّالُونَ آبَائهم: نَجْوَى إِلَّا رَجُلاً مَسْحُوراً (٤٧) انظر كَيْفَ صَرَبُواْ لَكَ الأَمْنَالَ فَضَلُّواْ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلاً (٤٨) وَقَالُواْ أَئِذَا كُنَّا عِظَاماً وَرُفَاتاً أَإِنَّا لَمْعُوثُونَ خَلْقاً جَدِيداً (٤٩) قُل كُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيداً (٥٠) أَوْ خَلْقاً مِمَّا يَكُمرُ فِي صُدُورِكُمْ فَسَيقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَنْ يُعْفِونَ الْمِثْمُ إِلاَّ قَلِيلاً (٢٥).

ولكي يبرروا موقفهم الرافض كانوا يتهمون محمداً بأنه مسحور أو كاذب يزعم ما لا يعقل. الآية (٥١) تصور قريشاً وهم يسألون الرسول عمن سيبعثهم ويعيدهم للحياة، فتجيبهم الآية أن من سيحييهم هو من فطر خلقهم في البداية. وهي حقيقة مقنعة وبسيطة وواضحة، لكن رجال قريش لا يبحثون عن الحقيقة. فينغضون رؤوسهم بحركة استفزازية متسائلين: متى هو؟

### أول شجار بين فريقين من المسلمين

(الآيتان:٥٣-٥٥) وَقُل لِّعِبَادِي يَقُولُواْ الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلإِنْسَانِ عَدُوّاً مُّبِيناً(٥٣) رَّبُكُمْ أَعْلَمُ بِكُمْ إِن يَشَأَ يَرْحُمُكُمْ أَوْ إِن يَشَأْ بُعَذَّبْكُمْ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلاً(٥٤).



أول مرة يتوجه فيها القرآن لمسلمي مكة طالباً منهم أن يبتعدوا عن المشاحنات والخلاف. وهذه السورة لم يذكر فيها من هما الفريقان من المسلمين اللذين حدث بينها الخلاف، لكننا سنتعرف عليها فيها بعد. وهنا أود أن أسترعي انتباه القراء إلى أن هذا الخلاف الذي نشب بين طائفتين من المسلمين سيستمر طوال ما بقي من مراحل الدعوة في مكة، وسينتقل مع المسلمين للمدينة بعد هجرتهم وسيبقى إلى ما بعد وفاة رسول الله. وسيكون من أهم أسباب ما حدث في بدر وهزيمة المسلمين في أحد وفي تقويض الإسلام بعد الرسول و تحكين قريش من حكم دولة المسلمين بعد عصر الرسول.

والآية (٥٤) تؤكد أن الرسول ليس وكيلاً على أحد ولا يسأل عن هداية الناس، وهذه الحقيقة يجب أن يعيها ويطبقها الداعون إلى دين الله. فليس عليهم إقناع الناس بالدخول في الإسلام، ولكن عليهم إسماعهم الحق فقط.

### التفاضل بين الرسل

وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِمَن فِي السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّنَ عَلَى بَعْضٍ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورا(٥٥).

التفضيل بين النبيين بها أعطوا وليس بمكانتهم عند الله، كها يظن البعض. فداوود مثلاً أوتي زبوراً، وهو العلم والحكمة \.

والآية قد تشير لوجود مخلوقات حية في الكون: «وربك أعلم بمن في السهاوات والأرض». ومن تستخدم للمخلوق الحسي العاقل كالإنسان.

### دعوة عقلانية

قُلِ ادْعُواْ الَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِهِ فَلاَ يَمْلِكُونَ كَشْفَ الظُّرِّ عَنكُمْ وَلاَ تَحْوِيلاّ (٥٦).

لن تنفعكم أوثانكم.

# المؤمنون من يبتغون الوسيلة من ربهم

أُولَـئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَجِّمِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ تَحْذُوراً(٥٧).



١ انظر فقرة: الزبور / قسم مفردات من القرآن.

فإن كانت قريش تدعو الحجارة وتتوسل إليها طلباً للعون، فإن المسلم يتوسل لخالقه ليعينه ولينجيه من النار.

### البشر سينقرضون قبل نهاية الكون

(الآية:٥٨): وَإِن مَّن قَرْيَةٍ إِلاَّ نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ أَوْ مُعَذَّبُوهَا عَذَاباً شَدِيداً كَانَ ذَلِك في الْكِتَابِ مَسْطُوراً.

تأكيد على أن البشر سينقرضون قبل موعد نهاية الكون، وهذا ينفي ما يزعم المفسرون من علامات للساعة تسبق قيام القيامة. والعذاب يعني الهلاك بكارثة طبيعية كالغرق أو الزلازل أو البراكين أو الرياح والأعاصير وغيرها، وحتى لو لم يهلك الناس بالكوارث فسينقرض الجنس البشري وكل الحياة على الأرض، بل وكوكب الأرض بكامله قبل نهاية الكون.

# الرسول لم يعط أي آية

وَمَا مَنَعَنَا أَن نُّرْسِلَ بِالآيَاتِ إِلاَّ أَن كَذَّبَ بِهَا الأَوَّلُونَ وَآتَيْنَا فَمُودَ النَّاقَةَ مُبْصِرَةً فَظَلَمُواْ بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِالآيَاتِ إِلاَّ تَخْوِيفاً(٩٥).

تأكيد قاطع أن الرسول لم يؤت آية، وهو ما يكذب كل ما نسبته كتب التراث للرسول من آيات وخوارق.

### رؤيا للرسول

وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِالنَّاسِ وَمَا جَعَلْنَا الرُّوْيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلاَّ فِتْنَةً لِّلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ المُلْعُونَةَ فِي القُرْآنِ وَنُخَوِّفُهُمْ فَهَا يَزِيدُهُمْمْ إِلاَّ طُغْيَاناً كَبِيراً (٦٠).

لقد رأى الرسول حلماً في المنام، ويبدو أنه أخبر به كعادة الناس في وقته، فأزعج هذا الحلم قريشاً كونهم يؤمنون بتحقق الأحلام.

### فها هي هذه الرؤيا؟

لا يرد ذكر للرؤيا التي رآها الرسول في القرآن إلا في سورة الفتح المدنية، التي نزلت بعد أن دخل الرسول والمسلمون مكة فاتحين، وأعلنت قريش استسلامها: لَقَدْ صَدَقَ اللهُّ رَسُولَهُ الرُّؤيًا بالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ المُسْجِدَ الْجُرَامَ إِن شَاء اللهُ آمِنِينَ مُحُلِّقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَمُقَصِّرينَ لاَ تَخَافُونَ



فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتْحاً قَرِيباً (٢٧) الفتح.

ويكون الرسول في مكة قد رأى أن المسلمين سيتغلبون على قريش وسيحكمون مكة، وهو ما أغاظ قريشاً لما قص رؤياه عليهم، لأنهم ممن يعتقدون بالأحلام. وإن كان هذا ما رآه الرسول فلا يعني أنها من الله، كها تقول كتب التراث، أو أن رؤى الرسل تتحقق. ولا تزيد عن كونها حلماً يصور مشاعر الرسول كبشر ولا علاقة لها بنبوءات ستتحقق. لأن القرآن لا يتحدث عن أحداث قادمة أبداً ولا نبوءات، ولأنها لو كانت نبوءة من الله لنزلت كوحي وقرآن بدل أن يراها الرسول في الأحلام.

# خلق آدم وموقف إبليس

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُواْ لَآدَمَ فَسَجَدُواْ إَلاَّ إِبْلِيسَ قَالَ أَأَسْجُدُ لِمَنْ خَلَفْتَ طِيناً (٦٦) قَالَ أَرَائِيَّكَ هَـذَا الَّذِي كَرَّمْتَ عَلَيَّ لَئِنْ أَخَرْتَنِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لاَّحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتَهُ إِلاَّ قَلِيلاً (٦٢) وَالسَتْفُوزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ قَالَ اذْهَبْ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَآؤُكُمْ جَزَاء مَّوْفُوراً (٦٣) وَاسْتَفُوزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي الأَمْوَالِ وَالأَوْلادِ وَعِلْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ وَلاَ وَكَفَى بِرَبِّكَ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلاَّ غُرُوراً (٦٤) إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ وَكَفَى بِرَبِّكَ وَكِيلاً (٦٥).

الآية (٦٤) كناية على أن إبليس سيفعل كل ما يستطيع، وإلا فليس له خيل ولا مشاة، وليس له القدرة لمشاركة أحد بهاله وولده.

### عود للدعوة العقلانية

رَّبُكُمُ الَّذِي يُزْجِي لَكُمُ الْفُلْكَ فِي الْبَحْرِ لِتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ إِنَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا (٦٦) وَإِذَا مَسَّكُمُ الْضُّرُ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَذْعُونَ إِلاَّ إِيَّاهُ فَلَيَّا نَجَّاكُمْ إِلَى الْبَرَّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ الإِنْسَانُ كَفُوراً (٦٧) أَفَا أَمِنتُمْ أَن يَخْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ الْبَرِّ أَوْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ خَاصِباً ثُمَّ لاَ تَجِدُواْ لَكُمْ وَكِيلاً (٦٨) أَمْ أَمِنتُمْ أَن يُعِيدَكُمْ فِيهِ نَارَةَ أُخْرَى فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ فَاصِفا مِّنَ الرَّيح فَيُغْرِقَكُم بِيَا كَفَرْتُمْ ثُمَّ لاَ تَجِدُواْ لَكُمْ عَلَيْكُمْ فَا الرَّيح فَيُغْرِقَكُم بَا كَفَرْتُمْ ثُمَّ لاَ تَجِدُواْ لَكُمْ عَلَيْكُمْ وَالْبَحْرِ وَالْبَحْرِ وَلَا لَكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَىٰ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَكُمْ وَلَا لَكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّقَنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً (٧٠).

ذكر السفن في البحر في عدد من الآيات التي تخاطب قريشاً دليل على أن قريشاً معتادة على



السفر في البحر، وقد يكون ذلك من وإلى الشاطئ المقابل في البر الأفريقي (شرق السودان الحالي)، وهو ما يعضد ما ذهبنا إليه أن مستضعفي مكة قد هاجروا لتلك البقاع، وليس لما يعرف اليوم عند العرب بالحبشة (إثيوبيا).

# الحساب سيكون بموجب ما سجل في صحيفة الأعمال

يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُوْلَـئِكَ يَقْرَؤُونَ كِتَابَهُمْ وَلاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلاً(٧١).

وقد صورت الآية الآلية التي تسجل الأعمال وكأنها كتاب، والمؤمن يكني بمن يؤتي كتابه بيمينه.

# تصوير الكافر بالأعمى كناية عن الضلال

وَمَن كَانَ فِي هَــٰذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً(٧٢).

فالأعمى عن الحق في الدنيا سيكون في الآخرة أشد وأضل.

# قريش حاولت استمالة محمد

وَإِن كَادُواْ لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِتَفْتَرِيَ عَلَيْنَا غَيْرَهُ وَإِذاً لاَّتَخَذُوكَ خَلِيلاً(٧٣) وَلَوْلاَ أَن ثَبَّتْنَاكَ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْتاً فَلِيلاً(٧٤) إِذاً لَأَذَقْنَاكَ ضِعْفَ الحُيَاةِ وَضِعْفَ الْمَاتِ ثُمَّ لاَ تَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيراً(٧٥).

وكاد أن يضعف، فجاءت الآيات تحذره.

### لما يئست من استهالته سعت لطرده

وَإِن كَادُواْ لَيَسْتَفِزُّونَكَ مِنَ الأَرْضِ لِيُخْرِجوكَ مِنْهَا وَإِذاً لاَّ يَلْبَثُونَ خِلافَكَ إِلاَّ قَلِيلاً(٧٦) سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُّسُلِنَا وَلاَ تَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحْوِيلاً(٧٧).

قريش منذ فترة طويلة وهي تحاول طرد محمد أو قتله – كها مر بنا في سور سابقة، كسورة الطور: أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ الْمُنُونِ(٣٠) قُلْ تَرَبَّصُوا فَإِنِّي مَعَكُم مِّنَ الْمُتَرَبِّصِينَ(٣١) أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَحْلامُهُم بَهَذَا أَمْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ (٣٢).

والسورة هنا تخبرنا بمحاولة جديدة لاستفزازه عله يخرج من مكة. ولو طردوه فسيهلكون



بعده بقليل، سواءً بكارثة طبيعية أو بموت كبراء قريش بصورة طبيعية، وسيلاقون عذاب الخلد، كها حل بأمم سبقتهم.

### أول وقتين يفرضان للصلاة

أَقِمِ الصَّلاَةَ لِذُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُوداً (٧٨) وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً تَحْمُوداً (٧٩).

لأول مرة يفرض وقتان للصلاة، وذلك قبل قرابة عام واحد على الهجرة، بعد أن كان المسلمون طوال السنوات السابقة يصلون دون تحديد أوقات للصلاة.

والوقت الأول هو صلاة المغرب، التي تحدد الآية بدايتها من دلوك الشمس (غروبها) وتحدد نهاية وقتها باختفاء الغسق وحلول ظلام الليل. أما الوقت الثاني فهو صلاة الفجر والذي أشارت له الآية بقرآن الفجر. وقد ذكرت صلاة الفجر - عرضاً - في سورة النور المدنية: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْبَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مِنكُمْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ مِن قَبْلٍ صَلَاةِ الْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابُكُم مِّنَ الظَّهِيرَةِ وَمِن بَعْدِ صَلَاةِ الْعِشَاء ثَلاثُ مَوْرَاتٍ لِّكُمْ لَيْسَ عَلَيكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُم بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْض كَذَلِكَ بُبَيْنُ اللهَ لَكُمُ الْآيَاتِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٥٥) النور.

# الإسلام أصبح عزيزا

وَقُل رَّبً أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَاجْعَل لِّي مِن لَّدُنكَ سُلْطَاناً نَّصِيراً(٨٠) وَقُلْ جَاء الحُقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقاً(٨١).

الآيات وإن كانت موجهة للرسول، فهي تشير إلى ما وصل إليه الإسلام من عزة بتكاثر المسلمين الذين لم يعودوا أذلة يتحرجون من الانتياء للإسلام.

# تأكيد على القرآن شفاء للنفوس وليس الأبدان

وَنُنزَّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاء وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ وَلاَ يَزِيدُ الظَّالِينَ إَلاَّ خَسَاراً(٨٢).

وهو تأكيد لما ذكرته الآية (٥٧) من سورة يونس السابقة. ولكن البعض استغل الجهل ليمتص أموال المرضى بحجة معالجتهم بالقرآن.



# نسيان الله في الرخاء وتذكره في الشدة

وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الإِنسَانِ أَعْرَضَ وَنَأَى بِجَانِيهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ كَانَ يَؤُوساً (٨٣).

الإنسان على العموم والمقصود هنا قريش ينسى ربه في الرخاء ويعود له في الشدة. وتكرر ذكر هذه الحقيقة في سور سابقة مثل: فصلت (٥١).

# دعوة قريش للتعايش السلمي مع المسلمين

قُلْ كُلِّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ فَرَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَ أَهْدَى سَبِيلاً (٨٤).

# من أسئلة قريش الجدلية

وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُونِيتُم مِّن الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً (٨٥).

قريش تسمع الرسول يتلو بعض السور التي تذكر الروح مثل: النبأ: ٣٨، غافر:١٥، القدر:٤، والمعارج:٤، فكانت تسأل الرسول عن ماهية الروح. ولأن أسئلة قريش للرسول لا تريد من وراثها تبين الحق، بل إحراج الرسول وإظهاره بمظهر المدعي لو عجز عن الإجابة. ولأن قريشاً غير جادة في البحث عن الجواب، فلم تجب الآية.

# القرآن ينسخ في ذاكرة الرسول ولم يكتب في مكة

وَلَئِن شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ثُمَّ لاَ تَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَكِيلاً(٨٦) إِلاَّ رَحْمَةً مِّن رَّبِّكَ إِنَّ فَضْلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كَبيراً(٨٧).

وهو تكرار لما ذكرته الآية (٢٤) من سورة الشوري.

### الدعوة تكون بالقرآن فقط ولا يستخدم الرسول عبارته الشخصية

قُل لَّئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالجِنُّ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَـذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيراً(٨٨) وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَـذَا الْقُزْآنِ مِن كُلِّ مَثَلٍ فَأَبَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلاَّ كُفُوراً(٨٩).

والتحدي هنا ليس فقط للإنس بل للجن. والجن بالنسبة للإنس هم كل مخلوقات الله التي لا يستطيعون رؤيتها، سواءً كانوا مخلوقات غير جسدية كالجن والملائكة، أو مخلوقات محسوسة ولكنها تعيش في أماكن قصية من الكون.



# قريش تكرر طلب الآيات والخوارق والرسول لم يعط منها شيئاً

وَقَالُواْ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأَرْضِ يَنبُوعاً (٩٠) أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن نَجْيلٍ وَعِنْبِ فَتُفَجِّرَ الأَنْهَارَ خِلالهَا تَفْجِيراً (٩١) أَوْ تُسْقِطَ السَّمَاء كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفاً أَوْ تَأْتِيَ بِاللَّهَ وَاللَّهَاء كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفاً أَوْ تَأْتِي بِاللَّهَ وَاللَّهَاء وَلَن نُوْمِنَ لِرُقِيلُكَ عِلَيْنَا كِتَاباً تَقْرَؤُهُ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّ هَلْ كُنتُ إِلاَّ بَشَراً زَسُولاً (٩٣) وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَاءهُمُ الْمُدَى إِلاَّ أَن قَالُواْ أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَراً رَسُولاً (٩٤).

قريش تطلب من الرسول آيات وخوارق، ولو تحققت لهم مطالبهم فلن يؤمنوا وسيبحثون عن تبريرات أخرى. والرسول لا يستطيع أن يقدم لهم الآيات، لأنها من الله القادر عليها أما محمد فكونه رسولاً لا يعني أنه أصبح أعلى قدرة من البشر.

### والملائكة لن تنزل لتراها قريش

الآية ٩٥ ترد على طلب قريش نزول الملائكة: قُل لَّوْ كَانَ فِي الأَرْضِ مَلاَئِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَئِنَّينَ لَنَزَّلْنَا عَلَيْهِم مِّنَ السَّمَاءِ مَلَكاً رَّسُولاً(٩٥).

لو كان أهل الأرض ملائكة لأرسل لهم ملائكة مثلهم، مثلها أن البشر يرسل لهم بشر منهم ويعرف لغتهم وأعرافهم وليس غريباً عليهم. والآية دليل على أن الملائكة يرسل لهم رسل، ومن يرسل له رسول فقد ابتعد عن طريق الحق. مما يعني أن الملائكة تضل وتبتعد عن دين الله كها البشر والجن. وإن كانت الملائكة تضل وتكفر وتؤمن، فكل المخلوقات في الكون التي لا نعلمها تضل وتؤمن ويرسل لها رسل منها.

# الهداية خيار شخصي وعيد للمكذبين

قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدا بَيْنِي وَيَيْنَكُمْ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِيراً بَصِيراً (٩٦) وَمَن يَهْدِ اللهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِد لَمُهُمْ أَوْلِيَاء مِن دُونِهِ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْياً وَبُكُماً وَصُمَّا مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ كُلَّمًا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيراً (٩٧) ذَلِكَ جَزَآؤُهُم بِأَمَّهُمْ كَفَرُواْ بِآيَاتِنَا وَصُمَّا مَا وَرُفَاتًا أَإِنَّا لَمُعُوثُونَ خَلْقاً جَدِيداً (٩٨) أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ قَادِرٌ عَلَى أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ هَمُ أَجَلاً لاَ رَبْبَ فِيهِ فَأَبَى الظَّالُونَ إِلاَّ كُفُوراً (٩٩).



والكفار لن يحشروا عمياً بكماً صماً، ولكنه تعبير مجازي للتعبير عن الضلال، فهم عمي صم بُكُمٌ عن الحق.

# كلما زاد مال المرء لا يعني زيادة إنفاقه للخير والتكافل الاجتماعي

قُل لَّوْ أَنتُمْ مَّلِكُونَ خَزَ آثِنَ رَحْمَةِ رَبِّ إِذاً لَأَمْسَكُتُمْ خَشْيَةَ الإِنفَاقِ وَكَانَ الإنسَانُ قَتُوراً (١٠٠). وقريش لديهم المال لكنهم لا ينفقون لمعاونة المحتاج. في نفس الوقت ينفقون أموالاً طائلة لخدمة الحجاج ليس طلباً لرضى الله ولكن لأنها تكسبهم الجاه والسمعة، ويمكن رؤية مثيل لهذا في أيامنا حيث يتبارى الأغنياء وأصحاب النفوذ في إنفاق المليارات لوجاهة دنيوية ولا يهتمون بدفع القليل لسد حاجة المحتاج.

# وتعود السورة للحديث عن بني إسرائيل كما في بدايتها

وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى تِسْعَ آيَاتِ بَيِّنَاتٍ فَاسْأَلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ إِذْ جَاءَهُمْ فَقَالَ لَهُ فِرْعُونُ إِنِّي لَأَظُنُّكَ يَا مُوسَى مَسْحُوراً (١٠١) قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَـؤُلاء إِلاَّ رَبُّ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ بَصَآئِرَ وَإِنِّي لَأَظُنُّكَ يَا فِرْعُونُ مَثْبُوراً (١٠٢) فَأَرَادَ أَن يَسْتَفِزَّهُم مِّنَ الأَرْضِ فَأَغْرَقْنَاهُ وَمَن مَعْهُ جَيعاً (١٠٣) وَقُلْنَا مِن بَعْدِهِ لِبَنِي إِسْرَائِيلَ اسْكُنُواْ الأَرْضَ فَإِذَا جَاء وَعْدُ الآخِرَةِ جِئْنَا بِكُمْ لَفِيفاً (١٠٤).

وهذه الآيات فيها بعض التفاصيل عما أجملته السورة في بدايتها، ومن ذلك:

أن السورة تفتتح بالقول بأن موسى أوي آيات: شُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ المُسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الأَفْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ (١). وهنا تقول الآية (١٠١) إن عدد الآيات التي أوق موسى تسع.

وبداية السورة لا تتحدث عن لقاء موسى بفرعون، الذي تذكره الآيات هنا.

وتذكر أول السورة أن بني إسرائيل قد تعرضوا بعد موسى لغزو خارجي مرتبن: وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعْلُنَّ عُلُوّاً كَبِيراً(٤) فَإِذَا جَاء وَعْدُ أُولاهُمَّا بَمَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَاداً لِّنَا أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلاَلُ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعْداً مَّفْعُولاً(٥) ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَذْنَاكُم بِأَمْوالِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيراً(٦) إِنْ أَحْسَنتُمْ أَضَدَ لِلْأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأَتُمْ فَلَهَا فَإِذَا جَاء وَعْدُ الآخِرَةِ لِيَسُوؤُواْ وُجُوهَكُمْ وَلِيَذْخُلُواْ



المُسْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَلِيُتَبِّرُواْ مَا عَلَوْاْ تَتْبِيراً (٧).

وهنا تعود السورة للإشارة إلى الاجتياح الثاني: وَقُلْنَا مِن بَعْدِهِ لِبَنِي إِسْرَائِيلَ اسْكُنُواْ الأَرْضَ فَإِذَا جَاء وَعْدُ الآخِرَةِ جِنْنَا بِكُمْ لَفِيفاً (١٠٤).

وقوله: «اسكنوا الأرض» إشارة لمملكة داوود التي تأسست على أرض بعيدة عن مصر فرعون (موطن بني إسرائيل). فهم سكنوا وعاشوا أرضاً ليست أرضهم وهي مملكة داوود الواقعة في أقصى جنوب جزيرة العرب.

وقوله: "فَإِذَا جَاء وَعْدُ الآخِرَةِ جِئْنَا بِكُمْ لَفِيفا" تشير إلى الاجتياح الثاني الذي حصل لمملكة داوود بعد سليهان، وهو الغزو الذي يعرف بالتاريخ بحملة الملك البابلي نبوخذنصر على المملكة الثانية لليهود، مملكة يهوذا، في العام (٥٨٦) قبل الميلاد، وهدم معابدهم وأماكن سجودهم وخرب ديارهم، وساق كثيراً منهم أسرى إلى بابل ليبقوا هناك مستعبدين لمدة سبعين سنة (كها يقول تاريخهم). واليهود قالوا بأن مملكة اليهود التي خربها نبوخذ نصر كانت في فلسطين والواقع أنها هي مملكة دوواد وسليهان الواقعة في أقصى جنوب جزيرة العرب، والتي سنعود لتحديد موقعها بعون الله عند الحديث عن مملكة داوود في كتابنا:

وقوله: «جئنا بكم لفيفاً» إشارة لحملهم أسرى لبابل.

# تأكيد آخر أن الرسول لم يكن يدعو بغير القرآن

وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشِّراً وَنَذِيراً (١٠٥) وَقُرْآناً فَرَفْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثِ وَنَزَّلْنَاهُ تَنزِيلاً (١٠٦) قُلْ آمِنُواْ بِهِ أَوْ لاَ تُؤْمِنُواْ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ لِلاَّذْقَانِ سُجَّداً (١٠٧).

يمكن ملاحظة أحد أساليب القرآن المميزة، فالآية (١٠٥) تقول إن القرآن نزل بالحق مستخدمة ضمير الغائب، مع أنه لم يسبق الحديث عن القرآن. ثم تأتي الآية (١٠٦) لتقول: ﴿ وَقُرْآناً فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ ﴾ وكأن الآية تتحدث عن شيء مخالف لما تحدثت عنه الآية السابقة مع أن الحديث في الآيتين عن القرآن.

(الآية:١٠٧) أوتوا العلم أي أوتوا الدين والمقصود هنا بنو إسرائيل أهل الدين السابق (دين موسى). وليس معنى أهل العلم رجال الدين.



# إشارة إلى إيهان عدد من بني إسرائيل

(الآيات:١٠٧--١٠٩) تقول إذا لم تؤمن قريش بالقرآن فقد آمن به بعض أهل الأديان السابقة (إشارة لمن دخل الإسلام من بني إسرائيل يثرب): قُلْ آمِنُواْ بِهِ أَوْ لاَ تُؤْمِنُواْ إِنَّ السَابقة (إشارة لمن دخل الإسلام من بني إسرائيل يثرب): قُلْ آمِنُواْ بِهِ أَوْ لاَ تُؤْمِنُواْ إِنَّ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّداً (١٠٧) وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعُدُ رَبِّنَا لَمُفْعُولاً (١٠٨) وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعاً (١٠٩).

### القراءة في الصلاة

قُلِ ادْعُواْ اللهَ أَوِ ادْعُواْ الرَّحْمَـنَ أَيَّا مَّا تدعو فَلَهُ الأَسْهَاء الْحُسْنَى وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاَتِكَ وَلاَ ثُخَافِتْ بِهَا وَابْتَغ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً(١١٠).

بعد أن فرض في الآية (٧٨) وقتين لأداء الصلاة، تأتي هذه الآية مخاطبة الرسول بأن تكون التلاوة في الصلاة لا جهرية ولا خافتة تماماً، ولكن بين ذلك.

فهل علينا أن نتلو في صلاتنا بصوت منخفض، كما تقول الآية؟

أم أن نستمر كما نحن الآن؟

لكن لو استمررنا الآن فهاذا نفعل بهذه الآية؟

لأنه لا يوجد آية في القرآن لا يعمل بموجب أمرها.

والآية تخاطب قريشاً وتقول لهم ليس المهم أن ندعو الخالق بلفظ الجلالة الله، أو ندعوه بالرحمن. وهي دليل على أن الرحمن معروف لقريش قبل الإسلام.

### ختام السورة

وَقُلِ الْخَمْدُ للهَ الَّذِي لَمَ يَتَّخِذْ وَلَداً وَلَمَ يَكُن لَهُ شَرِيكٌ فِي اللَّلْكِ وَلَمَ يَكُن لَهُ وَلِيٌّ مِّنَ الذُّلَّ وَكَبَّرْهُ تَكْبِيراً (١١١).

### (۸۰)الشعراء

لعل من المناسب التذكير بأهم أحداث المرحلة السادسة قبل نزول سورة الشعراء، وهي كما يلي:

قريش صعدت من تعدياتها على المستضعفين المسلمين الذين دخلوا الإسلام في هذه



- المرحلة والمرحلة الخامسة قبلها، بعد أن بدأ القرآن يخاطبهم ويحذرهم من جهنم التي سيدخلونها لو أبقوا على كفرهم مرضاة لأسيادهم كبراء قريش.
- القرآن يعطي المسلمين الحق في أن يعاقبوا المعتدي (من قريش) بمثل ما اعتدى به عليهم دون تعد وتجاوز. وهذا يخالف ما ترسخه كتب التراث من أن قتال المعتدي لا يجوز إذا كان يتفوق بالعدد والعتاد. ويخالف مقولة الصبر على الظلم أفضل من دفع ظلم الظالم وعدم السكوت على الظلم. ويعني أن المطالبة الحاصلة في البلاد العربية اليوم بالتحرر من الظلم تتفق تماماً مع ما أوجبه القرآن، فدفع الظلم واجب بنص الكتاب.
- القرآن يفرض تشريعات جديدة مع التأكيد على تشريعات سابقة. وهذا يعني تنامي
   أعداد المسلمين، لأن التشريعات تفرض بعد تكون مجتمع مؤمن.
- وقوع خلاف بين فئتين من المسلمين، تحدثت عنه سورة بني إسرائيل في الآيتين (٥٣٥٥) وهذا الخلاف سيستمر طوال فترة الدعوة في مكة وفي المدينة وإلى ما بعد وفاة
  رسول الله. ويمكن القول بأن هذا الخلاف هو أول عامل سيؤدي لانحراف المسلمين
  عن الدين فيها بعد رسول الله، ويسهل استيلاء قريش على حكم دولة المسلمين.

ونعود لسورة الشعراء:

#### الافتتاحية

تخاطب الرسول حول مواقف قريش ومطالبهم:

طسم (١) تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمِينِ(٢) لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ (٣) إِن نَشَأْ نُنزَّلُ عَلَيْهِم مِّن السَّهَاء آيَةً فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لِمَا خَاضِعِينَ (٤) وَمَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرِ مِّنَ الرَّحْمَنِ مُحُدَثٍ إِلَّا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ (٥) فَقَدْ كَذَّبُوا فَسَيَأْتِيهِمْ أَنبَاء مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِنُون(٦) أَوَلَمُ يَرُوا إِلَى الْأَرْضِ كَمْ أَنبَنَنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ (٧) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُؤْمِنِينَ (٨) وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (٩).

كان الرسول يتحسر على بقائهم على الكفر رأفة بهم (٣) ويتمنى أن يعطيه الله معجزة لعلهم يؤمنون كما وعدوه (٤).

والقرآن يخبره أنهم لو رأوا المعجزات فلن يؤمنوا ومهما دعوا لن يؤمنوا، لأن من لا يؤمن



في بداية الدعوة لن يؤمن بها أبداً، ولو أرادوا الإيهان لكفاهم التفكير في خلق الله (٥-٩). ثم تتجه السورة لمخاطبة بني إسر ائيل:

#### موسى وفرعون

وَإِذْ نَادَى رَبُّكَ مُوسَى أَنِ ائْتِ الْقَوْمَ الظَّلْمِنَ (١٠) قَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَتَّقُونَ (١١) قَالَ رَبِّ إِلَّي أَخَافُ أَن يُكَدِّبُونِ (١٢) وَيَضِيقُ صَدْرِي وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلْ إِلَى هَارُونَ (١٣) وَيَضِيقُ صَدْرِي وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلْ إِلَى هَارُونَ (١٣) وَلَكُمْ عَلَيَّ ذَنبٌ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ (١٤) قَالَ كَلَّا فَاذْهَبَا بِآيَاتِنَا إِنَّا مَعَكُم مُّسْتَمِعُونَ (١٥) فَأَن يَوْتُكُونِ (١٤) قَالَ كَلَّا فَاذْهَبَا بِآيَاتِنَا إِنَّا مَعَكُم مُّسْتَمِعُونَ (١٥) فَأَلُ أَنْ فَأْتِيا فِيوَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦) أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ (١٧) قَالَ أَلَمُ نُوعَوْنَ فَيْعَلْتَ فَعْلَتَكَ الَّتِي فَعَلْتَ وَأَنتَ مِنَ الْكَافِرِينَ (١٩) قَالَ أَن عَبْدَتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٧) وَيَلْكَ نِعْمَةٌ ثَمَنُهُا عَلَيَّ أَنْ عَبَّدَتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) رَبِّ عُمَةٌ ثَمَنُهُا عَلَيَّ أَنْ عَبَّدَتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) وَيَلْكَ نِعْمَةٌ ثَمَنُهُا عَلَيَّ أَنْ عَبَّدَتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) وَيَلْكَ نِعْمَةٌ ثَمَنُهُا عَلَيَّ أَنْ عَبَّدَتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) وَيَلْكَ نِعْمَةٌ ثَمَنُهُا عَلَيَ أَنْ عَبَّدَتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) وَيَلْكَ نِعْمَةٌ ثَمَنُهُا عَلَيَ أَنْ عَبَّدَتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) وَيَلْكَ نِعْمَةٌ ثَمَنُهُا عَلَيَ أَنْ عَبَّدَتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) وَيَلْكَ نِعْمَةٌ ثَمَنُهُا عَلَيَ أَنْ عَبَّدَتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) وَيَلْكَ نِعْمَةٌ ثَمَنُهُا عَلَيَ أَنْ عَبَّدَتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) وَيَلْكَ نِعْمَةٌ ثَمَنُهُا عَلَيَ أَنْ عَبَّدَتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) وَيَلْكَ نِعْمَةً ثَمَنُهُ إِلَى الْفَاقِ الْفَاقِ الْفَاقِ الْفِيلُ وَالْمَالِيقِ الْعَلَى الْفَاقِ الْفَاقِ الْفَاقِ الْفَاقِ الْفَاقُ وَلَمَا عَلَيْ الْفَاقِ الْفَاقُ وَلَا مِنْ الْفَاقِ الْفَاقُ الْفُولُ الْفَاقُ وَالْمَالِقُ الْفَاقِ الْفَاقُ وَلَا الْفَلْمُ الْفُلُولُ الْفَاقُ الْمَاقِ الْفَاقُ وَالْمَالِقُولُ الْفَاقُ وَلَاقُولُ الْفَاقُ الْفَاقُ وَالْمُولُولُ الْفَاقُ الْفَاقُولُ الْفُولُ الْفَاقُ الْفَاقُ الْفَاقُ الْفُولُ الْفُولُ الْفَاقُولُ الْفَاقُ الْفُولُ الْفُولُ الْفُولُولُ الْفُولُولُ الْفُولُولُ الْف

(الآية:١٧) دعوة موسى لفرعون ليطلق بني إسرائيل الذين يستعبدهم وليس لأجل أن يؤمن فرعون بدين الله. ولو وافق فرعون فلن يغرق، لأنه لن يكون هناك حاجة لملاحقة بني إسرائيل.

(الآيات: ٢٣-٣١) مثال لأسلوب القرآن المميز، حيث تردد الآيات قال، ويفهم منها من الذي قال هل هو موسى أم فرعون، دون ذكر لهما: قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ (٢٣) قَالَ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُّوفِينَ (٢٤) قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ (٢٥) قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُ آبَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ (٢٦) قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ (٢٧) قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ اللَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ (٢٧) قَالَ رَبُكُمْ وَرَبُ آبَائِكُمُ لَمَجْنُونٌ (٢٧) قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ اللَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ (٢٧) قَالَ إِنْ كُنتُمْ تَعْقِلُونَ (٢٨) قَالَ لَئِنِ الْخَذْتَ إِلَمَا عَيْرِي لَاجُعَلَىٰكَ مِنَ المُسْجُونِينَ (٢٩) قَالَ أَولَوْ جِنْتُكَ بِشَيْءٍ مُّبِينٍ (٣٠) قَالَ فَأْتِ بِهِ إِن كُنتَ مِنَ المُسْجُونِينَ (٣١) قَالَ أَولَوْ جِنْتُكَ بِشَيْءٍ مُّبِينٍ (٣٠) قَالَ فَأْتِ بِهِ إِن كُنتَ مِنَ المُسْجُونِينَ (٣١) قَالَ أَولَوْ جِنْتُكَ بِشَيْءٍ مُّبِينٍ (٣٠) قَالَ فَأْتِ بِهِ إِن كُنتَ مِنَ المُسْجُونِينَ (٣١) قَالَ أَولَوْ جِنْتُكَ بِشَيْءٍ مُّبِينٍ (٣٠) قَالَ فَأْتِ بِهِ إِن كُنتَ مِنَ المُسْجُونِينَ (٣١).

(الآيات:٣٦-٣٥) تظهر أن أهل مصر فرعون يجيدون السحر: فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُّبِينٌ (٣٣) قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ ثُعْبَانٌ مُّبِينٌ (٣٣) قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ (٣٤) يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ فَهَاذَا تَأْمُرُونَ (٣٥).



والسحر في مصر كان علماً واحترافاً وما يصدر من الساحر من أعمال هي بالفعل تسحر الألباب. وما قام به السامري من بني إسرائيل يعتبر سحراً بهذا المعنى، حيث استطاع أن يصمم عجلاً من الحلي المذابة يصدر خواراً كخوار البقر الحي. وكان السحر منتشراً جداً بينهم وكانوا نابغين فيه، ولم يكن السحر بمفهومه الشائع الآن، الذي لا يزيد عن شعوذة لا تضر ولا تنفع، ولكنها استخدمت لاستغلال الناس السذج وامتصاص أموالهم. فالسحر أساساً علم يمكن تعلمه وإتقانه.

والآيات تظهر فرعون كأي حاكم طاغية، له مجلس من المنتفعين والمنافقين، يُؤَمَّنون على كل ما يقول. وقد سألهم فرعون عما يجب القيام به تجاه ما قدمه موسى. والسؤال ليس لأخذ رأيهم، لأن أي دكتاتور لا يستأنس برأي غيره ولا يعترف به. لكنه سألهم وهو يعلم أنهم سيذكرون له ما يتوافق مع ما يريد، ولو قالوا بغير ذلك لتصرف بها يريد دون أن يأبه بها سمع منهم.

وقد أشار المنتفعون على فرعون أن يجمع أفضل السحرة ليبطلوا سحر موسى: قَالُوا أَرْجِهِ وَأَخَاهُ وَابْعَثْ فِي الْمُدَائِنِ حَاشِرِينَ(٣٦) يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَحَّارٍ عَلِيمٍ(٣٧).

وبالفعل تم جمع أفضل السحرة في مصر: فَجُمِعَ السَّحَرَةُ لِيقَاتِ يَوْمٍ مَّعْلُومٍ(٣٨) وَقِيلَ لِلنَّاسِ هَلْ أَنتُم جُُتَمِعُونَ(٣٩) لَعَلَّنَا نَتَبِعُ السَّحَرَةَ إِن كَانُوا هُمُ الْغَالِيينَ(٤٠).

والآية (٣٩) تشير إلى أن الناس جمعوا بأمر من فرعون، لكن سوراً أخرى تبين ما حدث بوضوح أكثر، ومن ذلك: قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِّينَةِ وَأَن يُحْشَرَ النَّاسُ ضُحَى(٥٩) طه.

فالموعد كان يوم عيد في مصر حيث يحضره الناس في ساحة البلدة. وقام رجال فرعون بحث الناس على الحضور لمؤازرة السحرة.

فَلَمَّا جَاء السَّحَرَةُ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَثِنَّ لَنَا لَأَجْراً إِن كُنَّا نَحْنُ الْغَالِبِينَ(٤١) قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذاً لِّنَ الْمُقَرَّبِينَ(٤٢).

وبدأت المبارزة: قَالَ لِهُم مُّوسَى أَلْقُوا مَا أَنتُم مُّلْقُونَ (٤٣) فَأَلْقُوْا حِبَالْهُمْ وَعِصِيَّهُمْ وَقَالُوا بِعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ الْغَالِبُونَ (٤٤).

وجاء دور موسى: فَأَلْقَى مُوسَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ(٤٥).

فحدثت مفاجأة الحفل التي لم يتوقعها فرعون: فَأَلْقِيَ السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ(٤٦) قَالُوا آمَنَّا



برَبِّ الْعَالَمِينَ(٤٧) رَبِّ مُوسَى وَهَارُونَ (٤٨).

وجاءت ردة فعل الطاغية: قَالَ آمَنتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السَّحْرَ فَلَسَوْفَ تَعْلَمُونَ لَأُقَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلَافٍ وَلَأُصَلَّبَنَكُمْ أَجْمَعِينَ(٤٩) قَالُوا لَا ضَيْرَ إِنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ(٥٠) إِنَّا نَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لَنَا رَبُنَا خَطَايَانَا أَن كُنَّا أَوَّلَ الْمُؤْمِنِينَ(٥١). فلا أحد يخالف الفرعون وينجو بفعلته.

ثم تنتقل السورة للحديث عن خروج بني إسرائيل من مصر مع موسى، ولم تنحدث عن تفاصيل أحداث أخرى قبل ذلك:

وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي إِنَّكُم مُّنَّبَعُونَ (٥٢) فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ (٥٣) إِنَّ هَوُلَاء لَشِرْذِمَةٌ قَلِيلُونَ (٥٥) وَإِنَّهُمْ لَنَا لَغَائِظُونَ (٥٥) وَإِنَّا جَمِيعٌ حَاشِرِينَ (٥٦) فَأَخْرَجْنَاهُم مِّن جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (٧٥) وَكُنُوزٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ (٥٨) كَذَلِكَ وَأَوْرثْنَاهَا بَنِي إِسْرَائِيلَ (٩٩) فَأَتْبَعُوهُم مُّشْرِقِينَ (٢٠) فَلَمَّا تَرَاءى الجَّمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ (٢٦) قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْركُونَ (٢٦) قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّ سَيَهْدِينِ (٢٦) فَأَوْجَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِب مُوسَى إِنَّا لَكُر كُونَ (٢٦) قَالَ كُلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّ سَيَهْدِينِ (٢٣) وَأَزْلَقُنَا ثَمَّ الْآخِرِينَ (٤٦) بِعَضَاكَ الْبَحْرِينَ (١٦) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً وَمَا كَانَ وَأَنْجُنُنَا مُوسَى وَمَن مَعَهُ أَجْمَعِينَ (٥٥) ثُمَّ أَغْرَفُنَا الْآخِرِينَ (٦٦) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُوْمِينَ (٢٧) وَإِنَّ رَبَّكَ هَتُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (٨٨).

خروج موسى وبني إسرائيل من مصر كان في الليل، حيث تسللوا بسرية (الآية:٥٢).

(الآيات: ٥٣-٥٦) ما تتحدث عنه الآيات هو ما حصل قبل خروج بني إسرائيل، مما فهمناه من سور أخرى. حيث كان موسى وهارون يجتمعان ببني إسرائيل سراً لوضع خطة للهرب، دون علم فرعون، والآيات تبين أن فرعون قد حذر كل سكان مصر أن يتعاونوا مع بني إسرائيل: فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ (٥٣) إِنَّ هَوُّلَاء لَشِرْ ذِمَةٌ قَلِيلُونَ (٥٤) وَإِنَّا جَمِيعٌ حَاذِرُونَ (٥٦).

لاحظ أن الآيات (٥٧-٥٩) تتحدث عما حدث بعد غرق فرعون، وهي تسبق الحديث عن خروج فرعون لملاحقة موسى وبني إسرائيل: فَأَخْرَجْنَاهُم مِّن جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ(٥٧) وَكُنُوزٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ(٥٨) كَذَلِكَ وَأَوْرَثْنَاهَا بَنِي إِسْرَائِيلَ (٥٩).

ثم تعود السُّورة للحديث عما حدث قبل ذلك، من ملاحقة فرعون لموسي وغرقه: فَأَتْبَعُوهُم



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة السادسة: مرحلة التعدي ودفع الظلم

مُشْرِقِينَ(٢٠) فَلَمَّا تَرَاءى الجُمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ(٢١) قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّ سَيَهْدِينِ(٦٢) فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِب بِّعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ(٦٣) وَأَزْلَفْنَا ثَمَّ الْآخَرِينَ(٦٤) وَأَنجَيْنَا مُوسَى وَمَن مَّعَهُ أَجْمَعِينَ(٦٥) ثُمَّ أَغْرَقْنَا الْآخَرِينَ(٦٦) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ(٦٧) وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ(٨٨).

وقد خرج فرعون لملاحقة موسى وبني إسرائيل وقت الشروق « فَأَتْبَعُوهُم مُُشْرِقِينَ». وموسى وبنو إسرائيل خرجوا منتصف الليل كها أشارت لذلك الآية (٥٢).

وقد يكون معنى « فَأَتْبَعُوهُم مُشْرِقِينَ» تبعوهم باتجاه المشرق، وقد تعني أن فرعون بدأ ملاحقة موسى وبني إسرائيل باكراً مع شروق الشمس وتبعهم باتجاه المشرق.

## إبراهيم وقومه

(الآيات:٦٩-٧٤) تصور حواراً وكأنه تم بين إبراهيم وقومه، والآيات تصور هذا المشهد ليستقر في ذهن المخاطب: وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ(٦٩) إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ (٧٧) قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَاماً فَنَظَلُ هَمَا عَاكِفِينَ(٧١) قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ(٧٧) أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ (٧٣) قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ (٧٤).

(الآية: ٧٤) تظهر أن التمسك بالموروث دائهاً يعمي الأبصار عن الحقيقة ويعطل الفكر عن التفكير، ولو فكر القوم لعرفوا أن الأصنام لا تضر ولا تنفع.

وتستمر الآيات: قَالَ أَفَرَأَيْتُم مَّا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ(٥٧) أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ(٢٧) فَإِنَّا مُوكُمُ الْأَقْدَمُونَ(٢٧) فَإِنَّا مِكْمُ عَدُو لِيَ إِلَّا رَبَّ الْعَالَيْنَ(٧٧) الَّذِي خَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينِ(٧٨) وَالَّذِي هُو يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ(٧٩) وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ(٨٨) وَالَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ(٨١) وَالَّذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيتَتِي يَوْمَ الدِّينِ(٨٢) رَبِّ هَبْ لِي حُكْما وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ(٨٣) وَاجْعَل لِي النَّانَ صِدْقِ فِي الْآخِرِينَ(٨٤) وَاجْعَلْنِي مِن وَرَثَةِ جَنَّةِ النَّعِيمِ(٨٥) وَاغْفِرْ لِآبِي إِنَّهُ كَانَ مِن الشَّالَيْنَ(٨٦) وَلا يَغْفِرُ الْآبِي إِنَّهُ كَانَ مِنَ الشَّالِينَ(٨٦) وَلا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ(٨٨) إِلَّا مَنْ أَتَى اللهَ بِمَالِمِ (٨٩).



## تصوير مجازي حسى ليوم القيامة

وَأُزْلِفَتِ اجْنَةً لِلْمُتَّقِينَ (٩٠) وَبُرِّزَتِ الجَّحِيمُ لِلْغَاوِينَ (٩١) وَقِيلَ لَمُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ (٩٢) وَقِيلَ لَمُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ (٩٢) فِي اللهَّ مَلْ يَنصُرُونَكُمْ أَوْ يَنتَصِرُونَ (٩٣) فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُونَ (٩٤) وَجُنُودُ إِبْلِيسَ أَجْمُعُونَ (٩٥) فَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ (٩٦) تَاللهَّ إِن كُنَّ لَغِي ضَلَالٍ مُّبِينِ (٩٧) إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِّ الْعَالِمِينَ (٩٨) وَمَا أَضَلَنَا إِلَّا المُجْرِمُونَ (٩٩) فَهَا لَنَا مِن شَافِعِينَ (١٠٠) وَلَا صَدِيقِ حَمِيم (١٠١) فَلَوْ أَنْ لَنَا كَرَّةً فَنكُونَ مِنَ المُؤْمِنِينَ (١٠٠) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ (١٠٠) وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُونَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (١٠٤).

(الآيات: ١٠٥- ١٩١١) تخاطب قريشاً عن أمم سابقة: نوح، عاد، ثمود، قوم لوط، وأصحاب الأيكة (قوم شعيب) لعل قريش تعتبر مما حصل لهم. وتظهر الآيات أن منطق الرسل واحد، لأن الدين واحد. وأن موقف كل تلك الأمم متشابه مع رسلهم، وكأنهم يكررون ما سبق وصدر ممن قبلهم. وبعبارة أخرى، فكل تلك الأمم ساروا على سنة أزلية واحدة تتمثل باتباع الموروث، ورفض الدعوة لأنها تخالف موروثهم، وليس لأنها دعوة باطلة. كها تظهر أن من ينتقد الموروث سيحارب، ولا يؤمن إلا قلة غالبيتهم من المستضعفون، وأن الناس لا تعتبر مما حدث لغيرها.

## قوم نوح

كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحِ المُرْسَلِينَ (١٠٥) إِذْ قَالَ هَمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا تَتَقُونَ (١٠٦) إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ (١٠٧) فَاتَقُوا اللهَّ وَأَطِيعُونِ (١٠٨) وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٠٩) فَاتَقُوا اللهَّ وَأَطِيعُونِ (١١٠) قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرْذَلُونَ (١١١) قَالُوا مَنْوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرْذَلُونَ (١١١) قَالُوا مَنْ عِلَى رَبِّي لَوْ تَشْعُرُونَ (١١٥) وَمَا أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرْذَلُونَ (١١٥) وَمَا قَالُوا مِنْ مَا يُومُ وَنَوْمَ اللهُ عُومِينَ (١١٥) إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُبِينٌ (١١٥) قَالُوا لَئِن لَمْ تَنتِهِ يَا نُوحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ المُومِينَ (١١٥) قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِي كَذَّبُونِ (١١٧) فَافْتَحْ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتْحاً وَنَجِينِي وَمَن مَعْهُ فِي الْفُلْكِ الْمُشْحُونِ (١١٩) ثُمَّ أَعْرَفْنَا المُشْحُونِ (١٢١) فَإِنَّ رَبِّكَ لَمُو الْعَزِيزُ وَمَن مَعْهُ فِي الْفُلْكِ الْمُشْحُونِ (١٢١) فَإِنَّ رَبِّكَ لَمُو الْعَزِيزُ بَعْدُ الْبَاقِينَ (١٢٠) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُوْفِينِينَ (١٢١) وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو الْعَزِيزُ بَعْدُ الْبَاقِينَ (١٢٠) وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو الْعَزِيزُ الرَّعِيمُ (١٢٢) وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو الْعَزِيزُ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُوْفِينِينَ (١٢١) وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو الْعَزِيزُ وَمِن مُلْكَ وَالْعَزِيزُ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُوْفِينِينَ (١٢١) وَإِنَّ رَبِّكَ لَمُو الْعَزِيزُ وَمِن مَا الْمُومِينَ وَالْكَالَ الْمُعُومُ وَالْعَزِيزُ وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُم مُو مُؤْمِنِينَ (١٢١) وَإِنَّ رَبِّكَ لَمُو الْعَزِيزُ وَالْعَرْمُ الْمُؤْمِنِينَ (١٢١).

(الآية: ١١١) عادة لا يتبع الرسل إلا المستضعفين.



## تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة السادسة: مرحلة التعدي ودفع الظلم

(الآيتان: ١١٤-١١٥) وَمَا أَنَا بِطَارِدِ المُؤْمِنِينَ(١١٤) إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ(١١٥) وهو منطق مشابه لمنطق قريش، الذي رد عليه القرآن بتحذير الرسول: وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِينَ(٥٢) الأنعام.

#### عاد

كَذَّبَتْ عَادٌ الْمُرْسَلِينَ (١٢٣) إِذْ قَالَ هُمُ أَخُوهُمْ هُودٌ أَلَا تَتَّقُونَ (١٢٤) إِنِّ لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ (١٢٥) فَاتَقُوا اللهَّ وَأَطِيعُونِ (١٢٦) وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبُّ الْعَالَمِينَ (١٢٧) أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِبِعِ آيَةً تَعْبَثُونَ (١٢٨) وَتَتَّخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخْلُدُونَ (١٣٨) الْعَالَمُ مَخْلُدُونَ (١٣١) وَاتَّقُوا اللهَّ وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ (١٣٠) فَاتَقُوا اللهَّ وَأَطِيعُونِ (١٣١) وَاتَّقُوا اللّذِي أَمَدَّكُم بِهَا تَعْلَمُونَ (١٣٢) وَمَنْ مُنَ الْوَاعِظِينَ (١٣٢) إِنَّ مَلَكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَمَنْ لِلْوَاعِظِينَ (١٣٦) إِنْ هَذَا أَوعَظْتَ أَمْ لَمُ تَكُن مِّنَ الْوَاعِظِينَ (١٣٦) إِنْ هَذَا لَكَةً وَمَا لَحْنُ بِمُعَذَيِينَ (١٣٨) فَكَذَّبُوهُ فَأَهْلَكُنَاهُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا لَحْنُ بِمُعَذَيِينَ (١٣٨) فَكَذَّبُوهُ فَأَهْلَكُنَاهُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّ وَمِينِ (١٣٤) وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (١٤٠).

عاد يعيشون على تربية الماشية (الآية:١٣٣)، والزراعة (الآية:١٣٤). ورفضوا الدعوة لتمسكهم بموروثهم (١٣٦–١٣٧).

## ثمود

كَذَّبَتْ نَمُودُ الْمُرْسَلِينَ (١٤١) إِذْ قَالَ لَمُمْ أَخُوهُمْ صَالِحٌ أَلَا تَتَقُونَ (١٤٢) إِنِّ لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ (١٤٣) فَاتَقُوا اللهَّ وَأَطِيعُونِ (١٤٤) وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبَّ الْعَالَمِينَ (١٤٥) فَاتَقُوا اللهَّ وَأُجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبَّ الْعَالَمِينَ (١٤٥) فَلَيْ مَنْ الْجُبَالِ بُيُونَا فَارِهِينَ (١٤٥) فَاتَقُوا اللهَّ وَأُطِيعُونِ (١٥٠) وَتَنْحِتُونَ مِنَ الْجُبَالِ بُيُونَا فَارِهِينَ (١٤٥) فَاتَقُوا اللهَّ وَأَطِيعُونِ (١٥٠) وَلَا يُطِعُونَ (١٥٠) قَالُوا إِنَّمَا وَلَا يُصْلِحُونَ (١٥٥) قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ الْمُسَحِّرِينَ (١٥٥) مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مُثْلُنَا فَأْتِ بِآيَةٍ إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٥٥) قَالُوا إِنَّمَا مَذِهُ مِنْ الْمَسْحَرِينَ (١٥٥) مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مُثْلُنَا فَأْتِ بِآيَةٍ إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٥٥) قَالُوا إِنَّمَا هَذِهِ نَاقَةٌ لِمَّا شِرْبٌ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ (١٥٥) وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُولَكُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَلْمُ مُوالِمَينَ (١٥٥) فَا فَعَقُرُوهَا فَأَصْبَحُوا نَاوِمِينَ (١٥٥) فَا نَعَدَهُمُ الْعَذَابُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَّ وَكُمُ مُؤْمِنِينَ (١٥٥) وَإِنَّ رَبَّكَ لَكُمُ الْعَذِيزُ الرَّحِيمُ (١٥٥).



ثمود أيضاً يعيشون على الزراعة (الآية:١٤٧-١٤٨) في واد تحيط به الجبال التي ينحتون فيها غرفاً (بيوت) لهم (الآية:١٤٩). عددهم قليل لدرجة أن لديهم مصدر ماء واحد للشرب (محتمل أن يكون بئراً)، وكان يجود بكميات قليلة، حتى أن ناقة واحدة تستطيع أن تشربها (الآية:١٥٥). ومن هذه الآيات يفهم أن لديهم مياهاً كافية للزراعة لكنها لا تصلح لشرب البشر، قد يكون لملوحتها. والناقة لا تشرب كل يوم، وقد يكون خصص لها يوم في الأسبوع « لمَّا شِرْبٌ ..... يَوْم مَّعْلُوم».

#### قوم لوط

كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطِ الْمُرْسَلِينَ (١٦٠) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا تَتَّقُونَ (١٦١) إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمِينٌ (١٦٢) فَاتَقُوا اللهَّ وَأَطِيعُونِ (١٦٣) وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبِّ الْعَالِمِينَ (١٦٥) وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَرُوا إِنَّ الْعَالِمِينَ (١٦٥) وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزُوا جِكُم بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ (١٦٦) قَالُوا لَئِن لَمْ تَنتَهِ يَا لُوطُ لَتَكُونَنَّ مِنَ المُخْرَجِينَ (١٦٧) أَزُوا جِكُم بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ (١٦٨) وَبَّ نَجَينِي وَأَهْلِي عِنَّا يَعْمَلُونَ (١٦٩) فَنَجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ وَاللَّهُ إِلَيْ لِعِمَلُونَ (١٦٩) فَنَجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ أَجْعِينَ (١٧٠) إِلَّا عَجُوزاً فِي الْغَايِرِينَ (١٧١) وَمَا كَانَ أَكْثُوهُم مُّؤْمِنِينَ (١٧٤) وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مَّطَوا فَسَاء مَطَرُ المُنذَرِينَ (١٧٣) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثُوهُم مُّؤْمِنِينَ (١٧٤) وَإِنَّ رَبَّكَ مَلَوْ الْعَرِيزُ الرَّحِيمُ (١٧٤) وَإِنَّ رَبَّكَ

(الآية: ١٦٠) تقول: «كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطِ الْمُرْسَلِينَ» ولم يرسل لهم سوى لوط. فالجمع استخدم هنا للدلالة على المفرد.

# أصحاب الأيكة/ قوم شعيب

كَذَّبَ أَصْحَابُ الْأَيْكَةِ الْمُرْسَلِينَ(١٧٦) إِذْ قَالَ لَهُمْ شُعَيْبٌ أَلَا تَتَقُونَ(١٧٧) إِنِّ لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ(١٧٨) فَاتَقُوا اللهَّ وَأَطِيعُونِ(١٧٩) وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى رَبُ الْعَالَيَنَ(١٨٠) وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءهُمْ وَلَا تَعْنُواْ فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ(١٨٣) وَاتَّقُوا النِّن خَلقَكُمْ وَالْجِيلَةَ الْأَوَّلِينَ(١٨٤) قَالُوا إِنَّمَا أَنتَ مِنَ المُستَقِينَ(١٨٥) وَمَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مَنْلُنَا وَإِن نَّظُنُكُ لِمَنَ الْكَاذِينَ(١٨٦) فَأَسُوطُ عَلَيْنَا كِسَفاً مِّنَ السَّمَاءِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ(١٨٧) قَالَ رَبِّ أَعْلَمُ بِهَا تَعْمَلُونَ(١٨٨) فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْم الظُّلَةِ إِنَّهُ



انَ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (١٨٩) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ (١٩٠) وَإِنَّ رَبَّكَ وَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ(١٩١). الأيكة هي الغيضة أو الشجر الملتف، وهو ما يعني أن قوم شعيب كانوا يعيشون في

الأيكة هي الغيضة أو الشجر الملتف، وهو ما يعني أن قوم شعيب كانوا يعيشون في نطقة شجرية. وكانوا يتعاطون التجاري والبيع والشراء، ويتعاملون بالغش التجاري لآيات:١٨١–١٨٣). وقد أهلكوا بيوم الظلة، وفي سور أخرى بالصيحة أو الرجفة، كها سورة العنكبوت: فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَاثِمِينَ(٣٧) وهو ما

لآيات:١٢١، ١٣٩،١٥٨، ١٣٩) أكثر الناس لا يؤمنون بدعوة الرسل أو أي دعوة ملاحية: «إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُم مُّؤْمِنِينَ».

لآية: ١٥٤) عذر دائهاً ما يتعذر به الرافضون للدعوة. ومثلها الآية:١٨٦. . -

لآية: ١٧٣) مطر السوء يعني الحمم والرماد البركاني.

لآيات:١٨١-١٨٣) تثبت أن الدين واحد، فالغش التجاري حرام في الإسلام وفي سالة شعيب.

# لآيات: ١٩٢-٢٠) تتحدث عن القرآن

ىنى الزلزال.

إِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالِمِينَ(١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوخُ الْأَمِينُ(١٩٣) عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ نَّذِرِينَ(١٩٤).

ندِرِين(١٩٤). وحي المنزل على الرسول والوسيلة الوحيدة للدعوة، هو القرآن. وكان يحفر في ذاكرة رسول بواسطة الروح الأمين (أحد الملائكة) ونعرف أنه جبريل من سورة أخرى: قُلْ

ن كَانَ عَدُواً لِجِّبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِّ مُصَدُّقاً لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدَّى وَبُشْرَى مُؤْمِنِينَ(٩٧) البقرة.

مؤمِنِين (٩٧) البقرة. - تراسان المارين المارين المارين المارين المارين المارين المارين المارين المارين المارين

قرآن بلسان عربي وهو نسخة من الرسالات السابقة سَانٍ عَرَبِيَّ شُبِينٍ (١٩٥) وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الْأَوَّلِينَ (١٩٦).



## بعض بني إسرائيل آمنوا

أَوَلَمْ يَكُن لَّمُمْ آيَةً أَن يَعْلَمَهُ عُلَمَاء بَنِي إِسْرَائِيلَ (١٩٧).

والآية تقول لقريش لو أنكم تبحثون عن الحق فستعلمون أن الدعوة حق لأن بعض بني إسرائيل الذبن يعرفون دين الله من رسل سابقين، قد آمنوا.

## قريش لن تؤمن

وَلَوْ نَزَّلْنَاهُ عَلَى بَعْضِ الْأَعْجَمِينَ(١٩٨) فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُوا بِهِ مُؤْمِنِينَ(١٩٩) كَذَلِكَ سَلَكْنَاهُ فِي قُلُوبِ المُجْرِمِينَ(٢٠٠) لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ(٢٠١).

كقاعدة أزلية تقول: من لا يؤمن بالدعوة بداية سياعه بها لن يؤمن أبداً. والآية تقول قريش لن تؤمن بناءً على هذه القاعدة وليس لأن الله قد حكم عليهم بالضلال. ولأنهم لن يؤمنوا فسيبررون موقفهم وسيتحججون بكل الحجج لرفض الحق.

## ستندم قريش يوم القيامة ولات ساعة مندم

لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ(٢٠١) فَيَأْتِيَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ(٢٠٣) فَيَقُولُوا هَلْ نَحْنُ مُنظَرُونَ(٢٠٣) أَفَبِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ(٢٠٤) أَفَرَأَيْتَ إِن مَّتَعْنَاهُمْ سِنِينَ(٢٠٥) ثُمَّ جَاءهُم مَّا كَانُوا يُوعَدُونَ(٢٠٦) مَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يُمَتَّعُونَ(٢٠٧).

## الله جل وعلا لن يعذب من لم تصله رسالة

وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا لَهَا مُنذِرُونَ(٢٠٨) ذِكْرَى وَمَا كُنَّا ظَالِمِينَ(٢٠٩). وهو ما ذكرته سور أخرى'.

# رد على اتهام قريش أن القرآن كلام الشياطين

وَمَا تَنَزَّلَتْ بِهِ الشَّيَاطِينُ(٢١٠) وَمَا يَنبَغِي لَمُتُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ(٢١١) إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمُغُزُولُونَ(٢١٢).

الشياطين المعزولون هم من الجن الذي منعوا من التجوال في الفضاء كما تخبرنا سور أخرى مثل سورة الجن.



١ انظر فقرة: من لم يرسل له رسول فلن يعذب / قسم أدلة من القرآن.

#### خطاب للرسول

فَلَا تَدْعُ مَعَ اللهَّ إِلَمَا آخَرَ فَتَكُونَ مِنَ الْمُعَلَّبِينَ (٢١٣) وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ (٢١٤) وَالحُفِضْ جَنَاحَكَ لَمِنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (٢١٥) فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّى بَرِيءٌ ثَمَّا تَعْمَلُونَ (٢١٦) وَتَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ (٢١٧) الَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ (٢١٨) وَتَقَلَّبُكَ فِي السَّاجِدِينَ (٢١٩) إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٢٢٠).

حتى الرسول يحذر لئلا يميل عن الحق، لأنه لا يوجد بشر معصوم ولو كان رسولاً. وعشيرتك الأقربون هنا هم قريش وليس كها تأول الشيعة من أنهم علي وفاطمة وحسن وحسين، لأن السورة نزلت في مكة وقبل أن يعلم علي أنه سيتزوج فاطمة وأنه سيأتيهها حسن وحسين.

ومع أن هذا واضح، إلا أننا سنضيف تأكيداً آخر على أن عشيرة محمد المقصود بها قبيلته قريش، يقول تعالى: لَا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهَّ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءهُمْ أَوْ أَبْنَاءهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُوْلَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَدَهُم بَرُوحٍ مِّنُهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَخْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولِئِكَ حِزْبُ اللهَّ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهَ هُمُ الْمُلْكُونَ (٢٢) المجادلة.

فالآباء والأولاد شيء والعشيرة شيء آخر، ولو كان المقصود بالآية (٢١٤) في الشعراء هم من قالت الشيعة فكان يجب أن يقال وأنذر عائلتك أو أولادك – على افتراض أن أبناء علي ابن ابي طالب هم أبناءٌ للرسول (وهو افتراضٌ جدلي لا يمكن على أرض الواقع).

استكمالٌ للرد على قريش الذي ورد في (الآيات:٢١٠-٢١٢) من أن القرآن كلام شياطين أو شعر

هَلْ أَنْبَتْكُمْ عَلَى مَن تَنزَّلُ الشَّيَاطِينُ(٢٢١) تَنزَّلُ عَلَى كُلِّ أَفَّاكِ أَثِيمِ(٢٢٢) يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَاذِبُونَ(٣٢٣) وَالشُّعَرَاء يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ(٢٢٤) أَلَمُ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادِ يَهِيمُونَ(٢٢٥) وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ(٢٢٦).

(الآيات:٢٢٤-٢٢٦) ذم للشعر والشعراء، وما يفعله المسلمون اليوم هو تمجيد للشعر والشعراء عكس ما قتلئ به كتب التراث أن للرسول شاعراً اسمه حسان ابن ثابت وأن الرسول كان يحضه على هجاء المشركين. ولم



يفطن أولئك إلى أن تبادل الهجاء من الفحش في القول الذي نهى عنه القرآن، كما في قوله تعالى: وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغْوِ مَرُّوا كِرَاماً(٧٢) الفرقان. وقوله تعالى: وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ(٣) المؤمنون.

# يجب على المؤمنين الانتصار لظلمهم وردع الظالم

إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِجَاتِ وَذَكَرُوا اللَّهَ كَثِيراً وَانتَصَرُوا مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ(٢٢٧).

إلا ليست استثناء من الشعراء بل هي بمعنى «أما»، وتبدأ موضوعا لا علاقة له بالشعر، الذي انتهى الحديث عنه في الآية (٢٢٦).

وهذه الآية نزلت في وقت كان عدد المسلمين في مكة قليلاً وضعيفاً، ومع ذلك أمروا بدفع الظلم ومعاقبة الظالم، وهو ما يتنافى مع ما في الحديث والتفسير وفتاوى رجال الدين من الصبر على الظلم ولو ضرب ظهرك وأخذ مالك.

#### (۸۱) هود

تبدأ السورة بالتأكيد على أن القرآن محكم الآيات (التشريعات) التي تفصل كل ما يحتاجه المؤمن:

الَو كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصَّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ (١).

## مواصلة دعوة قريش

أَلاَّ نَعْبُدُواْ إِلاَّ اللهَّ إِنَّنِي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ(٢) وَأَنِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَتَّعْكُم مَّتَاعاً حَسَناً إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِي فَضْلٍ فَضْلَهُ وَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنِيَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ(٣) إِلَى اللهَ مَرْجِعُكُمْ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ(٤).

استمرار دعوة قريش برغم تحول الخطاب الدعوة لكل الناس، وبرغم أنها لن تتراجع عن رفضها للدعوة، كما صورته الآية التالية:

أَلا إِنَّهُمْ يَئْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُواْ مِنْهُ أَلا حِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ(٥).

الآية تصف رفضهم بتصوير مجازي وكأنه ثني للصدور حتى لا يدخلها القرآن عند سماع



#### تَدبر القرآن | السور المكية | المرحلة السادسة: مرحلة التعدي ودفع الظلم

تلاوته، وتغشي الثياب حتى تحجبهم عن الحق ورؤية الرسول.

#### دعوة عقلانية لقريش

وَمَا مِن دَاَبَّةِ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللهِّ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلِّ فِي كِتَابٍ مُّبِينِ(٦) وَهُوَ الَّذِي خَلَق السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَّاء لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَلَئِن قُلْتَ إِنَّكُم مَّبْعُوثُونَ مِن بَعْدِ المُوْتِ لَيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَـذَا إِلاَّ سِحْرٌ مُّبِينٌ(٧).

وقريش تتساءل من باب السخرية لماذا لا يعذبهم الله الآن على كفرهم؟ والله سيعذبهم يوم الحساب، وعندها لن يكشف عنهم: وَلَئِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَى أُمَّةٍ مَّعْدُودَةٍ لَّيَقُولُنَّ مَا يَحْبِسُهُ أَلاَ يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفاً عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ(٨).

وتقول السورة إن الإنسان (المقصود به هنا قريش) إذا ما فقد النعمة كفر: وَلَئِنْ أَذَقْنَا الإِنْسَانَ مِنَّا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنَاهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَؤُوسٌ كَفُورٌ(٩) وَلَئِينْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاء بَعْدَ ضَرَّاء مَسَّتْهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ السَّيِّنَاتُ عَنِّى إِنَّهُ لَفَرحٌ فَخُورٌ(١٠).

وتعد السورة المؤمنين خيراً: إِلاَّ الَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أُوْلَـئِكَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ(١١).

الرسول كان يتمنى ألا يقرأ الآيات التي تؤكد أنه لن يعطى أية، لعل الله يستجيب وينزل عليه آية يقدمها لهم فيؤمنوا كها وعدوه

فَلَعَلَّكَ تَارِكٌ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَاتِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزٌ أَوْ جَاء مَعَهُ مَلَكٌ إِنَّهَا أَنتَ نَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ(١٢).

وتقول الآية أنت مجرد نذير ورسول تنقل ما يوحى إليك فقط، دون أن يكون لك حق التصرف بها ينزل عليك أو تأخير تبليغه.

# رد على مزاعم قريش حول القرآن

أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُوَرٍ مُثْلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ وَادْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللهِّ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ(١٣) فَإِن لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَاعْلَمُواْ أَنَّهَا أُنزِلِ بِعِلْمِ اللهِّ وَأَن لاَ إِلَــهَ إِلاَّ هُوَ فَهَلْ أَنتُم مُّسْلِمُونَ(١٤).



والآيات دليل على أن القرآن كان ينزل سورة كاملة، وليس آيات متفرقة. لذا جاء التحدي بالإتيان بعشر سور، وليس بعشر آيات. والتحدي قائم، ولو كانت السورة مكونة من ثلاث آيات بطول سورة الكوثر.

# الكسب في الدنيا متاح للجميع بغض النظر عن المعتقد

مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا َنُوَفَّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ (١٥) أُوْلَـئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآيُبخَسُونَ (١٥) أُولَـئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ إِلاَّ النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُواْ فِيهَا وَبَاطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (١٦). وهو تأكيد لما ورد في الآية (٢٠) من سورة الشورى، والآيات (١٨-٢١) من سورة بني إسرائيل وسور أخرى، من أن كل المجالات في الدنيا مفتوحة لكل البشر ومتاحة لهم ومودعة في الأرض من قبل خلق الإنسان. ولا توزع حسب المعتقد، ولكن بسعي الإنسان

# بعض بني إسرائيل آمنوا برسالة محمد وكثير من القبائل لم يؤمن

أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إَمَاماً وَرَحْمَةً أُوْلَـئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَن يَكْفُرْ بِهِ مِنَ الأَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ فَلاَ تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ إِنَّهُ الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ وَلَـكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ (١٧).

الأحزاب عندما تأتي في القرآن فهي تعني القبائل والأمم'. وهي هنا تشير لبعض القبائل التي لم تؤمن، تضامناً مع قريش على الأرجح.

قريش استمرت تختلق عبارات وتنسبها للقرآن لتصد من يحضر لمكة للقاء الرسول وَمَنْ أَظْلُمُ عِمَّنِ افْتَرَى عَلَى الله كَذِبا أُوْلَـئِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّمْ وَيَقُولُ الأَشْهَادُ هَـؤُلاء الَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّمْ وَيَقُولُ الأَشْهَادُ هَـؤُلاء الَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّمْ وَيَقُولُ الأَشْهَادُ هَـؤُلاء الَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى رَبِّمْ وَيَقُولُ الله وَيَبْغُونَهَا عِوَجاً وَهُم بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ (٩٥) أُولَـئِكَ لَمْ يَكُونُواْ مُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ وَمَا كَانُو أَيُمْ مِّن دُونِ الله مِنْ أَوْلِيَاء يُضَاعَفُ هَمُ الْعَذَابُ مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يُبْمِرُونَ (٢٠) الله عَرَم أَنْهُمْ فِي الآخِرةِ هُمُ الْأَدْسَرُ وَنَا أَنْهُمْ فِي الآخِرةِ هُمُ الْآخِرةِ هُمُ الْآخِرة عَلَى اللهُ عَرْمَ أَنْهُمْ فِي الآخِرة هُمُ الْأَدْسَرُ وَنَا اللهُ عَرَمَ أَنْهُمْ فِي الآخِرة هُمُ الْأَنْواْ يَفْتَرُونَ (٢١) لاَ جَرَمَ أَنْهُمْ فِي الآخِرة هُمُ الْأَنْسَالُهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ (٢١) لاَ جَرَمَ أَنْهُمْ فِي الآخِرة هُمُ الْمُنْواْ يَنْمَا عَلْمُ الْمُعَالِمُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُواْ الْمُعْرَة وَمَا كَانُواْ الْمُعْرَاقِ الْمُصَلِيعُونَ السَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يُولِيَا عَلَى اللهَ عَرَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْمُولَا اللهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْمُعْلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْمُؤْلِقِي الْمَالَةُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُؤْلِقَ الْمَعْ وَمَا كَانُوا الْمَالْمُ عَلَى الْمُعْلِيقُ السَّمْ وَمَا كَانُوا الْمُؤْلِقِينَ اللهُ الْمُؤْلِقِينَ اللهُ عَلَى اللْمُ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقِينَ الْمُؤْلِقُونَ اللهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْل



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة السادسة: مرحلة التعدي ودفع الظلم

القادمين من خارج مكة لمقابلة الرسول، وتنسب للقرآن كلاماً لم يقله لكي تنفرهم منه وتصدهم عن لقائه. ويبدو أن قريشاً استمرت على هذا فالآيات تشير إليه. وتصفهم بمن يكذب على الله وتبين أن الغاية هي الصد عن سبيل الله (دينه) وإبقاء الضلال (يبغونها عوجا).

ومن السور التي تذكر اختلاق قريش لمثل هذه النصوص هي: الزمر، الأعراف، ويونس من المرحلة السابعة. من المرحلة السابعة. عا يعني استمرار قريش في هذه الوسيلة القذرة من منتصف المرحلة الخامسة وطوال فترة وجود الرسول في مكة إلى أن هاجر.

## وعد للمؤمنين

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِجَاتِ وَأَخْبَتُواْ إِلَى رَبِّهِمْ أُوْلَـئِكَ أَصْحَابُ الجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ(٢٣). والآية دليل على أن المطلوب إيهان وعمل صالح ولا يكفي واحد منهها.

## الله جل وعلا لن يغفر لمستحق النار ولن يعذب مستحق الجنة

مَثْلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالأَعْمَى وَالأَصَمَّ وَالْبَصِيرِ وَالسَّمِيعِ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثْلاً أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ(٢٤). الآيات (٢٥–١٠٣) تتحدث عن أمم سابقة لعل قريشاً تعتبر، والأمم هي نفسها التي تحدثت عنها سور مضت كالشعراء.

## قوم نوح

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ إِنِّ لَكُمْ نَذِيرٌ مُّيِينٌ (٣٥) أَن لاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ اللهِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مَا نَوَاكَ إِلاَّ بَشَراً مَثْلُنَا وَمَا نَوَاكَ اتَّبَعَكَ عَذَابَ يَوْمٍ أَلِيمِ (٢٦) فَقَالَ الْمُلأُ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن فِوْمِهِ مَا نَوَاكَ إِلاَّ بَشَراً مَثْلُنَا وَمَا نَوَاكَ اتَّبَعَكَ إِلاَّ الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِيَ الرَّأْيِ وَمَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلِ بَلْ نَظُنُكُمْ كَاذِينِنَ (٢٧) قَالَ يَا قَوْمٍ أَرَائِينُهُ مَن رَّبِي وَآتَانِي رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ فَعُمَّيَتْ عَلَيْكُمْ أَنْلُومُكُمُوهَا وَأَنتُمْ لَمَا كَارِهُونَ (٢٨) وَيَا قَوْمٍ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى الله وَمَا أَنَا بِطَارِدِ النَّهُ مَا أَنْلُومُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى الله وَمَا أَنَا بِطَارِدِ اللهَ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ إِللهَ عَلَى اللهُ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ إِللهُ عَلَى اللهُ وَمَا أَنْكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهُ وَمَا أَنُولُ لِكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهُ وَمَا أَنْهُ بِطَارِدِ إِللهُ مَا لُلْهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا أَنُولُ لَكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِي وَلاَ أَعْلَمُ الْعَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لِللَّذِينَ تَوْرَدِي أَعْلَمُ لَن يُؤْتِيَهُمُ اللهُ خَيْرًا اللهُ أَعْلَمُ الْعَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَلْكُمْ عَلَى اللهُ خَيْرًا اللهُ أَعْلَمُ الْعَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عَلَى اللهُ خَيْرًا اللهُ أَعْلَمُ اللهُ أَلْفُولُ لِللَّذِينَ تَوْرَدِي أَعْلَمُ لَن يُؤْتِيَهُمُ اللهُ خَيْرًا اللهُ أَعْلَمُ الْعَلْمُ فَا أَمُنْ عَلَيْهِ فَعُمْ اللهُ عَيْمُ اللهُ أَلْولَكُولُولُ اللّهُ الْمَالِمُ لِللّهُ اللهُ الْعَلَمُ لِللْهُ الْلَكُمْ عَلَى الللهُ الْعَلَمُ عَلِي اللّهُ الْمَالُولُهُ الللهُ اللهُ الْعَلَامُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا



إِذَا لِّينَ الظَّالِينَ(٣١) قَالُواْ يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْثَرْتَ جِدَالَنَا فَأْتَنِا بِهَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (٣٢) قَالَ إِنَّا يَأْتِيكُم بِهِ اللهُ إِن شَاء وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ (٣٣) وَلاَ يَنفَعُكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ اللهُ يُوِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ(٣٤) أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَعَلَيَّ إِجْرَامِي وَأَنَاْ بَرِيءٌ ثَمَّا كُجُرَمُونَ(٣٥) وَأُوحِيَ إِلَى نُوح أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلاَّ مَن قَدْ آمَنَ فَلاَ تَبْتَسِ بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ (٣٦) وَاصْنَع الْفُلْكَ بِأَغْيُبَنَا وَوَخْيِنَا وَلاَ ثُخَاطِيْنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُواْ إِنَّهُم مُّغْرَقُونَ(٣٧) وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ ۖ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاٌّ مِّن قَوْمِهِ سَخِرُواْ مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُواْ مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ (٣٨) فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُّقِيمٌ (٣٩) حَتَّى إِذَا جَاء أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُّورُ قُلْنَا احْمِلْ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلاَّ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلاَّ قَلِيلٌ(٤٠) وَقَالَ ارْكَبُواْ فِيهَا بِسْم اللهَ مَجُرَاهَا وَمُرْسَاهَا إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ(٤١) وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجِ كَالْجِبَالِ وَنَادَى نُوَحٌ اَبْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يَا بُنَيَّ ارْكَب مَّعَنَا وَلاَ تَكُن مَّعَ الْكَافِرِينَ (٤٢) قَالَ سَاوِي إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ المَّاءَ قَالَ لاَ عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللهِ إِلاَّ مَن رَّحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمُوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ (٤٣) وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءكِ وَيَا سَيَاءَ أَقْلِعِي وَغِيضَ المَّاء وَقُضِيَ الأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الجُودِيَّ وَقِيلَ بُعْداً لَلْقُوْمِ الظَّالِينَ (٤٤) وَنَادَى نُوحٌ رَّبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ أَبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحَتُّى وَأَنتَ أَحْكَمُ الْحَأَكِمِينَ (٥٤) قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرٌ صَالِحٍ فَلاَ تَسْأَلَنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِّنَ الْجَاهِلِينَ(٤٦) قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِّكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلاَّ تَغْفِرْ لِي وَتَرْ حَمْنِي أَكُن مِّنَ الْخَاسِرِينَ(٤٧) قِيلَ يَا نُوحُ الْهَبِطْ بِسَلاَم مِّنَّا وَبَركَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمَّ ثُمَّن مَّعَكَ وَأَمَمٌ سَنُمَتَّعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُّهُم مِّنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ (٤٨) تِلْكَ مِنْ أَنبَاء الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلاَ قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَـذَا فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ(٩٤).

(الآية:٢٧) سبب يردده المعارضون دائهاً، ويتمثل بأن الرسول أو المصلح الديني بشر مثلهم ولا يملك أي مقومات وقدرات خاصة، والآية أيضاً دليل على أن المستضعفين عادة هم من يؤمن.

(الآية: ٢٩) نوح وكل الرسل مثل محمد لا يطلبون أجراً على الدعوة، لأنهم لو فعلوا فلن يحصلوا على أجرهم في الآخرة. وهذا دليل على أن أي عمل لخدمة دين الله لا يجب أن يؤخذ عليه أجر ومن يأخذ أجراً في الدنيا فقد حرم نفسه من أجر الآخرة. وهذا ينطبق على إمامة



الصلاة والأذان وكل عمل لخدمة الدين الذي تحول لوظائف برواتب شهرية.

(الآيات: ٢٩-٣٣) تظهر بعض ما طالب به قوم نوح، وهو مشابه لما طالبت به قريش: وَيَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهَّ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا أَ إِنَّهُم مُّلاَقُو رَبِّمِ مُّ وَلَى يَضُرُنِي مِنَ اللهَ إِن طَرَدتُّهُمْ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ (٣٠) وَيَا قَوْمِ مَن يَنصُرُنِي مِنَ اللهَ إِن طَرَدتُّهُمْ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ (٣٠) وَلاَ أَقُولُ إِنَّي مَلَكُ وَلاَ أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِي وَلاَ أَقُولُ إِنَّي مَلَكُ وَلاَ أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِي أَعْنُمُ اللهُ عَلْمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنِّي إِذَا لِيَّنَ الظَّالِينَ (٣١) قَالُوا يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْثُوتَ جِدَالنَا فَأَتَنِا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (٣٢) قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُم بِهِ اللهُ إِن المَّاءُ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ (٣٣).

(الآية:٣١) منطق الكفر واحد (سنة الأولين)، فكلام نوح هنا هو ما قالته الآية (٥٠) من سورة الأنعام، عن محمد: قُل لاَّ أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَآئِنُ اللهِّ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنْ اللهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكٌ إِنْ أَتَبَعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الأَعْمَى وَالْبُصِيرُ أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ (٥٠).

وهذه الآيات تشابه قوله تعالى في حق الرسول محمد: قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَاء أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلاً(٥٧) الفرقان.

ومثله: وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَثْنِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِينَ(٥٢) الأنعام.

ومثله: وَلَئِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَى أُمَّةٍ مَعْدُودَةٍ لَّيَقُولُنَّ مَا تَحْبِسُهُ أَلاَ يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفاً عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ(٨) هود.

وتواصل الآيات الحديث عن قوم نوح: وَلاَ يَنفَعُكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ اللهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٣٤) أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْنَهُ فَعَلَيَّ إِجْرَامِي وَأَنَا بَرِيءٌ ثَمَّا تُجْرَمُونَ (٣٥) وَأُوحِيَ إِلَى نُوحٍ أَنَهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلاَّ مَن قَدْ آمَن فَلاَ تَبْتَشِسْ بِهَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ (٣٦) وَاصْنَع الْفُلْكَ بَاعْيُنِنا وَوَحْيِنَا وَلاَ تُخَاطِنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُواْ إِنَّهُم مُّغْرَفُونَ (٣٧) وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَكُلِّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاَّ مِّن قَوْمِهِ سَخِرُواْ مِنهُ قَالَ إِن ظَلَمُواْ إِنَّهُم مُّغْرَفُونَ (٣٧) وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَكُلِّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاَّ مِن قَوْمِهِ سَخِرُواْ مِنهُ قَالَ إِن ظَلَمُواْ مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ (٣٨) فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَكِيلٌ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمٌ (٣٩) حَتَّى إِذَا جَاءا أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُّورُ قُلْنَا احْمِلُ فِيهَا مِن كُلُّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلاَّ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعُهُ إِلاَّ قَلِيلٌ (٤٤) وقالَ الرَّبُواْ



فِيهَا بِسْمِ اللهُ مَجْرَاهَا وَمُرْسَاهَا إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ (١١).

(الآية: ٣٦) تؤكد أن من لا يؤمن في بداية سماع الدعوة لن يؤمن أبداً، هذه قاعدة في كل زمان ومكان.

(الآية: ٤٠) لم يؤمن إلا قلة، وهي حقيقة تحدثت عنها سور كثيرة: وَمَا أَكْثُرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ(١٠٣) يوسف.

فغالبية الناس تتمسك بمصالحها الدنيوية ولا تميل للدين.

(الآية: ٤٠) تقول: قُلْنَا احْمِلُ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ». وهي تشير للحيوانات التي أمروا بحملها معهم. وقوم نوح قبيلة صغيرة العدد، من الواضح أنهم يعتمدون في حياتهم على تربية الماشية (بقر، غنم، وجمال) وبالتالي فكل أهل بيت يملكون عدداً منها. وبها أنه لم يؤمن مع نوح سوى نفر قليل، فقد أمر كل شخص مؤمن أن يحمل معه زوجاً من حيواناته لكي تتناسل فيها بعد. ويترك بقية ماشيته التي سيطوبها الطوفان مع القوم الكافرين لأنه لا مكان لها في سفينة نوح. التي بناها على قدر استطاعته، والتي لا يمكن أن تكون كبيرة الحجم. وإنها هي مركب يكفي للطفو فوق سطح الماء إذا ما فاجأها الطوفان. والدليل على صغر المركب وقلة عدد المؤمنين أنهم لم يركبوا فيها إلا بعد أن فار التنور مؤذناً ببداية ضرب الطوفان للمنطقة.

وتواصل السورة الحديث عما حدث: وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجِ كَالْحِبَالِ وَنَادَى نُوحٌ الْبَنَهُ وَكَانَ فِي مَوْدِ كَالْحِبَالِ وَنَادَى نُوحٌ الْبَنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَا بُنَيَّ ارْكَب مَّعَنَا وَلاَ تَكُن مَّعَ الْكَافِرِينَ (٤٢) قَالَ سَآوِي إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ اللَّه عَاصِمَ الْيُومَ مِنْ أَمْرِ اللهِ إِلاَّ مَن رَّحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا اللَّوْجُ فَكَانَ مِنَ اللَّعْرَقِينَ (٤٣). وقوله: وحال بينهما الموج الله يصور سرعة مياه الطوفان العاتية التي حملت ولد نوح بلحظة وهو لم يكمل حديثه مع والده.

وتستكمل السورة ما حدث: وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءكِ وَيَا سَهَاء أَقْلِعِي وَغِيضَ المَّاء وَقَلِي وَغِيضَ المَّاء وَقُضِيَ الأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الجُّودِيِّ وَقِيلَ بُعْداً لَلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ(٤٤) وَنَادَى نُوحٌ رَّبَهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحَقُّ وَأَنتَ أَحْكَمُ الْحَاكِمِينَ(٤٥) قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِح فَلاَ تَسْأَلُنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّ أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ الْجُماهِلِينَ(٤٦) قَالَ رَبِّ إِنِّ أَعُودُ بِكَ أَنْ أَسْأَلُكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلاَّ تَغْفِرْ لِي وَتَوْحَمْنِي



أَكُن مِّنَ الْحَاسِرِينَ(٤٧) قِيلَ يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلاَمٍ مِّنَّا وَبَركَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مََّن مَّعَكَ وَأُمَمٌ سَنُمَتَّعُهُمْ نُمَّ يَمَسُّهُم مِّنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ(٤٨).

ثم يتوجه الخطاب للرسول:

تِلْكَ مِنْ أَنبَاء الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلاَ قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَـذَا فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ(٤٩).

تفاصيل ما حدث لنوح لا يعرفه الرسول ولا قريش، وإن كانوا يتناقلون أباً عن جد أن قوم نوح أهلكوا بطوفان وإن كان هناك تفاصيل فهي مشوشة وغير دقيقة.

#### عاد

وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُوداً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَـهٍ غَيْرُهُ إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ مُفْتَرُونَ(٥٠) يَا قَوْمِ لا أَشْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِنَّ أَجْرِيَ إِلاًّ عَلَى الَّذِي فَطَرَنِي أَفَلاَ تَعْقِلُونَ(٥١) وَيَا قَوْم اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاء عَلَيْكُم مَّدْرَاراً وَيَزِدْكُمْ فَوَّةً إِلَى قُوَّتِكُمْ وَلاَ تَتَوَلَّوْأُ مُجْرْمِينَ(٥٢) قَالُواْ يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلِمِتِنَا عَن قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ(٥٣) إِن نَقُولُ إِلاَّ اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِيَتِنَا بِسُوَءٍ قَالَ إِنِّي أُشْهِدُ الله وَاشْهَدُواْ أَنِّي بَرِيءٌ ثمًّا تُشْرِكُونَ (٥٤) مِن دُونِهِ فَكِيدُونِي جَمِيعاً ثُمَّ لاَ تُنظِرُونِ (٥٥) إِنِّي نَوَكَّلْتُ عَلَى اللهَ رَبِّي وَرَبَّكُم مًّا مِن دَآلَةٍ إِلاًّ هُوَ آخِذٌ بِنَاصِيَتِهَا إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيم(٥٦) فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقَدْ أَبْلَغْتُكُم مَّا أُرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمْ وَيَسْتَخْلِفُ رَبِّي قَوْماً غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُّونَهُ شَيْئاً إِنَّ رَبّي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ(٥٧)ً وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَّيْنَا هُوداً وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مَّنَّا وَنَجَّيْنَاهُم مَّنْ عَذَابِ غَلِيظٍ(٥٨) وَتِلْكَ عَادٌ جَحَدُواْ بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَعَصَوْاْ رُسُلَهُ وَاتَّبَعُواْ أَمْرَ كُلِّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ(٥٩) وَأُتْبِعُواْ فِي هَدِهِ الدُّنْيَا لَعْنَةَ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلَا إِنَّ عَاداً كَفَرُواْ رَبَّهُمْ أَلاَ بُعْداً لِّعَادٍ قَوْمَ هُودِ (٦٠). (الآية:٥٢) تقول على لسان هود: "وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاء عَلَيْكُم مَّدْرَاراً». وهو ما قاله نوح لقومه: فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارُا(١٠) يُرْسِل السَّهَاء عَلَيْكُم مَّدْرَارًا(١١). وتكرر كثيراً في سور تخاطب قريشاً، والمعنى أن الله هو من يرسل المطر، لكنه لا يعني أن التوبة شرط لنزول المطر. فالمطر ينزل إذا توفرت ظروف مناخية مناسبة، بغض النظر على من ينزل، كافراً كان أو مؤمناً، أو في البر أو على البحر والمحيطات.



والتوبة تعني العودة عن الخطأ والتعهد بعدم الرجوع إليه.

#### ثمود

وَإِلَى نَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ الله مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ هُوَ أَنشَأَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَاسْتَغْمَرَكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ عَجِّيبٌ (٢٦) قَالُواْ يَا صَالِحُ قَدْ كُنتَ فِينَا مَرْجُوّاً قَبْلَ هَـذَا أَتَنْهَانَا أَن نَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا وَإِنّنَا لَفِي شَكِّ كُمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبِ (٢٣) فِينَا مَرْجُوّاً قَبْلَ مَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبِ (٢٣) قَالَ يَعْبُدُ وَالَّانِي مِنهُ رَحْمَةً فَمَن يَنصُرُنِي مِنَ الله إِنْ عَصَيْتُهُ فَا تَرْبِدُونَنِي غَيْرَ خَفْسِيرِ (٣٣) وَيَا قَوْمٍ هَـذِهِ نَاقَةُ الله لَكُمْ آبَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ الله وَلاَ عَشُوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُدُو بُورَهُ وَيَا قَوْمٍ هَذِهِ نَاقَةُ الله لَكُمْ آبَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ الله وَلاَ مَسَلُوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُونَ فِي وَالْكَ عَلَيْكُ مَعْدَابٌ قَرِيبٌ (٢٤) فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلاَثُمَ أَيَامٍ ذَلِكَ وَعُدٌ غَيْرُ مَكْدُوبُ (٢٥) فَلَكَ جَاءً أَمُونَا نَجَيْنَا صَالِحًا وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَا وَمِنْ خِزْي وَعُدْ عَيْرُ مَكْدُوا فِي الْقَوِيُّ الْعَزِيزُ (٢٦) وَأَخَذَا الَّذِينَ قَالُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيَارِهِمْ وَيُؤْا فِيهَا أَلا إِنَّ فَمُودَ كَفَرُواْ رَجِّهُمْ أَلاَ بُعْدًا لِنَاتُهُ أَلَا بُعْدًا لَنْهُودَ (٢٦) وَأَخَذَ الَّذِينَ الْمَلَى اللَّهُ لَوْكُوا القَيْمُ وَلا إِنْ الْمُؤْلُولُ وَيَارِهِمُ

## إبراهيم

وَلَقَدْ جَاءتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُواْ سَلاَماً قَالَ سَلاَمٌ فَهَا لَبِثَ أَن جَاء بِعِجْلِ حَنِيدِ(19) فَلَمَّا رَأَى أَيْدِيَهُمْ لاَ تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لاَ تَحَفْ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ لُوطٍ (٧٠) وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَاء إِسْحَاقَ يَعْفُوبَ (٧١) قَالَتْ يَا وَيْلَتَى أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَ ذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَـذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ (٧٧) قَالَتْ يَا وَيْلَتَى أَأْلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَ ذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَـذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ (٣٧) فَلَمَا فَلَوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللهُ رَحْمَتُ اللهُ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَيدٌ عَيدٌ (٣٧) فَلَمَا فَلَا إِبْرَاهِيمَ لَكِيمٌ فَوْمٍ لُوطٍ (٧٤) إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ فَوْمٍ لُوطٍ (٧٤) إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ فَوْمٍ لُوطٍ (٧٤) يَا إِبْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا إِنَّهُ قَدْ جَاء أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ آتِيهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ وَرُدَهُ ).

فقد حضرت مخلوقات كونية لإبراهيم، ولديها القدرة على التشكل بهيئة جسدية (بشرية). مما جعل إبراهيم يظن أنهم بشر وقدم لهم «عجلاً حنيذاً». والحنيذ أكلة مشهورة في جنوب غرب جزيرة العرب منذ القدم وانتشرت اليوم في كل الجزيرة .

لكنهم ليسوا بشراً وليس لهم أجهزة هضمية ولا يستطيعون تناول الطعام.



١ انظر فقرة: الحنيذ/ قسم مفردات من القرآن.

#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة السادسة: مرحلة التعدي ودفع الظلم

ولديهم القدرة على تخصيب المرأة التي توقفت عن الإنجاب.

(الآيات: ٧٤-٧٦) تخبرنا أن إبراهيم حاول أن يقنع تلك المخلوقات بعدم هلاك قوم لوط، لأنهم قومه هو أيضاً.

وتستمر الآيات تخبرنا ما حدث بعد وصول تلك المخلوقات لقرية إبراهيم ولوط، وكيف حاول قوم لوط التحرش بهم جنسياً:

#### قوم لوط

وَلَمَّا جَاءتُ رُسُلُنَا لُوطاً سِيءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعاً وَقَالَ هَـذَا يَوْمٌ عَصِيبٌ (٧٧) وَجَاءهُ قَوْمُهُ يُهُرَّعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبْلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَّيِّنَاتِ قَالَ يَا قَوْمٍ هَـوُلاء بَنَانِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُواْ اللهُّ وَلاَ تُخْزُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنكُمْ رَجُلٌ رَّشِيدٌ (٧٨) قَالُواْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقِّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ (٧٩) قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوِي إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ (٠٨) قَالُواْ يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ اللَّيْلِ وَلاَ يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدٌ إِلاَّ لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ اللَّيْلِ وَلاَ يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدٌ إِلاَّ لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ اللَّيْلِ وَلاَ يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدٌ إِلاَّ المُرْتَاكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصَّبْحُ أَلَيْسَ الصَّبْحُ بِقَرِيبٍ (٨٧) فَلَا جَاء أَمْرُنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجَيلٍ مَّنصُودٍ (٨٧) مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ وَمَا الظَّلِينَ بِبَعِيدٍ (٨٣).

(الآيات: ٧٧-٨٠) تظهر أنه لما حلت تلك المخلوقات في بيت لوط شعر بالحرج والقلق لأنه يعلم أن قومه سيهرعون إليهم لفعل الفاحشة بهم ظناً منهم أنهم بشر، وهو ما حدث بالفعل. وهنا عرض لوط بناته على القوم بدل أن يفضحوه عند ضيفه، وقد كان لوط مستعداً لتقديم بناته ليفعل القوم بهن الفاحشة على أن يخزيه القوم في ضيفه، مقابل أن يبدو شههاً مكرماً ضيفه (سلوك وعادات موروثة) طغت على تفكير لوط لحظتها. والقرآن هنا يروي ما حدث كما حدث ولا يقربها قال لوط ولا يخطئه، كما هي عادة القرآن في الحديث عن الأمم والأشخاص الأقدمين.

## قوم شعيب

وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْباً قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَـهٍ غَيْرُهُ وَلاَ تَنقُصُواْ الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ إِنِّيَ أَرَاكُم بِخَيْرِ وَإِنِّيَ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ مُجِيطٍ(٨٤) وَيَا قَوْمٍ أَوْفُواْ الْمِكْيَالَ



وَالْمِيْوَانَ بِالْقِسْطِ وَلاَ تَبْخَسُواْ النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلاَ تَعْنَوْاْ فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ (٨٥) يَقِيَّةُ اللهَّ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُّوُّمِنِينَ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظِ (٨٦) قَالُواْ يَا شُعَيْبُ أَصَلاَتُكَ تَأْمُوكَ أَنَ تَمْرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاوُنَا أَوْ أَن تَفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاء إِنَّكَ لاَنتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ (٨٧) قَالَ يَا قَوْمَ إِنْ كُنتُ عَلَى بَيْنَةٍ مِّن رَبِّي وَرَزَقَنِي مِنهُ رِزْقا حَسَنا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخِلِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ فَرَا أَيْتُهُ إِلاَّ الإِصْلاَحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ (٨٨) وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ (٨٨) وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ (٨٨) وَمَا أَنْهُ مِنْ فَقُومَ مُودٍ أَوْ قَوْمَ صَالِحِ وَمَا قَوْمٍ لاَ يَجُرِمَنَكُمْ شِقَاقِي أَن يُصِيبَكُم مَّ أَنُ أَصَابَ قَوْمَ أَنُوحٍ أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَالِحِ وَمَا قَوْمٍ لاَ يَجْرِمَنَكُمْ شِقَاقِي أَن يُصِيبَكُم مَّ أَنُ أَصَابَ قَوْمَ أَنُوحٍ أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَالِح وَمَا قَوْمٍ لاَ يَجْرِمَنَكُمْ شِعَيْدِهِ (٨٩) وَمَا أَنتُ وَمَا أَنْ اللهَ وَاغَدْمُوهُ أَلُوا لاَ رَهُ طُولُ وَلِولَا لَكُونُ وَلَا عَلَى مَكَانَةٍ كُمْ مَقِيلًا مِعْزِيزٍ (٩١) قَالَ يَا قَوْمٍ أَوْهُ إِلَى مَعْكُمْ رَقِيبٌ (٩٣) وَيَا قَوْمٍ أَوْهُ إِلَى مَعْكُمْ رَقِيبٌ (٩٣) وَيَا قَوْمٍ أَوْهُ وَيَا عَوْمٍ أَنْ طَهُولًا إِلَى مَعْكُمْ رَقِيبٌ (٩٣) وَيَا قَوْمٍ أَوْمُولُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِي عَامِلُ سَوْفَ تَعْلَمُونُ مَن يَأْتِيهِ عَلَابٌ عَنْمُ اللهَ وَاللّهُ عِلْهُ وَيَا عَلْمُ وَلَا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِي عَلَيْكُم مَن اللهُ وَاغُومُ الْمُولُولُ وَلَوْلَا لَكُمُولُوا فَي وَيَا وَمُولُوا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ اللّهُ وَالَعُهُ وَا أَنْ الْمُولُولُولُ وَلَا مَا الْمُولُولُ وَلَا عَلَى مَا الْمُولُولُ وَلَا مَعْمُ الْمُولُولُ وَلَا مُولُوا فَلَولُوا فَلَوْمُ الْمُولُولُ وَلَوْمُ الْمُولُولُ وَلَوْلِهُ وَلَوْمُ الْمُولُولُولُ اللّهُ الْمُعَلِي الْمُؤْلُولُ وَلَوْمُ الْمُولُولُ

الآية (٨٩) تؤكد أن شعيباً أرسل بعد قوم نوح وهود وصالح ولوط.

بعد ذلك تتجه السورة إلى مخاطبة بني إسرائيل موردة أنباءً تاريخية تهمهم ويعرفونها:

#### موسى وفرعون

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُّبِينِ (٩٦) إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ فَاتَّبَعُواْ أَمْرَ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدِ (٩٧) يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيّامَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارَ وَبِئْسَ الْوِرْدُ الْمُورُودُ (٩٨) وَأَنْبِعُواْ فِي هَذِهِ لَعْنَةٌ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ بِئْسَ الرَّفْدُ اللَّرُفُودُ (٩٩) ذَلِكَ مِنْ أَنبَاء الْقُرَى نَقُصُّهُ عَلَيْكَ مِنْهَا قَآئِمٌ وَحَصِيدٌ (١٠٠) وَمَا ظَلَمُنَاهُمْ وَلَكِن ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَيَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ آلِمِتُهُمُ الَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ مِن شَيْءٍ لَمَّا جَاء أَمْرُ رَبِّكَ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرِ تَنْبِيبِ (١٠١) وَكَذَلِكَ أَخْدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِي ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ (١٠١) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَابَةً لِمَّنْ خَافَ عَذَابَ الآخِرَةِ ذَلِكَ يَوْمٌ مَّشُهُ ودٌ (١٠١) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَابَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الآخِرَةِ ذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُ ودٌ (١٠١) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَابَةً لِمُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُ ودٌ (١٠٠)

(الآية:١٠١) تؤكد أن الدين خيار شخصي حر.



## الحساب ومصير الكافر والمؤمن سيكون يوم القيامة

وَمَا نُؤَخِّرُهُ إِلاَّ لِأَجَلِ مَّعْدُودٍ (١٠٤) يَوْمَ يَأْتِ لاَ تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلاَّ بِإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ (١٠٥) فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُواْ فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ (١٠٦) خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّهَاوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالٌ لَمَّا يُرِيدُ (١٠٧) وَأَمَّا الَّذِينَ شُعِدُواْ فَفِي الْجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّهَاوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ عَطَاء غَيْرَ شُعِدُواْ فَفِي الْجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّهَاوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَمَا شَاء رَبُّكَ عَطَاء غَيْرَ مُغُودٍ (١٠٨) فَلاَ تَكَا يَعْبُدُ آبَاؤُهُم مِّن قَبْلُ وَإِنَّا لَمُ لَوَالْمَا شَاء رَبُكَ عَلَا وَالْأَوْفُ إِلاَّ كَمَا يَعْبُدُ آبَاؤُهُم مِّن قَبْلُ وَإِنَّا لَمُ وَالْمَا لَا اللَّذِينَ فَيْلُ وَإِنَّا لَكُوا يَعْبُدُ آبَاؤُهُم مِّن قَبْلُ وَإِنَّا لَيَعْبُدُ اللَّهُ مَا عَيْرَ مَنْقُوص (١٠٩).

(الآية: ١٠٣-١٠٤) ليس هناك عذاب في الدنيا لمن لا يؤمن، ولكن العذاب لا يكون إلا يوم القيامة وبعد الحساب. والكوارث التي تقع في الدنيا تقع للكافر والمؤمن. وما حدث لأمم سابقة مثل قوم نوح وعاد وثمود وغيرهم أنهم لو آمنوا لابتعدوا مع رسولهم ومن آمن معه ونجوا من الهلاك، لكن الكارثة كانت ستقع، سواءً كانت زلزالاً أو بركاناً أو غيره. (الآيتان:١٠٧-٨٥) دليل على أسلوب القرآن، فالآيتان تقولان بأن الكافر سيبقى في النار إلا ما شاء الله، والمؤمن سيبقى في الجنة إلا ما شاء الله. وكأنه لا يوجد خلود أبدي، وكأن المسلم سيخرج من الجنة بعد فترة والكافر سيخرج من النار بعد فترة، وهو ما يتناقض (ظاهرياً) مع آيات كثيرة تؤكد خلوداً أبدياً لأهل الجنة ولأهل النار. والخلود أبدي لكن الآيتين تقولان إنه لو شاء الله لما خلدوا، فكل شيء بمشيئة الله.

(الآيات:١١٠-١١٣) تخبر عن ابتعاد بني إسرائيل عن الدين، وتطلب من الرسول ومن آمن معه التمسك بالدين

وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلاَ كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبُّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكَّ مِّنْهُ مُرِيبٍ(١١٠) وَإِنَّ كُلاَّ لَمَا لَيُوَفِّيَنَهُمْ رَبُّكَ أَعْبَالِكُمْ إِنَّهُ بِهَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ(١١١) فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَن نَابَ مَعَكَ وَلاَ تَطْغَوْاْ إِنَّهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ(١١٢).

## هناك مسلمون يوالون مشركي قريش

(الآية:١١٣): وَلاَ تَرْكَنُواْ إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاء ثُمَّ لاَ تُنصَرُونَ(١١٣).

تخاطب المسلمين في مكة، وتشير إلى أن فئة منهم ركنوا ووالوا من ظلموا (أي قريش)



الذين ظلموا المستضعفين من المسلمين بتعذيبهم جسدياً كها بينت سور سابقة، حيث أعطى القرآن الحق للمسلمين بمعاقبة الظالم ودفع الظلم.

وهذه الآية تتحدث عن وضع جديد ظهر للساحة بين المسلمين يتمثل بموالاة فئة من مسلمي قريش لأقاربهم المشركين. وهذه الفئة هم من تحدثت عنهم (الآية: ٥٣) من سورة بني إسرائيل، وأخبرتنا أنهم اشتبكوا مع فئة مسلمة أخرى في خلاف. وسنرى أن هذه الفئة التي توالي قريش ستستمر في موالاتها برغم تحذير القرآن لهم، وسيستمرون بخلافاتهم مع الفئة الأخرى من المسلمين الذين سنتين أنهم المستضعفون، كما سيتسببون في مشاكل جمة للمسلمين والإسلام. وهم من أطلقنا عليهم مسمى «مشلكة قريش»، وهو اصطلاح يعني فئة ممن أعلنوا إسلامهم في مكة من قريش ولكنهم منافقون واستمروا يوالون أقاربهم المشركين.

# فرض ثلاثة أوقات لأداء الصلاة

وَأَقِمِ الصَّلاَةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُلَفاً مِّنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِللَّاكِرِينَ (١١٤).

ولو أضفنا هذه الأوقات الثلاثة للوقتين اللذين فُرضا في الآية (٧٨) من سورة بني إسرائيل فإن الأوقات المطلوبة للصلاة أصبحت خمسة في اليوم والليلة، وليس هناك آية أخرى تضيف أي وقت آخر غير ما ذكر.

والملاحظ هو أن هناك صلاة عند طرف النهار الأول (أي بعد شروق الشمس)، وصلاة أخرى عند طرف النهار الأخير (أي قبيل غروب الشمس). ولا يذكر القرآن صلاة الظهر أو العصر اللتين يصليها المسلمون اليوم، ويتركون صلاتي طرفي النهار المذكورين في القرآن. وتختم السورة بمخاطبة الرسول حول ما يجري في مكة في تلك الفترة: وَاصْرِ فَإِنَّ اللهَ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ (١١٥) فَلَوْلاَ كَانَ مِنَ الْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمْ أُولُواْ بَقِيَّةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ الْفُسَادِ فِي الأَرْضِ إِلاَّ قَلِيلاً مَّنْ أَنجَيْنَا مِنْهُمْ وَاتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا أُتْرِفُواْ فِيهِ وَكَانُواْ بَحْرِمِينَ (١١٦) فِي الأَرْضِ إِلاَّ قَلِيلاً مَّنْ أَنجَيْنَا مِنْهُمْ وَاتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا أُتْرِفُواْ فِيهِ وَكَانُواْ بَحْرِمِينَ (١١٦) فِي الأَرْضِ إِلاَّ قَلِيلاً مَّنْ أَنجَيْنَا مِنْهُمْ وَاتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا أُتْرِفُواْ فِيهِ وَكَانُواْ بَحْرِمِينَ (١١٦) وَلَا شَاء رَبُكَ جَلَالِكَ خَلْقَهُمْ وَتَمَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ الْقَرَى بِظُلْم وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُونَ مَا تَرْبُكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَّلُ النَّسِ أَجْعِينَ (١٩١) إلاَّ مَن رَجِمَ رَبُكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَّتُ كَلِمَةً وَالنَّاسِ أَجْعِينَ (١٩١) وَكُلاً نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَاء الرُّسُلِ مَا نُنْبَتُ



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة السادسة: مرحلة التعدي ودفع الظلم

بِهِ فُوَّادَكَ وَجَاءكَ فِي هَـذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ (١٢٠) وَقُل لِّلَذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ اعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَامِلُونَ (١٢١) وَانتَظِرُوا إِنَّا مُنتَظِرُونَ (١٢٢) وَللهٌ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الأَمْرُ كُلَّهُ فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَغْمَلُونَ (١٢٣).

(الآية: ١١٥) تدعو الرسول للصبر والتحمل على متاعب الدعوة.

(الآية:١١٦) تقول بأن القلة من المؤمنين مع كل رسول هم من يبقى بعد هلاك قومهم معدون الله.

(الآيتان:١١٧–١١٨) قاعدة وسنة سارت عليها كل الناس في كل زمان: القلة مؤمنة والكثرة رافضة.

(الآية: ١٢٠) سرد قصص الأمم الكافرة السابقة للتأكيد لمحمد أن كل الرسل كذبوا ومر عليهم من المحن ما يمر عليه. وكذلك عبرة لقريش لو رغبت في الإيمان.

(الآيتان:١٢١-١٢٢) دعوة للتعايش السلمي مع قريش (لكم دينكم ولي دين)، لكن قريشاً لم تقبل، مثلها مثل كل الأمم والمجتمعات. فليس هناك مجتمع بشري يقبل أن يتعايش مع من ينتقد موروثه أو يخالفه.

وبهذا نكون قد انتهينا من المرحلة السادسة من مراحل الدعوة في مكة.





# المرحلة السابعة: مرحلة التعذيب بالنار والهجرة

آخر مراحل الدعوة في مكة، وأكثرها دموية واضطهاداً للمسلمين، وهذا يخالف ما ورد في كتب التراث التي تقول بأن التعذيب بدأ مع بداية الدعوة، وكل ما قالوه كان رجماً بالغيب ولا يملكون عليه أي برهان، ويعكس أنهم سمعوا بها يتداول من قصص وحكايات عن زمن الرسول فتخيلوا أن التعذيب حدث في بداية الدعوة. ولو بدأت قريش تعذيب المسلمين منذ بداية البعثة فسيتطور الوضع لقتلهم. ولو قتلتهم فلن يبقى الرسول ومن معه سنوات في مكة. والقرآن – مصدرنا – يؤكد حقيقة ما حدث ومتى حدث. وقريش بدأت بالتعديات الجسدية على المسلمين المستضعفين من المرحلة الخامسة بشكل محدود، وتطورت في المرحلة السادسة، لكنها في هذه المرحلة وصلت لحد التطرف. فقد تعرض المستضعفون من المسلمين للتعذيب الجسدي، وصل إلى كيهم وحرق أجسادهم بالنار لكي المستضعفون من المردة والعودة لطاعة أسيادهم.

وهذا يمكن فهم دوافعه، فقريش تعتمد كلياً على العبيد والموالي في القيام بالأعمال الخدمية، ولمو آمنوا فستتعطل المصالح وتشل الحياة اليومية في مكة. ولهذا تجرأت قريش على خرق القانون الإلهي الذي احترمته واحترمه شعوب جزيرة العرب طوال قرون والذي ينص على أن مكة بلد آمن لا يضام ساكنه ولا يؤذى. وهذا القانون هو الذي جنب الرسول محمداً وكل المسلمين الذين ينتسبون لقريش الأذى الجسدي، ولا عبرة بها ورد في كتب التراث من تعرض الرسول والمسلمين للأذى الجسدي، لأن قريشاً لو تجرأت على إيذائهم جسدياً لتجرأت على قتل الرسول وقتلت النفر الذين آمنوا معه. ولكن قريشاً لم تتعرض للرسول ولكل من ينتمي بنسب لقريش خوفاً من عقاب الله الذي يؤمنون بوجوده ، وخوفاً من

١ - قريش لا تؤمن بالبعث لكنها تؤمن بوجود الله وأنه خالق كل شيء، وتحتفظ بموروثها أن الله قد يعاقب الناس في الدنيا.



العاربين القبائل. فقريش تتمتع بسمعة فاضلة ونظرة مقدسة عند كل سكان جزيرة العرب اكتسبتها بمحافظتها على احترام حرمة البيت والقيام عليه وخدمة حجاجه. ولو تجرأت وقتلت الرسول في مكة لانهارت الثقة وخسرت قريش سمعتها العطرة وقدسيتها. لكن هذا لم يمنع بعض رجال قريش أن يؤذوا المستضعفين، لأن العرب في كل أرجاء جزيرة العرب ينظرون للعبيد والموالي نظرة دونية وكأنهم أقل درجة في الإنسانية حسب قانون الطبقية الاجتماعية المعمول به في تلك المجتمعات. ولن تخسر قريش سمعتها بين العرب لو قتلت أو عذبت العبيد، بخلاف لو تعرضت لقرشي أو ذي نسب من غيرهم.

ونتيجة لتعذيب قريش للمستضعفين فقد مات بعضهم وارتد بعضهم وأعلن البعض الكفر وقلبه مطمئن بالإيمان. وهذه المرحلة تعتبر أسوأ مرحلة مرت على المسلمين في عصر الرسول، فقد كان من المحتمل أن تتمكن قريش من القضاء على كل من لا يرتد من المستضعفين، وقد تتجرأ بعد ذلك على محمد ومن أسلم من قريش وتقضي عليهم، وعلى دين الله. لولا أن قيض الله للإسلام بعض من دخله من بني إسرائيل يثرب، وقاموا بنشر دين الله في بلدتهم، وتقبله منهم غالبية الأوس والخزرج. فكان أن وجه مسلمو يثرب الدعوة لإخوانهم مسلمي مكة بالهجرة إليهم هرباً بأرواحهم ودينهم، فكانت الهجرة.

وقد نزل في هذه المرحلة آخر ثهاني سور في مكة، مكملة عدد السور المكية إلى (٨٩) سورة. وسور هذه المرحلة، هي: الأنعام، العنكبوت، البروج، المسد، النحل، القصص، الرعد، والحج.

## (۲۸) الأنعام

تفتتح بحمد الله الخالق العليم، وتساؤل عن كفر قريش:

الحُتْمَدُ للهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِم يَعْدِلُونَ(١) هُوَ الَّذِي خَلَفَكُم مِّن طِينِ ثُمَّ فَضَى أَجَلاَّ وَأَجَلٌ مُّسمَّى عِندَهُ ثُمَّ أَنتُمْ مَّمَرُونَ(٢) وَهُوَ اللهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ(٣).

(الآيات:٤-٧٣) تخاطب قريشاً على العموم، وتؤكد أنهم لن يؤمنوا، وترد على اتهاماتهم وتحث الرسول أن يصبر على الأذي.



## قريش لن تؤمن

وما تَأْتِيهِم مِّنْ آيَةٍ مِّنْ آيَاتِ رَبِّمْ إِلاَّ كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ (٤) فَقَدْ كَذَّبُواْ بِالحَقَّ لِمَا جَاءهُمْ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنبَاء مَا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ (٥) أَلَمْ يَرَوْاْ كَمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنِ مَّكَنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ مَا لَمْ نُمَكِّنَ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاء عَلَيْهِم مِّذْرَاراً وَجَعَلْنَا الأَنْهَارَ تَجْرِي مِن تَخْتِهِمْ فَأَشْلَكُنَاهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِن بَعْدِهِمْ قَرْناً آخِرِينَ (٦) وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَاباً فِي قِرْطَاسٍ فَلَمْسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ مَّيِينٌ (٧) وَقَالُواْ لَوْلا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَا أَنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ وَلَا أَنزَلْنَا مَلَكَا لَقُضِيَ الأَمْرُ ثُمَّ لاَ يُنظَرُونَ (٨) وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا جَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ (٩).

(الآيات:٤-٥) من لا يؤمن عند سماع الدعوة لن يؤمن بعد ذلك أبداً، وقريش تسخر من الرسول ولا تستمع له.

(الآية:٦) قريش لو أرادت الإيهان فستعتبر لما حدث لأمم قبلها هلكت وهي كافرة. وقرن هنا تعني أمة.

(الآية: ٧) دليل على أن القرآن لم يكتب في مكة.

(الآيات: ٧-١) تشير لما واصلت قريش ترديده على مسامع الرسول، والمتمثل بطلب معجزات وإرسال ملائكة لهم. وتقول الآيات إن قريشاً ليست جادة في طلبها، بل تطلب ذلك سخرية، ومحاولة لإظهار الرسول بمظهر العاجز لتبرر تكذيبها له. ولو أنزل عليهم كتاب في قرطاس ولمسوه بأيديهم أو رأوا الملائكة فلن يؤمنوا. ولأن الملائكة لا أجساد لها فلو أنزلت عليهم فلابد أن تتشكل بهيئة حسية، وبالتالي فستبدو كبشر تلبس لباس البشر، وإن لم تكن كذلك.

## دعوة عقلانية

قُلْ سِيرُواْ فِي الأَرْضِ ثُمَّ انظرواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ(١١) قُل لِمَّن مَّا فِي السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُل لله كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَّ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لاَرَيْبَ فِيهِ الَّذِينَ خَسِرُواْ أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ(١٢) وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ(١٣) قُلْ أَغَيْرَ اللهَ أَتَّخِذُ وَلِيَّا فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُو يُطْعِمُ وَلاَ يُطْعَمُ قُلْ إِنِّيَ أُمِوْتُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسْلَمَ وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ المُشْرِكِينَ(١٤) قُلْ إِنِّيَ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْم



عَظِيم (١٥) مَّن يُصْرَفْ عَنْهُ يَوْمَئِذِ فَقَدْ رَحِمَهُ وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْمَبِينُ(١٦) وَإِن يَمْسَسْكَ اللهُ بِضُرَّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِن يَمْسَسْكَ بِخَيْرِ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدُيرٌ(١٧) وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ(١٨).

## القرآن وحده أداة الدعوة

قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادةً قُلِ اللهِ شَهِيدٌ بِينِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلِيَّ هَذَا الْقُرْآنُ لأُنْذِرَكُم بِهِ وَمَن بَلَغَ أَيْنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّ مَعَ اللهِ آلِيَةً أُخْرَى قُل لاَّ أَشْهَدُ قُلْ إِنَّهَا هُوَ إِلَـهٌ وَاحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِيءٌ ثَمَّا تُشْرِكُونَ (١٩).

الآية دليل على أن محمداً رسولٌ لكل من بلغه القرآن، بغض النظر عن المكان والزمان واللون والجنس واللغة.

كثير من أهل الكتاب (يثرب) آمنوا، بينها خسرت قريش ببقائها على الكفر الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءهُمُ الَّذِينَ خَسِرُواْ أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لاَّ يُؤْمِنُونَ(٢٠).

> استمرار قريش في تلفيق نصوص وإسهاعها للناس على أنها قرآن وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى الله كَذِباً أَوْ كَذَّبَ بِآيَاتِهِ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالُونَ(٢١).

## تصوير حال قريش يوم القيامة

وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَيْنَ شُرَكَاّؤُكُمُ الَّذِينَ كُنتُمُ تَزْعُمُونَ (٢٢) ثُمَّ لَمُّ تَكُن فِنْنَتُهُمْ إِلاَّ أَن قَالُواْ وَاللهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ (٣٣) انظر كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ (٢٤).

والآيات تظهرهم يوم القيامة وهم يحاولون إنكار كفرهم.

# قريش لن تؤمن ومستمرة بصد الناس عن لقاء الرسول

وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةَ أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقُراً وَإِن يَرَوْاْ كُلَّ آيَةٍ لاَّ يُؤْمِنُواْ بِهَا حَتَّى إِذَا جَآؤُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ (٢٥) وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْأَوْنَ عَنْهُ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلاَّ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ (٢٦).



قريش لا تصغي، ولو رأوا كل المعجزات فلن يؤمنوا. ويدخلون في جدال مع الرسول لعلهم يحرجونه ويصدون غيرهم عن اتباعه، سواء كانوا مستضعفي مكة أو من يأتي من خارج مكة للقاء الرسول.

# من يتمسك بالموروث فسيرفض الحق حتى لو رأى العذاب

وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى النَّارِ فَقَالُواْ يَالَيْتَنَا ثُرَدُّ وَلاَ نُكَذَّبَ بِآيَاتِ رَبَّنَا وَنَكُونَ مِنَ المُؤْمِنِينَ (٢٧) بَلْ بَدَا لَهُم مَّا كَانُواْ يُخْفُونَ مِن قَبْلُ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا ثُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (٢٨).

دليل على أن التمسك بالموروث قوي لدرجة أن وضوح الحق لا يكفي لإقناع أتباع الموروث بتركه.

# وسيندمون لإنكار الحق الذي يعلمون أنه حق

وَقَالُواْ إِنْ هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ(٢٩) وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى رَبِّهِمْ قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُواْ بَلَى وَرَبِّنَا قَالَ فَذُوقُواْ العَذَابَ بِيَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ (٣٠) قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَاء اللهِّ حَتَّى إِذَا جَاءَتُهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُواْ يَا حَسْرَ تَنَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَخْمِلُونَ كَذَّبُواْ بِلِقَاء اللهِ حَتَّى إِذَا جَاءَتُهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُواْ يَا حَسْرَ تَنَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا وَهُمْ يَخْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظَهُورِهِمْ أَلاَ سَاء مَا يَزِرُونَ (٣١) وَمَا الْحَيَّاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ لَعِبٌ وَهُوْ وَلَلدَّالُ الآخِرَةُ خَيْرٌ لَللَّذِينَ يَتَقُونَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ (٣٢).

الساعة تأتي بغتة بالنسبة لكل فرد، حيث إنه بمجرد موته تتوقف الذاكرة عن التسجيل وإذا ما قامت القيامة سيظن أنه للتو مات. وتكون الساعة بالنسبة له قد جاءت بغتة.

## الرسول يتأذى من سخرية قريش ويتحسر على كفرهم

قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لاَ يُكَذَّبُونَكَ وَلَكِنَّ الطَّالِينَ بِآيَاتِ اللهَّ يَجْحَدُونَ (٣٣) وَلَقَدْ كُذَّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَا كُذَّبُواْ وَأُودُواْ حَتَّى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَلاَ مُبَدِّلَ لِكَلِيَاتِ اللهَ وَلَقَدْ جَاءكَ مِن نَّبِإِ المُرْسَلِينَ (٣٤) وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِن اسْتَطَعْتَ أَن تَبْتَغِي نَفَقاً فِي الأَرْضِ أَوْ سُلِّما فِي السَّمَاء فَتَأْتِيهُم بِآيَةٍ وَلَوْ شَاء اللهُ جَمَعَهُمْ عَلَى الشَّعَاء فَتَأْتِيهُم بِآيَةٍ وَلَوْ شَاء اللهُ جَمَعَهُمْ عَلَى الشَّاء فَتَأْتِيهُم بِآيَةٍ وَلَوْ شَاء اللهُ جَمَعَهُمْ عَلَى الشَّاء فَتَأْتِيهُم بِآيَةٍ وَلَوْ شَاء اللهُ جَمَعَهُمْ اللهُ ثُمَّ اللهُ ثُمَّ اللهُ ثُمَّ اللهُ ثُمَّ اللهُ ثُمَّ اللهُ تُولِينَ (٣٦) وَقَالُواْ لُولا نُزُلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللهَ قَادِرٌ عَلَى أَن يُنزَّلِ آيَةً وَلَكِنَ إَنَّ اللهَ قَادِرٌ عَلَى أَن يُنزَّلِ آيَةً وَلَكِنَ أَيْدُولُ اللهِ الْمَعْمُونَ وَالمُولُ وَلَا لَهُ اللهُ وَلَكِنَ اللهُ قَادِرٌ عَلَى أَن يُنزَّلُ آيَةً وَلَكِنَ أَنْ يُعْلَمُونَ (٣٣) وَقَالُواْ لُولا نُولًا غَلَهُ آيَةٌ مِّن رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللهَ قَادِرٌ عَلَى أَن يُنزَّلُ آيَةً وَلَكِنَ أَنْ يُعْلَمُونَ (٣٦) وَقَالُواْ لُولا نُولًا غَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَبِّهِ قُلْ إِنَّ اللهَ قَادِرٌ عَلَى أَن يُنزَّلُ آيَةً وَلَكِنَ



لقد كان الرسول يحزن كثيراً لما يسمع من سخرية قريش بالقرآن وهو يعلم أنه حق من الله، ويتأذى مما يواجه من جور وتعسف وسخرية. والآيات تؤكد له أن ما يلاقيه قد سبقه إليه كل الرسل قبله، وأن الله وعد الرسول ومن آمن بالنصر والظهور في النهاية'.

وهذه ليست أول مرة تظهر الآيات أن الرسول كان يتمنى لو أعطيت قريش آية، كونهم يرددون على مسامعه أنهم لو رأوا معجزة فسيؤمنون. فقد ذكرت ذلك سور سابقة منها سورة هود: فَلَعَلَّكَ تَارِكٌ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزٌ أَوْ جَاء مَعَهُ مَلَكٌ إِنَّهَا أَنتَ نَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ (١٢).

وترشده الآيات هنا أنهم لن يؤمنوا لو رأوا كل الآيات، ومطالبهم للتعجيز وليسوا جادين في التأكد من الحق. لذا فالآيات تؤكد أن الله لن يري قريشاً آية أبداً.

## كل مخلوقات الله الحية على الأرض أمم مثل البشر وسيبعثون ويحاسبون

وَمَا مِن دَآيَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ طَائِرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَّمٌ أَمْثَالُكُم مَّا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ(٣٨).

هذه الآية تحتم على البشر أن يتعاملوا مع المخلوقات الأخرى بكل إنسانية ولا يجوز التعامل معها بخلاف ذلك. فهي لم تخلق لتسلية البشر ولا لعبثهم. كما أن إباحة صيد المباح أكله منها لا يعني صيده لغير حاجة ولا للتسلية ولا صيد إسراف. ولكنه يعني أن الإنسان إن لم يجد ما يأكله غير صيد مخلوق حي فله ذلك بقدر سد جوعه فقط. ولا يقتل مخلوقاً حياً بدون سبب حتى ولو كان ثعباناً أو عقرباً أو وزغاً أو غيره. فالله جل وعلا لم يخلق مخلوقاً بلا لحكمة، ولو أراد أن يخلق مخلوقات للعبث لخلقها في عالمه سبحانه، وليس ليعبث بها مخلوقات أخرى كالإنسان: وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لاعِبِينَ (١٥) لَوْ أَرَدْنَا أَن تُتَخِذَ لَمَوْ الْ الْحَيِينَ (١٥) لَوْ أَرَدْنَا أَن

## تعبير مجازي

وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا صُمُّ وَبُكُمٌ فِي الظُّلُهَاتِ مَن يَشَأَ اللهُ يُضْلِلْهُ وَمَن يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيم(٣٩).



المسبق لبعض الناس بالكفر والبعض بالهداية، ولكنه يعني أن خيار الإيهان والكفر شخصي بحت، إلا أنه لا يمكن أن يتم لو لم يرده الله، من باب أن كل ما يجري في الكون سمح له الله جل شأنه بأن يتم ولو أراد لما تم. كما أن العقل هو المرشد والهادي وبواسطته يقرر الإنسان الطريق التي يريد بمحض اختياره، لكن بها أن الله هو من خلق العقل فلو اختار المرء الهداية فالله جل شأنه هو من هداه (بطريق غير مباشر)، ولو اختار الضلال، فالله جل وعلا هو أضله (بطريق غير مباشر).

#### دعوة عقلانية

# الرسول لايعلم الغيب ولايستطيع الدعوة بغير القرآن

قُل لاَّ أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَآئِنُ اللهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكٌ إِنْ أَتَبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ(٥٠).

هذه الحقيقة يتغافل عنها الناس لأنها تنفي نفياً قاطعاً ما يحاول بعض أتباع الموروث المذهبي الترويج له من أن الرسول قد أخبر بأحداث ستقع بعده. وقاموا بتأويل بعض الآيات لغير معناها لكي تبدو وكأنها تقول بها يريدون.



# القرآن هو الوسيلة الوحيدة للدعوة ولا شيء معه

بعد أن ذكرت الآية السابقة أن الرسول لا يستطيع أن يقول للناس سوى ما يقول القرآن، تواصل السورة قاثلة: وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُواْ إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِّن دُونِهِ وَلِيٍّ وَلاَ شَفِيعٌ لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ(٥١).

القرآن هو الوسيلة الوحيدة للدعوة، وليس هناك كلام آخر معه.

## قريش تطلب طرد المستضعفين

وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْمَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِينَ(٥٢).

عندما تقاطر المستضعفون للدخول في الإسلام بعدما توجهت سور المرحلة الخامسة بدعوتهم مباشرة وتحذيرهم من البقاء على الكفر طاعة لأسيادهم، جن جنون قريش وحاولت بكل الوسائل لوقف هذا النزف لعبيدها ومواليها، وإلا ستجد نفسها عاجزة عن تصريف أمور حياتها وتجارتها وخدماتها اليومية. لأن المستضعفين هم من يقود الجهال عبر الفيافي محملة بتجارة قريش من أقصى جنوب جزيرة العرب إلى أقصى شهالها وبلاد الشام. وهم من يقومون بكل الأعهال الخدمية في مكة. ومما حاولت قريش فعله بجانب تعذيب المستضعفين، هو إقناع الرسول بطرد المستضعفين، وسوف يؤمنون به. وبطبيعة الحال لو فعل الرسول فلن يؤمنوا، ولكنه سيخسر المستضعفين الذين لن يعودوا للإسلام بعد طرده المفترض إياهم. والآيات تحذر الرسول من أن يستسيغ هذه الفكرة أو حتى التفكير بتنفيذها، وتقول له إنه لو فعل فسيكون من الظالمين، والظالمين مأواهم النار.

وطلب طرد المستضعفين قالت به أمم سابقة لقريش، ومن ذلك: وَيَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهِّ وَمَا أَنَاْ بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّهُم مُّلاقُوا رَبِّهِمْ وَلَكِنِّيَ أَرَاكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ (٥٢) هود.

فقد طلب قوم نوح منه أن يطرد المستضعفين الذين آمنوا معه وسيؤمنون به، بحجة أنهم لا يقبلون بأن يساووا في المعاملة مع عبيدهم. وبطبيعة الحال لو طرد نوحٌ المستضعفين فلن يؤمنوا.

يجب سن قوانين تضمن كرامة المسلم، وتسن عقوبات ضد كل من يطرد مسلمًا.



## ضهان كرامة المسلم والتعامل معه بكل يسر وترحيب

وَكَذَلِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لِّيَقُولُواْ أَهَـؤُلاء مَنَّ اللهُ عَلَيْهِم مِّن بَيْنِنَا أَلَيْسَ اللهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ(٥٣) وَإِذَا جَاءكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَلَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(١٥٤).

والسؤال هو: ما الذي فعله بعض المسلمين من سوء؟

لقد كتبت في "أحسن القصص» أن الآيات ربها تشير إلى بعض مسلمة قريش الذين استمروا يوالون المشركين، والذين دخلوا في مشاحنات مع بعض المستضعفين المسلمين من الموالي والعبيد، وأن الرسول قد قام بطردهم. فقدم عليه بعضهم نادماً على ما بدر منه، فجاءت الآية التالية ترشد الرسول للتصرف الذي يجب عليه أن يتصرفه حيال هذا المسلم التائب وكل من يحذو حذوه، وذلك بأن يحسن استقباله ويشجعه على التوبة، ويطمئنه أن الله غفور رحيم.

لكن اتضح لي أن كبراء قريش هم من طلب من الرسول طرد المستضعفين بعد أن وعدوه أن يؤمنوا لو طردهم، متحججين بأنه من غير المقبول عرفاً وعادة - عندهم - أن يساوى السيد مع العبد والمسود، وذلك لكي يوقعوا بين الرسول وبين المسلمين من المستضعفين، ويعيدوهم لخدمتهم.

وما يؤكد هذا أن كبراء قوم نوح حاولوا نفس الخديعة مع نوح: قَالُوا أَنُؤْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرْدَلُونَ (١١٢) إِنْ حِسَابُهُمْ إِلَّا عَلَى رَبِّي لَوْ الْأَرْدَلُونَ(١١٣) قَالَ وَمَا عِلْمِي بِبَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١١٢) إِنْ حِسَابُهُمْ إِلَّا عَلَى رَبِّي لَوْ تَشْعُرُونَ (١١٣) وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ (١١٤) الشعراء.

وقوله: « كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءاً بِجَهَالَةِ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ» تذكير للمؤمنين بأن المعصية التي ترتكب بجهالة تغتفر.

## دعوة عقلانية لقريش

وَكَذَلِكَ نَفَصَّلُ الآيَاتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ المُجْرِمِينَ (٥٥) قُلْ إِنِّي ثَبِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ قُل لاَّ أَتَبِعُ أَهْوَاءكُمْ فَدْ ضَلَلْتُ إِذاَ وَمَا أَنَاْ مِنَ المُهْتَدِينَ (٥٦) قُلْ إِنِّي عَلَى بَيْنَةٍ مِّن رَّبِي وَكَذَّبْتُمَ بِهِ مَا عِندِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ إِنِ الْحُكْمُ إِلاَّ للهِ يَقُصُّ الْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ الْفَاصِلِينَ (٥٧)



قُل لَّوْ أَنَّ عِندِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ لَقُضِيَ الأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَاللهُ أَعْلَمُ بِالظَّلِينَ (٥٥) وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةَ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْب وَلاَ يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُّبِينِ (٥٩) وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُم بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى أَجَلٌ شَسَمَّى ثُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُلِكُمُ مِهَا كُنتُم مَعْمَلُونَ (٢٠) وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُم حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَاء أَحَدَكُمُ المُؤتُ تَوَقَّنَهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لاَ يُقَرِّطُونَ (٢١) ثُمَّ رُدُّواْ إِلَى اللهَ مَوْلاَهُمُ الْحُقِ الْآلَهُ الْحُكُمُ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُم حَفَظَةً حَتَى إِذَا جَاء أَحَدَكُمُ المُؤتُ تَوَقَّنَهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لاَ يُقرَّطُونَ (٢١) ثُمَّ رُدُّواْ إِلَى اللهَ مَوْلاَهُمُ الْحُقِ الْآلَهُ الْحُكُمُ وَهُو الْقَاوِرُ عَلَى اللهَ يَعِينُهُم مَّن ظُلُهُاتِ الْبَرِّ وَالْبَعْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعا وَخُفْيَةً وَهُو الْقَاوِرُ عَلَى أَن يَبْعَثَكُم مَن ظُلُهُاتِ الْبَرِقُ وَالْبَعْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعا وَخُفْيَةً لَوْنَا مِنْ هُذِهِ لَكُونَ وَلَى مَن يُنتَجِيكُم مَّن اللَّوْلِ وَلَاللهُ وَالْقَاوِرُ عَلَى أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَاباً مِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تُحْتِكُ أَرْجُلِكُمْ أَوْ مِن تَعْتِ أَرْجُلِكُمْ أَقُ الْمَعْلَى اللهَ وَلِي عَلَى اللهَ يَسْتِعَ وَيُومُ الْآيَاتِ لَعَلَمُهُمْ مَا فُولِ اللهَ الْمِسُلُمُ الْمُؤْلُولُ وَلَعُونَ الْقَاوِرُ عَلَى أَنْ يَبْعَضَى انظر كَيْفَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ لَعَلَمُ أَوْ مِن تَعْقِهُونَ (٦٥) وَلَهُ وَلَعْمُ أَوْلُولُ عَلَى أَنْ الرَسُولُ لا يعلم الغيب.

الآية (٦٠) تعطينا أقرب صورة للموت وهي النوم، حيث تتوقف الذاكرة عن التسجيل، ونغيب عن الواقع، ولا نعلم متى حدث النوم إلا بعدما نستيقظ.

الآية (٦١) تصور تسجيل الأعمال وكأن من يقوم بها حفظة (مخلوقات) وليس آلية داخل النفس كما هي بالفعل، وذلك لتقريبها للذهن. كما تصور خروج النفس من الجسد وكأن من يقوم بها (مخلوقات) وليس خروجها آلياً.

الآية (٦٥) التفرق والتشرذم عذاب، ومجتمعاتنا العربية تفهم ذلك في هذا العصر تماما لأننا نعيشه.

## القرآن وسيلة الدعوة الوحيدة

وَكَذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُل لَّسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ(٦٦) لَّكُلِّ نَبَإٍ مُّسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ(٦٧).

الرسول ليس مسئولاً عن هداية البشر، وكل ما عليه هو تبليغ القرآن فقط. وهذا ما يجب أن يلتزم به كل دعاة الإسلام. لكن ما يحدث اليوم هو الاعتباد على الوعظ القصصي والترغيب والترهيب الخطابي، وهذا أسلوب مسيحي يعتمده المبشرون المسيحيون الذين يفتقدون للحقائق المقنعة في دينهم فيعتمدون أسلوب الخطابة ليعوضوا بسحر البيان نقص البرهان.



وقد عرفه الناس بعد الفتوح ودخول أعداد من المسيحيين من أهل تلك البلاد للإسلام، فكانوا يعقدون مجالس للقصص، ومنهم انتشر الوعظا. ويمكن استخلاص قانون قرآني هنا يقول: الدعوة للإسلام تكون بتلاوة القرآن، أو تيسير القرآن لغير المسلم بلغته ويمنع استخدام الأساليب الحالية، لأنه إن كان محمد لم يدع إلا بالقرآن فكيف يسمح لغيره بالوعظ بكلامه هو. والقرآن كرر ما ورد في هذه الآية في عدة سور.

# قريش كانت تخوض في القرآن وتسخر منه

وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِه وَإِمَّا يُسِينَنَّكَ الشَّيْطَانُ فَلاَ تَقْعُدْ بَعْدَ الذَّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ(٦٨) وَمَا عَلَى الَّذِينَ يَتَقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَلَكِن ذِكْرَى لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ (٦٩).

والآيات تنهي الرسول من الجلوس معهم، أثناء تعرضهم للقرآن".

# من اغتر بالدنيا فقد ضل ولا يقبل العمل الصالح بلا إيهان

وَذَرِ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ دِينَهُمْ لَعِباً وَلِهُواْ وَغَرَّتُهُمُ الحُيَّاةُ الدُّنْيَا وَذَكِّرْ بِهِ أَن تُبْسَلَ نَفْسٌ بِهَا كَسَبَتْ لَبْسَ لِهَا مِن دُونِ اللهِ وَلِيٌّ وَلاَ شَفِيعٌ وَإِن تَعْدِلْ كُلَّ عَدْلٍ لاَّ يُؤْخَذْ مِنْهَا أُوْلَـئِكَ الَّذِينَ أُبْسِلُواْ بِنَا كَسَبُواْ لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَمِيمٍ وَعَذَابٌ أَلِيمٌ بِهَا كَانُواْ يَكْفُرُونَ (٧٠).

من انغمس بملذات الدنيا يتصور أنها لن تنتهي وهو لن يموت، ولذا يغيب عقله عن التفكير بالآخرة. والكافر لو قام بأعمال جليلة فلن تقبل منه يوم القيامة، لأن المطلوب للجنة إيهان وعمل صالح ولا يقبل أحدهما دون الآخر.

وبعد أن تحدثت السورة عن طلب قريش من الرسول طرد المستضعفين، وبعد تحذير الرسول من ذلك وتوجيهه للتعامل معهم بكل إنسانية واحترام. تتجه السورة لمخاطبة المستضعفين المسلمين لتحثهم على التمسك بالإيبان:

قُلْ أَنَدْعُو مِن دُونِ اللهَ مَا لاَ يَنفَعُنَا وَلاَ يَضُرُّنَا وَثُرَدُّ عَلَى أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللهُ كَالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ فِي اَلأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الْهُدَى اثْتِنَا قُلْ إِنَّ هُوَ الْمُئذَى وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ(٧١) وَأَنْ أَقِيمُواْ الصَّلاةَ وَاتَّقُوهُ وَهُوَ الَّذِيَ إِلَيْهِ



١ من أوائل القُصاص في الإسلام تميم الداري والحسن البصري وخلفيتهما الدينية مسيحية.

انظر فقرة: مخالطة من يسخر من القرآن/ قسم تشريعات من القرآن.

#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

تُحْشَرُ ونَ (٧٢) وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحُقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونُ قَوْلُهُ الْحُقُّ وَلَهُ الْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَهُوَ الْخَكِيمُ الْحَبِيرُ (٧٣).

الآية (٧٢) لعلها المرة الأولى التي يؤمر المسلمون بإقامة الصلاة بعد فرض أوقات محددة لأدائها.

الآية (٧٣) تصوير حسى لنشأة كون القيامة.

ثم تتوجه السورة في (الآيات: ٧٤-٨٧) لتتحدث عن إبراهيم بتوسع وتذكر بعض الرسل السابقين المعروفين عند بني إسرائيل:

#### إبراهيم

وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لاَيهِ آزَرَ أَتَتَّخِذُ أَصْنَاماً آفِتةً إِنَّي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلاَلٍ مَّيِينِ (٧٤) وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ المُوقِيْنَ (٧٧) فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأِي كُونَا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ الْفَرْمِ الْعَجْبُ الآفِلِينَ (٧٧) فَلَمَّا رَأَى الْقَمْمَ بَازِعَةً قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفْلَ قَالَ الْمِينَ لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لاَكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّالَّينَ (٧٧) فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِعَةً قَالَ هَذَا أَكْبُرُ فَلَمَّا أَفْلَتُ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ ثَمَّا تُشْرِكُونَ (٧٧) إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي قَالَ مَا أَشْرَكُمْ مَا أَنْ مِنْ الْقَوْمِ الشَّاتُ رَبِّي كُونَ (٧٨) إِنِي وَجَهْتُ وَجْهِي لِللَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِيفاً وَمَا أَنَّ مِنَ المُشْرِكُونَ (٤٩) وَحَاجَهُ فَوْمُهُ قَالَ أَكُاجُونِي لِللَّذِي فَطَرَ السَّمَا وَلَي مَنْ اللَّيْ وَجَهْمَ وَالأَنْ وَالْمَالُونَ وَكَلْفَ مَا أَنْهُونَ وَكَنْ مِي إِلاَّ أَن يَشَاءَ رَبِّي شَيْئاً وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءً عِلْما أَفَلاَ مُن وَهُم مَّهُ عَلَيْكُمْ وَكُنْ مَا أَنْوَلَ الْفَرْكُمُ مِنْ الْفَيْ وَمُومَ اللَّهُ مَا أَنْ وَلَا مَن وَلَي عَلَى الْمَوْلِ الْفَرْونَ وَكَلْ الْمَوْنَ الْمَامُ الْمُؤْلُونَ الْمَامُ الْمُؤْلُونَ الْمَامُ وَلَا مَنْ الْمَامُ الْمَامُ الْمَامُ الْمَامُونَ وَكَلْ الْمَامُ وَلَى مَا أَوْلَا مَعْ مُومَى وَمُومَ وَالْمُ الْمَامُ الْمَامُ إِلَى مِرَالَ مَلَى الْمَامُ الْمُؤْلُونَ الْمَامُ الْمَامُ إِلَى مَرَاطُ مُّسَتَقِيم وَالْمَالُونَ وَكَلُولُكَ مُومِنَ الْمَالِيقِ مَ وَدُولُونَ وَكَذَلِكَ مَرْوَعُ وَالْمِ مُنْ الْمَالُونَ وَكُولُونَ مَن الْمَالِقِ مَا أَوْلُولُ الْمَالُونَ وَلَوْمَ وَالْمَالُولُ وَلَوْمَ وَالْمَالُولُ الْمَالُونَ الْمَالُونَ وَكَلْلِكَ مُومُولُ وَلَوْمَ الْمَالُولُ وَلَوْمَ وَالْمَلِيفُونَ الْمَالُونَ الْمَلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمَالُولُ الْمُولُونَ وَكُلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤُلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْ

(الآيات:٧٥-٧٩) ترينا صورة لرحلة العقل التي تنتهي بالوصول للحق. دليل على أن العقل لو سمح له بالتفكير الحر فسيوصل صاحبه للحق، وأن الشك هو بداية اليقين. وهذا



يخالف زعم عبدة النصوص وأتباع السلف الذين يحرمون إعمال العقل ويصورنه عدواً للدين. وهو عدو لدينهم الموروث والمختلق، أما دين الله الحق فالله جل شأنه يشهد ويؤكد أن العقل هو الطريق الذي يؤدي للدين. ولا يمكن للعقل أن يخالف دين الله الحق، وكل ما يخالف العقل فهو ابتداع بشري.

(الآيات: ٨٠-٨٨) في كل وقت وزمان أتباع الموروث يخوفون كل من يعارضهم بالويل والثبور، والآيات ترد عليهم: وَحَاجَّهُ قَوْمُهُ قَالَ أَكُاجُونِي فِي اللهِ وَقَدْ هَدَانِ وَلاَ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلاَّ أَن يَشَاءَ رَبِّي شَيْئاً وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْها أَفَلاَ تَنَذَكَّرُونَ (٨٠) وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكُونَ بِهِ إِلاَّ أَن يَشَاءَ رَبِّي شَيْئاً وَسِعَ رَبِي كُلَّ شَيْءٍ عِلْها أَفَلاَ تَنَذَكُرُونَ (٨٠) وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكُتُم بِاللهِ مَا لَمْ يُنتَّرُلُ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَاناً فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالأَمْنِ إِن كُنتُمْ وَلاَ تَخَلُمُونَ (٨١) الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيهَا نَهُم بِظُلْمٍ أُولَـئِكَ هَمُ الأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ (٢٨).

(الآيات:٨٣–٨٧) تذكر بعض الرسل الذين يعرفهم بنو إسرائيل. ويمكن ملاحظة أن الآية (٨٤) ذكرت إسحاق ويعقوب ولم تذكر معهما إسهاعيل ولعل السبب أن الآيات تخاطب بني إسرائيل الذي يعادون بني إسهاعيل، لذا تأخر ذكر إسهاعيل. أو قد يكون راجعاً لأساليب القرآن التي لا تخضع لسردنا المألوف، وهو ما أميل إليه.

إن كانت قريش كفرت فالرسل المذكورون ومن تبعهم آمنوا، وبهم يجب أن يقتدى ذَلِكَ هُدَى اللهَ يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَخَيِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (٨٨) أُوْلَئِكَ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنُّبُوَّةَ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَـوُلاء فَقَدْ وَكَلْنَا بِهَا قَوْماً لَيْسُواْ بِهَا بِكَافِرِينَ (٨٩) أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَيِهُدَاهُمُ اقْتَدِهْ قُل لاَّ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرَى لِلْعَالَمِينَ (٩٩).

## بعض اليهود عمن لا يؤمنون بديانة موسى قابلوا الرسول في مكة

وَمَا قَدَرُواْ اللهَ حَتَّى قَدْرِهِ إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرٍ مِّن شَيْءٍ قُلْ مَنْ أَنزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاء بِهِ مُوسَى نُوراً وَهُدَى لَلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيراً وَعُلَّمْتُم مَّا لَمْ تَعْلَمُواْ أَنتُمْ وَلاَ آبَاؤُكُمْ قُلُ اللهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ(٩١) وَهَـذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ مُصَدِّقُ اللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِعِلَا خَرَةً يُؤْمِنُونَ بِعِلَا خَرَةً يُؤْمِنُونَ بِعِلَا فَعُرَى وَمَنْ خَوْلَمَا وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِعِلَا اللهِ عَلَى صَلاَتِهِمْ يُحَافِظُونَ (٩٢).



والآية (٩٢) أيضاً تؤكد أن محمداً رسول لأهل مكة وما حولها مثل الطائف وكذلك لبني إسرائيل يثرب. وهذا يعني أن الرسول لم يتصل بأهل الطائف - إن كان قد اتصل بهم أو ذهب إليهم - إلا في هذه المرحلة أو المرحلة السابقة بعد تغير الخطاب من دعوة قريش فقط إلى دعوة كل الناس. وهو ما يخالف ما ورد في كتب التراث أن الرسول ذهب للطائف في بداية بعثته.

الآية (٩٣) تؤكد ما كررته سور سابقة من أن قريشاً تنسب للقرآن ما لم يقل وتسمعه لأناس جاءوا لمقابلة الرسول لعلها تصدهم عن الإسلام. والآية تحذر قريشاً من مغبة ذلك يوم القيامة: وَمَنْ أَظْلُمُ عِنَّ افْتَرَى عَلَى الله كذِباً أَوْ قَالَ أُوْحِيَ إِنِيَّ وَلَمْ يُوعَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَن قَالَ مَنْ مِثْلَ مَا أَنْوَلَ اللهُ وَلَوْ تَرَى إِذِ الطَّالُونَ فِي غَمَرَاتِ المُوْتِ وَالمُلاَئِكَةُ بَاسِطُواْ أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُواْ أَنفُسكُمُ الْيَوْمَ مُجُزَوْنَ عَذَابَ الْمُونِ بِهَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهُ عَيْرَ الحَقَّ وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبِرُونَ (٩٣) وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَهَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً وَتَرَكْتُمُ مَّا خَوَّلْنَاكُمْ وَرَاء ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاء لَقَد تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَ عَنكُم مَا كُنتُمْ تَوْعُمُونَ (٩٤).

والآية (٩٣) أيضاً تصور خروج النفس من الجسد بصورة حسية وكأن هناك مخلوقات حية (ملائكة) هي من يقوم بنزعها من الجسد، وذلك لتقريب الصورة في الذهن وزيادة التأثير. وإلا فالموت يتم بآلية لا يتدخل فيها مخلوق.

#### دعوة عقلانية

إِنَّ الله قَالِقُ الحُبِّ وَالنَّوَى يُخْرِجُ الحُيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَمُخْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الحُيِّ ذَلِكُمُ اللهُ فَأَنَى لَوْفَكُونَ (٩٥) فَالِقُ الإِصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَناً وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَاناً ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ (٩٦) وَهُوَ النَّيْلَ سَكَناً وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَاناً ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ (٩٦) وَهُوَ الَّذِيَ أَنشَأَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرِّ وَمُسْتَوْدَعٌ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (٩٧) وَهُو الَّذِيَ أَنشَأَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرِّ وَمُسْتَوْدَعٌ فَصَلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (٩٧) وَهُو الَّذِيَ أَنشَأَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرِّ وَمُسْتَوْدَعٌ فَصَلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَفْقَهُ وَذَ (٩٩) وَهُو الَّذِيَ أَنزَلَ مِنَ السَّاءِ مَاءً فَأَخْرَجُنَا بِهِ نَبَاتَ كُلَّ مَيْءٍ فَأَخْرَجُنَا مِن طَلْعِهَا قِنْوَانَ دَانِيَةٌ وَجَنَاتٍ مَنْ النَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوَانَ دَانِيَةٌ وَجَنَاتٍ مَّنَ النَّذِي وَالرَّمُّ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي اللَّذِي أَنْوَلُ وَاللَّهُ مِنْ وَالرَّمُّ مَانَ مُشْتَيِها وَغَيْرَ مُتَشَايِهِ انظروا إلِي ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي فَرَاتُ لَكُولِ وَالرَّمُانَ مُشْتَعِها وَغَيْرَ مُتَشَايِهِ انظروا إلِي ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي فَرَاتُ لَهُ بَيْنَ وَبَاتِ لَقُومٍ يُؤُونُونَ (٩٩) وَجَعَلُوا لَا قُرَيْ مُتَشَايِهِ انظروا إلِي ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي الْكُولُ اللَّهُ مُنْ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَيْنَ وَبَنَاتٍ لَلْهُونَ لَا لَوْ اللَّذِي الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ الْمُعَلِقُومُ اللْهُ الْعَلَاقِ الْقَوْمِ وَخَرَقُوا لَهُ بَيْنَ وَالْمُومُ اللَّهُمُ وَنَاتُ اللْهُ الْمُومُ اللْعَلَى الللْهُ الْمُومُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّ



بِغَيْرِ عِلْم سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصِفُونَ (١٠٠) بَدِيعُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَنَى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَق كُلَّ شَيْءٍ وهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (١٠١) ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمْ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ (١٠٢) لاَّ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُو يُدْرِكُ هُو خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ (١٠٢) لاَّ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُو يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَهُو اللَّطِيفُ الْحَبِيرُ (١٠٣) قَدْ جَاءكُم بَصَآئِهُ مِن رَّبَّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِتَفْسِهِ وَمَنْ عَمِي فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ (١٠٤) وَكَذَلِكَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ وَلِيَقُولُواْ وَرَسْتَ وَلِنَبَيْنَهُ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (١٠٥).

الآية (٩٨) نفس واحدة تعني من نفس المواصفات والتركيب، ولا تعني من إنسان واحد. فليس للبشر شخص واحد تناسلوا منه، لأن هذا لا يمكن. إذ لابد من نفسين (شخصين) ذكر وأنثى للتوالد.

الآية (٩٩) تتحدث عما يشاهد فهناك أنواع من الثمرات. وقوله « مُشْتَبِهاً وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ» تحدث عن شيء تحدث عن شيء غير مُعتاف. عن شيء غير معتاد. بل تقول هناك ثهار تتشابه وثهار تختلف.

الآيتان (١٠١-١٠١) تتحدثان عن قول قريش إن لله بنات هم الملائكة، وتقول لهم: كيف يكون له بنات وليس له صاحبة (زوجة)؟

الآية (١٠٣) نفي قاطع أن الله لا يمكن رؤيته، فالمخلوق ليس لديه القدرة على ذلك، سواءً كان ذلك في الدنيا أو كان في الآخرة.

الآية (١٠٤) القرآن وحده وسيلة الدعوة وهو البصائر لمن يرغب الحق.

الآية (١٠٥) فيها إشارة إلى أن مما تحاول قريش إشاعته بين من يقدم لمكة للقاء الرسول أنه يتلقى ما يتلو عليهم من شخص آخر. وهذا الكلام لم تكن قريش تقوله للرسول عندما كانت الدعوة محصورة في أهل مكة فقط. لأنهم يعرفون أنه لا أحد يعلم محمداً، لكن من يأتي من خارج مكة لا يعلم ذلك.

## يا محمد ما أنت إلا رسول ولست مطالباً بهدايتهم أو وكيلاً عليهم

اتَّبعْ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ لا إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ(١٠٦) وَلَوْ شَاء اللهُ مَا أَشْرَكُواْ وَمَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ(١٠٧).



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

الرسول - وكل داعية - ليس وكيلا على الناس مسئولا عن هدايتهم. فقط عليه تبليغهم رسالة ربهم المتمثلة بالقرآن.

## بعض المسلمين يبادلون قريشأ الشتائم

وَلاَ تَسُبُّواْ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ فَيَسُبُّواْ اللهِ عَدْواً بِغَيْرِ عِلْمٍ كَذَلِكَ زَيَّنَا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمُ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِم مَّرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّنُهُم بِهَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (١٠٨).

الآية تشير إلى أن بعض المسلمين يسبون آلهة قريش، فيرد عليهم القرشيون بسب إله المسلمين، فيكون السب موجهاً لله الذي هو إله المسلمين.

(الآيات:١٠٩-١١٣) تعود للحديث عن مواقف قريش: وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيُّمَا نِيمْ لَئِن جَاءَتُهُمْ آيَةٌ لَّيُؤْمِنُنَّ بِهَا قُلْ إِنَّهَا الآيَاتُ عِندَ اللهَ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ (١٠٩) وَنُقَلِّبُ أَفْئِدَتُهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كُمَا لَمْ يُؤْمِنُواْ بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ (١١٠) وَلَوْ أَنْنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ الْمُلاَئِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ المُوْنَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْء قُبُلاً مَّا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ يَجْهَلُونَ (١١١)

#### القرين

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نِبِيَّ عَدُوَاً شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالجِنِّنَّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُوراً وَلَوْ شَاء رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ(١١٢) وَلِتَصْغَى إِلَيْهِ أَفْئِدَةُ الَّذِينَ لاَ يُوْمِنُونَ بالآخِرَةِ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَقْتَرِفُواْ مَا هُم مُقْتَرِفُونَ (١١٣).

قريش كأي مجتمع، يتواصى رجالها فيها بينهم بالتمسك بموروثهم، واستهجان من يفكر بالخروج عليه. فيكون مجرد التفكير بها يقال عن الموروث من نقد محظوراً، بغض النظر إن كان صحيحاً أو باطلاً. لهذا استمر القرشيون في رفضهم للدعوة، دون أن يصغوا لما تدعوهم إليه. ولن يؤمنوامهها دعوا، أو رأوا الملائكة أو كلمهم الموتى أو رأوا أي آية أخرى. وقوله: "شياطين الإنس والجن يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول» لا يعني أن الجن والمشركين يعقدون الاجتهاعات ويقررون ما يقولون. ولكنه يعني أن شياطين الجن يتذاكرون فيها بينهم الغواية، وشياطين الإنس يتذاكرون فيها بينهم الغواية أيضاً، فيزين كل فريق لأفراده الضلال.



الآيات تؤكد أنه لا يوجد حكم (تشريع) بديل لحكم الله أو حتى يؤخذ معه، والقرآن فيه كل ما يحتاج المرء لدينه. وما عداه فكلام لأهل الأرض (كلام بشري) لو أطعناه لأضعنا دين الله.

وهذا يعني أن أي تشريع (فتوى) هي خرص ولا يمكن أن تؤخذ في دين الله الذي يقوم على اليمين. وكل من تبع تشريعاً مبنياً على كلام بشر فقد عبده من دون الله. ويدخل في هذا كل تشريع يقوم على حديث منسوب لرسول الله، الذي لا يملك أن يشرع بدون القرآن. وكل حديث منسوب للرسول فهو مكذوب عليه.

## ما يحل ويحرم من المآكل

فَكُلُواْ عِمَّا ذُكِرَ اسْمُ الله عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ بِآيَاتِهِ مُؤْمِنِينَ (١١٨) وَمَا لَكُمْ أَلاَّ تَأْكُلُواْ عِمَّا ذُكِرَ اسْمُ الله عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلاَّ مَا اصْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيراً لَيْضِلُونَ بِأَهْوَائِهِم اللهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلاَّ مَا اصْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيراً لَيْضِلُونَ بِغَيْرِ عِلْم إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالمُعْتَدِينَ (١١٩) وَذَرُواْ ظَاهِرَ الإِنْمِ وَبَاطِنَهُ إِنَّ الَّذِينَ يَكْسِبُونَ الإِثْمَ مَيُّ خَزُونَ بِيَا كَانُواْ يَقْتَرِفُونَ (١٢٠) وَلاَ تَأْكُلُواْ عِمَّا لَمْ يُدْخُونَ (١٢١). الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَآئِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشُرِكُونَ (١٢١).

وأول مرة يشير القرآن لما يحرم من المآكل كان إشارة عابرة وردت في الآيتين (٥٩-٦٠) من سورة يونس.

والآيات هنا تفرض قانوناً يقول: يجب ذكر اسم الله قبل الأكل'.

وستعود الآيات:١٣٦، ١٣٨ - ١٤١، ١٤١ - ١٤٦ للحديث عما يحرم من المآكل بالتفصيل.



١ انظر فقرة: ذكر اسم الله على الأكل / قسم تشريعات من القرآن.

## أتباع الموروث يعيشون في عالم مغلق

أَوَ مَن كَانَ مَيْناً فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَّنْلُهُ فِي الظُّلُهَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ(١٢٢).

تعبير مجازي يصور المؤمن وكأن له نوراً يمشي بين يديه (أمامه) ويصور أتباع الموروث كمن يعيشون في عالم مظلم لا يستطيعون الخروج منه. لأنهم يتجاهلون النقد الموجه للموروث ويرفضون أن يفكروا في إمكانية أن يكون موروثهم خاطئاً. فيعيشون في دائرة مظلمة يعتقدون أنها هي العالم الطبيعي، لأنهم لم يروا عالماً غيره.

## الكبراء هم من يقود المجتمع لرفض الدعوة

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةِ أَكَابِرَ مُجْرِمِيهَا لِيَمْكُرُواْ فِيهَا وَمَا يَمْكُرُونَ إِلاَّ بِأَنفُسِهِمْ وَمَا يَشْعُرُونَ (١٢٣) وَإِذَا جَاءَتُهُمْ آيَةٌ قَالُواْ لَن نُّؤْمِنَ حَتَّى نُؤْنَى مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ اللهَ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُواْ صَغَارٌ عِندَ اللهِ وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِهَا كَانُواْ يَمْكُرُونَ (١٢٤).

قريش كأي مجتمع آخر، الكبراء فيه يقودون بقية الناس لرفض الدعوة، لأنها تصحيحية ستغير من أوضاع الناس وستلغي التميز للكبراء. وتحجج كبراء قريش برؤية آية ليؤمنوا، هو مجرد تبرير، ولو رأوا كل الآيات فلن يؤمنوا.

ونتوقف قليلاً عند (الآية:١٢٥) التي تقول: فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيَّقاً حَرَجاً كَأَنَّها يَصَّعَّدُ فِي السَّمَاء كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللهُ الرُّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ(١٢٥).

هذه الآية تحدث عنها من يروج للقول إن القرآن يحوي معجزات علمية لم تكتشف إلا في العصر الحديث، وهذا القول مجرد خيال وظن والذين قالوا به إن هم إلا يخرصون. فالقرآن يحدث قريشاً بها تعرف ولم يتوجه بالحديث لنا في هذا العصر أبداً، لأن أي رسالة تبدأ بخطاب دعوي وبعد أن يؤمن الناس يتحول الخطاب إلى تشريعي. وبعد نزول التشريعات يختفي الخطاب الدعوي، فمن أراد أن يؤمن فليتدبر تشريعات الدين، ولن يكون هناك خطاب دعوي لمن يأتي بعد نزول التشريعات. فليس في القرآن خطاب دعوي موجه لمن سيأتون بعد عصر الرسول في أي عصر من العصور، كها سبق وكررنا مراراً.



والآية ككثير من الآيات تعطي صوراً حسية لزيادة التأثير، وتشبيه الكافر بمن يصعد في السهاء، يعني باتجاه السهاء يعني إلى الأعلى يعني بالصعود إلى الأعلى سواء بصعود درج أو تسلق مرتفع، حيث سيشعر بضيق تنفس « صَدْرَهُ ضَيَّقاً». ولا علاقة لها بطبقات الجو العليا ونقص أو اختفاء الأوكسجين كها يروجون.

## صراط الله المستقيم

وَهَـذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيماً قَدُ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَذَّكَّرُونَ(١٢٦) لَمُهُمْ دَارُ السَّلاَمِ عِندَ رَبِّهُمْ وَهُوَ وَلِيُّهُمْ بَهَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ(١٢٧).

هذا يشير للقرآن الذي هو الصراط المستقيم المؤدي لدار السلام، واتباع أي حكم أو تشريع بغير القرآن فهو خروج عن الصراط المستقيم، والخروج عنه ضلال.

### الجن سيحاسبون كما الإنس

وَيَوْمَ غِنْمُرُهُمْ جَمِيعاً يَا مَعْشَرَ الْحِنَّ قَدِ اسْتَكُنُرْتُم مِّنَ الإِنسِ وَقَالَ أَوْلِيَآوُهُم مِّنَ الإِنسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا الَّذِي أَجَّلْتَ لَنَا قَالَ النَّارُ مَثُواكُمْ خَالِدِينَ فِيهَا إِلاَّ مَا شَاء اللهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلَيمٌ (١٢٨) وَكَذَلِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّالِينَ بَعْضاً بِهَا كَانُوا يُكْسِبُونَ (١٢٩). يقول المفسرون - كها أورد الطبري - أن معنى استكثرتم من الإنس تعني أكثرتم من الإنس تعني أكثرتم من إضلالهم. وهذا تخريف جاهل، لأن الجن ليس لهم دور لا في إضلال الإنس ولا في هدايتهم، ولا يتصلون بهم عبر أي وسيلة كانت. لكن بحكم أن المفسرين تأولوا الآيات التي تتحدث عن رفض إبليس السجود لآدم، قائلين بأنه من الجن وليس من الملائكة، فقد قالوا بأن الجن يغوون الإنس مثلما يفعل إبليس الذي اعتبروا له ذرية من الجن.

وقالوا إن معنى: «استمتع بعضنا ببعض» هو أنه: «كان الرجل في الجاهلية ينزل الأرض فيقول: أعوذ بكبير هذا الوادي فذلك استمتاعهم، فاعتذروا يوم القيامة».

وهذا وربي تخريف أكثر ضلالاً من التأويل السابق. فها هي علاقة الاستئناس بقول: أعوذ بكبير الوادي؟

نذكر هذا فقط للتذكير بأن كلام المفسرين لا يعتد به ولا يصدر من أناس يعلمون ما يقولون أو لديهم مصادر موثوقة يتحدثون عنها، وكل ما يقولون تخريف وجرأة على التقول على الله



بها لم يقل.

ونعود للآية التي تقول: « وَيَوْمَ بِحِشُرُهُمْ جَمِيعاً يَا مَعْشَرَ الْجِنَّ قَدِ اسْتَكْثَرُتُم مِّنَ الإِنسِ وَقَالَ أَوْلِيَآؤُهُم مِّنَ الإِنسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ».

ما الذي استكثره الجن من الإنس؟

وكيف استمتع بعضهم ببعض؟

وكيف يكون هناك أولياء للجن من الإنس؟

لعل الآية تتحدث عن أن الجن يتبعون الإنس في المعتقد. ولذا علينا الرجوع للآيات التي تتحدث عن الجن لنستوعب المعنى.

تؤكد سورة الأحقاف أن الجن هم من يستمع للإنس ويتبعونهم في معتقداتهم:

وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ الِجِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ فَالُوا أَنصِتُوا فَلَمَّا قُضِيَ وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ (٢٩) فَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أُنزِلَ مِن بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهُدِي إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقِ مُّسْتَقِيمٍ (٣٠) يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللهِ ۖ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ (٣١).

وتقول سورة الجن: قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنَا عَجَبًا (١) يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنَا بِهِ وَلَن نَّشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَدًا (٢) وَأَنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبِّنَا مَا الَّخَذَ صَاحِبَةً وَلا وَلَدًا (٣) وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا عَلَى اللهَّ شَطَطًا (٤) الجن.

الجن هم من يستمع للإنس.

الجن هم من يؤمن بدين الإنس.

الجن هم من كان يتأثر ويتبع الإنس في معتقداتهم صالحة كانت أو ضالة. فقد كان هناك مشركون منهم كما الإنس، كما تبين الآية الثانية. والجن كان بعضهم يقول بأن لله ولدا (بنات) كما كان الإنس (الآية:٣).

إذاً استكثار الجن من الإنس هو متابعتهم في الضلال، وليس العكس.

واستمتاع بعضهم لبعض، لا تعني أن الإنس يستمتعون بالجن، والجن يستمتعون بالإنس. ولكن تعنى استمتاع الجن ببعضهم البعض، واستمتاع الإنس ببعضهم البعض.



ووصف الآية أن هناك أولياء من الإنس للجن، لأن المتبوع ولي للتابع. والجن تبعوا الإنس بمعتقداتهم الضالة فهم أولياؤهم الذين قادوهم للضلال\.

## الجن والإنس جاءتهم رسل منهم

يَا مَعْشَرَ الْحِنِّ وَالْإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاء يَوْمِكُمْ هَـذَا قَالُواْ شَهِدْنَا عَلَى أَنفُسِنَا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيّاةُ الدُّنْيَا وَشَهِدُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَافِرِينَ(١٣٠) ذَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَّبُكَ مُهْلِكَ الْقُرَى بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا غَافِلُونَ(١٣١) وَلِكُلِّ دَرَجَاتٌ مَّنَا عَمِلُواْ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ(١٣٢).

الجن تلك المخلوقات اللامرئية التي تعيش في محيط الأرض ومنهم من استمع لتلاوة الرسول. كما يمكن أن يقال إن الآية تشير إلى أن كل مخلوقات الكون الحية لها رسل وسيحاسبون.

### وعيد لقريش

وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُو الرَّحْمَةِ إِن يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَسْتَخْلِفْ مِن بَعْدِكُم مَّا يَشَاءُ كَمَا أَنشَأَكُم مَّن ذُرَيَّةِ قَوْم آخَرِينَ(١٣٣) إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لآتٍ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ(١٣٤).

مثال على أسلوب القرآن: الآية تبدأ بمخاطبة محمد «وربك» ثم يتحول المخاطب إلى قريش «يذهبكم».

الآيتان تهددان قريشاً: أنهم لا يعجزون الله، وأن النار التي وعدوا بها آتية.

### دعوة سلمية

قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظَّالُونَ(١٣٥).

وهو ما سبق وكررته سور مررنا بها، وهو ما طلبه رسل سابقون من أممهم، مثل شعيب: وَيَا قَوْمِ اعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَامِلٌ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَاذِبٌ وَارْتَقِبُواْ إِنِّي مَعَكُمْ رَقِيبٌ (٩٣) هود

لكن الكفار دائماً لا يقبلون التعايش السلمي ويصرون على حرب المسلمين أو ردهم عن درور



<sup>·</sup> تم تعديل صياغة الفقرة بناءً على اقتراح من أبي حزم الملدقق اللغوي، مشكوراً.

عود للحديث عما تحرمه قريش من المآكل التي أشارت له الآبات (١١٨-١٢١)

وَجَعَلُواْ لللهَ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الْحُرْثِ وَالأَنْعَامِ نَصِيباً فَقَالُواْ هَـذَا للهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَـذَا لِشُرَكَآئِنَا فَهَا كَانَ لِشُرَكَآئِهِمْ فَلاَ يَصِلُ إِلَى اللهِ وَمَا كَانَ للهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُرَكَآئِهِمْ سَاء مَا يَخْكُمُونَ (١٣٦). بعض اللحم لله وبعضه لشركائهم (أصنامهم).

ثم تبتعد السورة عن الموضوع وستعود له في آيات قادمة.

## المشركون يقتلون أولادهم لئلا يخالفوهم في المعتقد

وَكَذَلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرِ مِّنَ المُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلاَدِهِمْ شُرَكَآؤُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيَلْبِسُواْ عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْ شَاء اللهُ مَا فَعَلُّوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ(١٣٧).

الآية تشير إلى أن بعض رجال قريش يقتلون أولادهم خشية من اتباع الرسول وترك الموروث. وكانت سورة بني إسرائيل قد أشارت إلى أن بعض رجال قريش كان يقتل أولاده خشية الفقر، لئلا يضطر للسؤال المعيب بحق الرجل الحر: وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلادَكُمْ خَشْيَةً إِمْلاقٍ نَحْنُ نَرُزُقُهُمْ وَإِيَّاكُم إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خطئا كَبِيراً (٣١).

## عود للحديث عما تحرمه قريش من المآكل

وَقَالُواْ هَـذِهِ أَنْعَامٌ وَحَرُثٌ حِجْرٌ لاَ يَطْعَمُهَا إِلاَّ مَن نَشَاء بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامٌ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَنْعَامٌ لاَ يَذْكُرُونَ اسْمَ اللهَ عَلَيْهَا افْتِرَاء عَلَيْهِ سَيَجْزِيهِم بِهَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ (١٣٨) وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَـذِهِ الأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لَذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَى أَزْوَاجِنَا وَإِن يَكُن مَّيْتَةٌ فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاء سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حِكِيمٌ عَلِيمٌ (١٣٩) قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُواْ أَوْلاَدَهُمْ سَفَها بِغَيْرِ عِلْمٍ وَحَرَّمُواْ مَا وَرَقَهُمُ اللهُ أَفْتِرَاء عَلَى اللهَ قَدْ ضَلُّواْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ (١٤٠٠).

ثم تبتعد السورة للمرة الثانية عن الموضوع، وتدعو قريشاً للتفكير بالخلق لتهتدي إلى أن الخالق قادر على بعثهم

وَهُوَ الَّذِي أَنشَأَ جَنَّاتٍ مَّعْرُوشَاتٍ وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ وَالنَّخْلَ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفاً أَكُلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَاجِهاً وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ كُلُواْ مِن نَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَآثُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ وَلاَ تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ المُسْرِفِينَ(١٤١).

وتستمر السورة تذكر قريشاً بالنعم والتي منها الأنعام التي تحملهم والفرش الذي يتمتعون



به من أصوافها: وَمِنَ الأَنْعَامِ حَمُولَةً وَفَرْشاً كُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوِّ مُبِينٌ (١٤٢).

## أنواع الأنعام

مَّانِيَةَ أَزْوَاجٍ مِّنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْمُغْزِ اثْنَيْنِ قُلْ اَلذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الأُنثَيَيْنِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَزْحَامُ الأَنثَيْنِ نَبَّوُونِي بِعِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (١٤٣) وَمِنَ الإِبْلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقَرِ اثْنَيْنِ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأُنثَيَيْنِ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاء إِذْ وَصَّاكُمُ قُلْ الذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الأُنثَيَيْنِ أَمَّ اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأُنثَيَيْنِ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاء إِذْ وَصَّاكُمُ اللَّهِ بِهَذَا فَمَنْ أَظْلَمُ مِينِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً لِيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ اللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ (١٤٤).

## الأنعام ثمانية أزواج:

- زوجان من الضأن (ذكر وأنثى).
  - زوجان من المعز (ذكر وأنثى).
  - زوجان من الإبل (ذكر وأنثى).
  - زوجان من البقر (ذكر وأنثى).

هذه الأنعام التي تعيش في بيئة قريش وهناك أنعام تعيش في بيئات أخرى لا تعرفها قريش، لذا لم يتطرق لها القرآن، ولا يعني حديث الآيات عن هذه الأنواع أنها هي وحدها الأنعام في كل العالم.

## قريش مستمرة باختلاق نصوص تنسبها للقرآن

فَمَنْ أَظْلَمُ مِنَ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً لِيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ اللهِ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ(١٤٤).

وهو ما سبق وذكرته سور عدة، كواحدة من الطرق التي تعتمدها قريش لصد الناس عن الدخول في الإسلام. فهي لا تستطيع منع الناس من دخول مكة، ولا تستطيع أن تمنعهم من الاجتماع بالرسول والاستماع له، ولا تستطيع أن تحتجزهم أو تمنعهم من سلوك الطرق المؤدية للرسول، لأن حرمة البيت تمنعهم من ذلك. فكانت تعمد لوسائل أخرى، منها اختلاق نصوص مشوشة ومشينة وتسمعها للقادمين على أنها من القرآن على أمل أن يصدق



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

بعضهم ويعود من حيث أتى قبل أن يلتقي الرسول ويتأكد مما نسبته له قريش.

ويبدو أن بعض الناس بالفعل يصدقون كبراء قريش ويعودون من حيث أتوا، لأن عدة سور ذكرت أن قريشاً مستمرة باختلاق هذه النصوص.

## ما يحرم من المآكل

قُل لاَّ أُجِدُ فِي مَا أُوْجِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَماً مَّسْفُوحاً أَوْ خَمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقاً أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٤٥).

هذه هي تفاصيل ما يحرم من المآكل، أوردتها السورة في هذه الآيات وبعد أن قالت في آية سابقة أنه قد فصل ما يحرم: وَمَا لَكُمْ أَلاَّ تَأْكُلُواْ عِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلاَّ مَا اضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيراً لَيُضِلُّونَ بِأَهْوَائِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِلُغُنِدِينَ (١٩).

وهذا الأسلوب معروف في القرآن وتكرر في عدة سور، لأن السورة تنزل مرة واحدة في وقت واحد. وبدل أن يقول القرآن: "وسنقول لكم التفاصيل لما يحرم من المآكل لاحقا» كما هو متبع بيننا. فهو يقول: لقد فصل لكم ما حرم عليكم... ثم وفي آية لاحقة يذكر هذا التفصيل.'.

# حرم على اليهود بعض الحلال عقاباً لهم

وَعَلَى الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفُرٍ وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُخُومَهُمَّا إِلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَّا أَوِ الْحَوَايَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَلِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِهِمْ وِإِنَّا لَصَادِقُونَ (١٤٦). الآية تذكر أن الذين هادوا حرم عليهم ما ليس محرماً في العادة عقوبة لهم لبغيهم. والمفسرون يقولون بأن الظفر يعني «كل ما لم يكن مشقوق الأصابع كالإبل والنَّعام». وهذا الكلام غير دقيق، لأن الإبل والبقر والضأن والمعز لها أقدام (حوافر) مزدوجة. بينها نجد أن الخيل والبغال والحمير لها حافر واحد ليس مشقوقاً، وهو الذي يمكن أن يسمى ظفراً.

وتسمية المفسرين لا تعتمد لأنهم يعتقدون أن ذوات الظفر (الحافر المفرد) يحرم أكلها، وفي نفس الوقت يقولون الإبل والنعام من ذوات الظفر.



١ انظر فقرة: البدء بسرد الحدث لا يكون بالضورة من أوله / قسم من أساليب القرآن.

والإبل من الأنعام التي ذكرت أصنافها في الآية (١٤٤) والتي يباح أكلها. والآية تقول بأن ذوات الظفر حرمت على اليهود لظلمهم، وإلا فهي مباحة.

## مفهوم خاطئ عن مشيئة الله

فَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل رَّبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَاسِعَةٍ وَلاَ يُرَدُّ بَأْسُهُ عَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ(١٤٧) سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَاء اللهُّ مَا أَشْرَكُنَا وَلاَ آبَاؤُنَا وَلاَ حَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم حَتَّى ذَاقُواْ بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إَلاَّ تَخْرُصُونَ(١٤٨) قُلْ فَلِلَهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ فَلَوْ شَاء لَمَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ(١٤٩).

قول قريش: «لو شاء الله ما أشركنا» منطق يردده الناس في كل العصور، وهو مجرد تبرير للرفض. وإلا فالله لم يفرض عليهم ولم يجبرهم على الكفر، بل هم من اختار ذلك طواعية، وبناءً على عقائد موروثة لا أساس لها. فهي مجرد خرص وظن، مثل أي عقائد لا تعتمد كلام الله.

ومثله ما هو سائد بيننا الآن، فلو أن أحدنا سار بسيارته بسرعة جنونية تسببت له بحادث مروري، فعادة ما ينسب ما حدث لمشيئة الله، وكأن الله جل وعلا قد قرره عليه مسبقاً. وهذا لا يمثل مشيئة الله، ولكنه تبرئة المرء لنفسه من الخطأ ونسبته لله. فلا يكون عليه لوم، ولكن اللوم يقع على الله.

ومشيئة الله في كل شيء ولو أراد سبحانه فلن يقع الحادث، لكن الله جل شأنه لا يتدخل في أمور الدنيا، وكل ما يقع على الإنسان يكون بأسباب بعضها يعود للشخص نفسه كحادث السيارة، وبعضها يعود لأسباب خارجة عنه.

### رد مزاعم قریش

قُلْ هَلُمَّ شُهَدَاءكُمُ الَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللهُّ حَرَّمَ هَـذَا فَإِن شَهِدُواْ فَلاَ تَشْهَدْ مَعَهُمْ وَلاَ تَتَّبعْ أَهْوَاء الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَالَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَهُم بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ(١٥٠).

### وتسرد السورة المحرمات

قُلْ تَعَالَوْاْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَّ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلاَدَكُم مِّنْ إمْلاَقٍ نَّحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلاَ تَقْرَبُواْ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلاَ



تَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ(١٥١) وَلاَ تَقْرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبُلُغَ أَشُدَهُ وَأَوْفُواْ الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لاَ نُكَلِّفُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللهَ أَوْفُواْ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ(١٥٢) وَأَنَّ هَـذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَبِّعُواْ السَّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ (١٥٣).

الشرك بالله، الإحسان للوالدين، قتل الأولاد، الفواحش، قتل النفس، التلاعب بهال البتيم، الغش التجاري، قول الحق، الوفاء بالعهد والوعد، التمسك بطريق الله (القرآن). كل من خالف أياً من هذه التشريعات فقد ارتكب كبيرة. ومن أصر على كبيرة فهو خالد في النار كها ذكرت سور أخرى.

الإحسان للوالدين بالقول والفعل والعون المادي والمعنوي.

الفاحشة ذنبها واحد عرف بها الناس أو تستر فاعلها، وهو ما يخالف الموروث الذي يقول إن من يقترف الفواحش في الخفاء أهون من الجهر وأيسر للتوبة. لذا نجد شباب بلادنا وشيبها عندما يسافرون لبلاد أخرى ينغمسون في الرذيلة والفسق والخمور والمخدرات، وكأن الله لا وجود له. كنوع من الخفاء، وكأن فعل ذلك في تلك البلاد يعتبر من الخفاء، وحتى في بلادهم، فهم يعتبرون اقتراف المعاصي والفجور في الخفاء ينظر له كأن الله سيغفره. الغش التجاري بكافة أشكاله مما يتساهل به الناس، سواء في المنتجات الغذائية وما يدخل في تركيبها ما يؤذي الصحة، أو في المنتجات الأخرى كذلك.

قول الحق والوفاء بالعهد والوعد، ولو كان هناك ترتيب للأمم في هذا المجال لكنا في ذيل القائمة.

هذه التشريعات ومثلها تمثل الإسلام، فدين الله ليس عبادات فقط، بل ليس هناك في دين الإسلام سوى ثلاث عبادات فقط: صلاة وصوم وحج، وبقية التشريعات تهتم بالحياة والكرامة والحقوق. الموروث عتم عليها وأبرز العبادات وكأن من أداها سيغفر له تقصيره فيها سواها، والقرآن يكذب ذلك.

ونعيد تلاوة الآية التي تقول: وَأَنَّ هَــٰذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيهاً فَاتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَّبِعُواْ السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ(١٥٣).



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة السابعة: مرحلة التعذيب بالنار والهجرة

هذه الآية تنص صراحة وبكل وضوح وجوب التمسك بسبيل الله المستقيم، وتنهى عن اتباع أي سبيل آخر. فها الذي يمثل سبيل الله؟

أليس القرآن هو كلام الله المؤكد الثبوت؟

أليس كلام الله يمثل سبيله؟

ألا يعني هذا أن الآية تقول بوضوح اتبعوا القرآن فقط، ولا تتبعوا أي سبيل آخر؟

ولو لم يكن في القرآن آية أخرى غير هذه لكفت كدليل على بطلان اتباع المذاهب وأي تشريع خارج القرآن.

وتواصل الآيات...

تأكيد أن القرآن وحده يمثل دين الله مثلها كانت التوراة:

ثُمُّ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ قَاماً عَلَى الَّذِيَ أَحْسَنَ وَتَفْصِيلاً لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُم يِلِقَاء رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ (١٥٤) وَهَـذَا كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَبِعُوهُ وَاتَّقُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحُمُونَ (١٥٥) أَن تَقُولُواْ إِنَّهَا أُنزِلَ الْكِتَابُ عَلَى طَآئِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَافِلِينَ (١٥٦) أَوْ تَقُولُواْ لَوْ أَنَّا أُنزِلَ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنَّا أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدْ جَاءَكُم بَيْنَةٌ مُن رَبِّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ فَمَنْ أَظْلَمُ مِنَّى كَذَّبَ بِآيَاتِ اللهِ وصَدَفَ عَنْهَا سَنَجْزِي الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ آيَاتِنَا سُوءَ الْعَذَابِ بِهَا كَانُواْ يَصْدِفُونَ (١٥٧).

دين الله واحد سواء كان على شكل توراة أو قرآن، وما عداه فلا يمثل دين الله، ولو صدر من موسى أو محمد عليهما الصلاة والسلام، فكيف بكلام غير الرسل؟

والآيات تقول لقريش إن كنتم تحججتم سابقاً بأنه لم ينزل عليكم كتاب (دين) كما نزل على بني إسرائيل، وأنه لو نزل عليكم كتاب لصدقتم، فالآن قامت الحجة عليكم.

## ولن ينزل على قريش لا ملائكة ولا آيات

هل يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن تَأْتِيهُمُ الْمُلاَئِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لاَ يَنفَعُ نَفْساً إِيهَائُهَا لَمُ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيهَانِهَا خَبْراً قُلِ انتَظِرُواْ إِنَّا مُنتَظِرُونَ (١٥٨).

والآية تقول لو رأت قريش آية ولم تؤمن فسيحل بها العذاب، كقاعدة ثابتة.



وتعود السورة لتشدد على ضرورة الالتزام بسبيل الله: إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعاً لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللهَّ ثُمَّ يُنَبَّئُهُم بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ(١٥٩). وتقول الآية إن من اتبع أي سبيل غير القرآن فلست منهم يا محمد في شيء. أي لا يهمك أمرهم، ولا ينتمون لملتك.

## كل الأعمال تحصى ويحاسب عليها الإنسان

مَن جَاء بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ أَمْثَا لِهَا وَمَن جَاء بِالسَّيِّةِ فَلاَ يُجْزَى إِلاَّ مِثْلَهَا وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ (١٦٠). ترغيب في قوله فله عشر أمثالها. وإلا فالجنة لن يدخلها إلا من آمن وعمل صالحاً. والعمل الصالح يعني التقيد بأوامر الله كلها والبعد عن نواهيه كلها. أي الابتعاد عن الكبائر وفعل كل الأوامر. ولن يكون الحساب على شكل جمع علامات مثل جمع علامات أجوبة المدارس فمن وصل لدرجة النجاح دخل الجنة ومن نقصت درجاته رسب.

وقوله " وَمَن جَاء بِالسَّيْئَةِ فَلاَ يُجْزَى إِلاَّ مِثْلَهَا وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ " لتظهر أن الكفار لن يظلمهم الله لكفرهم ويسجل عليهم معاصي لم يقترفوها. وسيدخلون جهنم لأنهم كفروا وقد قيل لهم إن من يكفر فمصيره النار.

## ثم تختم السورة مخاطبة محمداً، وترد على قريش

قُلْ إِنَّنِي هَدَانِي رَبِّي إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيم دِيناً قِيماً مِّلَةً إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (١٦١) قُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَحَيَايَ وَمَاتِي للهُ رَبَّ الْعَالَمِينَ (١٦٢) لاَ شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا قُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَحَيَايَ وَمَاتِي للهَ آبُغِي رَبَّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلاَ تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلاَّ وَلَا تَرْدُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ثُمَّ إِلَى رَبَّكُم مَّرْجِعُكُمْ فَيْنَبَّنُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ (١٦٤) وَهُو اللّهِ عَلَيْهَا وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ثُمَّ إِلَى رَبَّكُم مَّرْجِعُكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا آقاكُمْ وَمُو اللّهِ عَلَيْهُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَعَفُودٌ رَّحِيمٌ (١٦٥).

«لا تزر وازرة وزر أخرى» تعني أن صحيفة الأعمال لا تسجل إلا ما يقوم به الإنسان لنفسه، ولا تسجل ما يقوم به غيره بالنيابة عنه. وهذا يعني أن كل من يقوم بعبادة أو أعمال خيرية لغيره فلن تسجل له.

ورفع بعضكم فوق بعض لا تعني في المكانة الإنسانية ولكن في المجتمع. وبها أن الحديث



لقريش فمن السهل أن نفهم أنها تشير إلى المجتمع المكي الذي يتكون من أغنياء وموالٍ ومستضعفين. وهذا التفوق الدنيوي لا يعني شيئا في الآخرة ولا ينقص من قيمة الإنسان المسلم في الدنيا.

### (۸۳) العنكبوت

منذ أن تحول الخطاب الدعوي في القرآن لكل الناس في المرحلة الخامسة، بدأ بعض مستضعفي مكة الدخول في الإسلام، مما جرأ قريشاً على الاعتداء عليهم. لكن هذا التعدي وصل لحد التطرف في هذه المرحلة حيث لجأ بعض رجال قريش إلى تسجير النيران وحرق أجساد المهتدين ليردوهم عن دينهم ويعيدوهم للكفر، أو يموتوا. فقريش لا تحتمل أن ينضم عبيدها ومواليها إلى معسكر المسلمين، وتصاب الحياة العامة في مكة بالشلل، كونهم من يقوم بالأعمال الخدمية، كما تكرر ذكره من قبل. وهذه السورة أول سورة تتحدث عما يتعرض له المهتدون من المستضعفين من حرق وتعذيب بالنار، وتحثهم على الصبر وتعدهم المغفرة، وتحذر قريشاً التي تعذبهم.

## حث من يتعرضون للتعذيب على الصبر

الم(١) أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ (٢) وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِينَ (٣).

كل من يعلن إيهانه بدعوة تخالف الموروث سيتعرض للأذى والفتنة، وهذه سنة أزلية سارت عليها كل الأمم. وما يتعرضون له محك وامتحان لصدق إيهانهم، وفضح من أعلن إسلامه دون اقتناع. ولا تعني أن الله لم يكن يعلم من صدق إيهانه ومن ينافق قبل أن يتعرضوا للتعذيب.

## مخاطبة قريش

أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّنَاتِ أَن يَسْبِقُونَا سَاء مَا يَحْكُمُونَ (٤).

(الذين يعملون السيئات هنا تعني من يقوم من قريش بتعذيب المسلمين).

فهل تعتقد قريش أنها أقوى من الله أو أنهم معجزوه؟



## حث الذين يتعرضون للتعذيب على الصبر

مَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء اللهِ ۚ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ ۗ لَآتٍ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ(٥) وَمَن جَاهَدَ فَإِنَّا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللهَ لَغَنِيِّ عَنِ الْعَالَمِينَ(٦) وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيَّنَاتِهِمْ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَحْسَنَ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ(٧).

الآية الثانية تقول بأن التعذيب سيمحص المؤمن من المنافق، والآيات هنا تقول إن من كان يرجو لقاء الله (الجنة) فسيحصل عليه لا محالة. وكل من يجاهد (يصبر) فإنها يجاهد لمصيره هو، لأن الله غني عن كل خلقه. فالذي يصبر سينال الجنة، ومن يعود للكفر فقد أضر بنفسه هو.

### والدا أحد المسلمين الذين يتعرضون للتعذيب يحاولان إقناعه بالردة

وَوَصَّيْنَا الْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْناً وَإِن جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمُمَّا إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَنْبَنْكُم بَمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ(٨).

سور سابقة فرضت الإحسان للوالدين والتعامل معها بكل لطف وعدم نهرهما أو إغضابها، وهنا تقول الآية بأن طاعتها تكون فيها عدا ما يغضب الله، فلا يجب على الولد أن يطيعها ويعود للشرك.

وتعود السورة للتأكيد أن من آمن طلباً للجنة فهو يعلم أنه باع الدنيا، ولو مات تحت التعذيب فسيحقق مناه بدخول الجنة:

وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُدُخِلَنَّهُمْ فِي الصَّالِحِينَ(٩).

والآية تحث بشكل غير مباشر من هم تحت التعذيب ألا يعودوا للكفر.

## ردة بعض الذين تعرضون للتعذيب

وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنَّا بِاللَّهَ فَإِذَا أُوذِيَ فِي اللَّهَ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهَ وَلَيْن جَاء نَصْرٌ مِّن رَّبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمُ أَوَلَيْسَ اللهُ بِأَغْلَمَ بِهَا فِي صُدُورِ الْعَالِمِينَ(١٠) وَلَيَعْلَمَنَّ اللهُّ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْمُنَافِقِينَ(١١).

وهذه أول مرة يرد في القرآن لفظ «المنافقين». وهم نفر أعلنوا إسلامهم - كما تقول الآيات - ثم أعلنوا ردتهم خوف التعذيب. ولو ظهر الإسلام فسيعلنون أنهم مسلمون.



رجال قريش يحاولون إقناع المستضعفين تحت التعذيب أن يكفروا وسيتحملون ذنوبهم يوم القيامة ويعذبون نيابة عنهم

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا اتَّبِعُوا سَبِيلَنَا وَلْنَحْمِلْ خَطَايَاكُمْ وَمَا هُم بِحَامِلِينَ مِنْ خَطَايَاهُم مِّن شَيْءٍ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ(١٢) وَلَيَحْمِلُنَّ أَنْقَالَهُمْ وَأَثْقَالاً مَّعَ أَثْقَالهِمْ وَلَيُسْأَلُنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَمَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ(١٣).

كفار قريش الذين يعذبون مستضعفي المؤمنين يقولون لهم إن أنتم كفرتم (ارتددتم) فنعدكم أن نحمل عنكم ذنوبكم يوم القيامة ونعذب بدلاً منكم. ويمكن القول بأن قريشاً كانت تستخدم التعذيب البدني مصحوباً بالترغيب. تماماً كما يحدث في معتقلات المباحث العربية، تعذيب لا يحتمل ووعود خيالية لا تتحقق لو استجاب المعتقل لما يريد السجان.

ثم تتحدث السورة عن أمم سابقة تهم قريشاً وآخرين يهم بني إسرائيل أمرهم.

#### قوم نوح

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ فَلَبِتَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَاماً فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظَالِمُونَ(١٤) فَأَنجَيْنَاهُ وَأَصْحَابَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَاهَا آيَةً لِلْعَالِينَ(١٥).

ما زلت لا أستطيع فهم أن يلبث نوح "فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَاماً». فها عرفته أن الإنسان لم يكن في عصور قديمة يعمر مثات السنين، كها أن كلمتي سنة وعام تعنيان نفس المعني.

#### إبراهيم

وَإِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللهَّ وَاتَّقُوهُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (١٦) إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهَّ أَوْثَاناً وَتَخْلُقُونَ إِفْكاً إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِّ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَابْتَغُوا عِندَ اللهَّ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (١٧).

كانوا يعبدون الأوثان.

ثم تتوجه السورة بالحديث إلى قريش: وَإِن تُكَذَّبُوا فَقَدْ كَذَّبَ أُمَمٌ مِّن قَبْلِكُمْ وَمَا عَلَى اللهَّ الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ المُبِينُ(١٨) أَوَلَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدِئُ اللهُّ الْخَلْقَ ثُمَّ اللهُ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهَّ يَسِيرٌ(١٩) قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظروا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللهُ يُنشِئُ النَّشْأَةَ الْآخِرَةَ إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ(٢٠) يُعَذَّبُ مَن يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَاءُ وَإِلَيْهِ تُقْلَبُونَ(٢١) وَمَا أَنتُم



بِمُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاء وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللهَّ مِن وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرِ (٢٢) وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهَّ وَلِقَائِهِ أُوْلَئِكَ يَتِسُوا مِن رَّحْمَتِي وَأُوْلَئِكَ لَمَّمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٢٣).

الآية (١٨) تقول كل ما على الرسول هو البلاغ (تلاوة القرآن)، وبقية الآيات دعوة عقلانية للتفكير.

### عود للحديث عن إبراهيم

قَاكَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنجَاهُ اللهُ مِنَ النَّارِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَّقَوْمَ يُوْمِنُونَ (٢٤) وَقَالَ إِنَّمَا الْخَذْتُم مِّن دُونِ اللهَّ أَوْثَاناً مَّوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضاً وَمَأْوَاكُمُ النَّالُ وَمَا لَكُم مِّن نَّاصِرِينَ (٢٥) فَامَن لَهُ لُوطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٢٦) وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ لَهُ لُوطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِي إِنَّهُ هُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٢٦) وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَتِهِ النَّبُوةَةَ وَالْكِتَابَ وَآتَيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآنِينَ لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ اللَّهُ اللهِ (٢٤) تشاور القوم فيما يفعلون بإبراهيم الذي كسر أصنامهم. فاقترح البعض قتله واقترح آخرون حرقه، لكنهم لم ينفذوا أياً منها، لأن إبراهيم استطاع الحروج من قريته. فالله أنجاه من أن يلقوه في النار ولم تحرقه (كمعجزة) ولو قذف إبراهيم في النار لأحرقته ومات، أنجاه من أن يلقوه في النار ولم تحرقه (كمعجزة) ولو قذف إبراهيم في النار لأحرقته ومات، فالنبي لا يتحول إلى مخلوق فوق بشري أو مضاد للحريق، ولذلك نجد القرآن بحدثنا أن فالنبي لا يتحول إلى مُقلوق فوق بشري أو مضاد للحريق، ولذلك نجد القرآن بحدثنا أن هناكُ رسلاً وأنبياء لله قتلوا: قَدْ آتَيْنًا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَيْنًا مِن بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ وَآتَيْنًا عِيسَى فَالْكُنُ مَا الْبَيْرَةُ وَوْرِيقاً تَقْتُلُونَ (٨٥) البقرة.

الآية (٢٦) تقول بأنه لم يؤمن مع إبراهيم سوى لوط، وهما وحدهما اللذان خرجا من القرية إلى بيت الله الحرام، كما تخبرنا آيات سور أخرى. وهذا يعني أن إبراهيم خرج من قريته قبل أن يتزوج، ويؤكد هذه الحقيقة أنه كان فتى عندما كسر أصنام قومه، كما تقول سورة الأنبياء: قَالُوا سَمِعْنَا فَتَى يَذُكُرُهُمُ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ (٦٠) الأنبياء.

والفتى هو الشاب الذي لم يتزوج.

الآية (٢٧) تذكر أن إبراهيم رزق بإسحاق ويعقوب، ولم تذكر إسهاعيل. لأن المخاطب هنا بنو إسرائيل الذين لهم موقف عدائي من إسهاعيل ولا تهمهم أخباره.



بعد ذلك تنتقل السورة للحديث عن قوم لوط، والملاحظ أن كثيراً من السور تتحدث عنهم مباشرة بعد الحديث عن إبراهيم، ذلك أن قوم لوط هم قوم إبراهيم، ولأن المخلوقات الكونية التي أرسلت إلى لوط لتطلب منه الخروج من القرية قبل هلاكها قد مروا بإبراهيم أولاً وبشروه بإسحاق:

## قوم لوط

وَلُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِ مِّنَ الْعَالَمِنَ (٢٨) أَيْنَكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ السَّبِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ المُنكَرَ فَيَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُوا الْتِنَا بِعَذَابِ اللهَّ إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (٢٩) قَالَ رَبِّ انصُرْ فِي عَلَى الْقَوْمِ المُفْسِدِينَ (٣٠) وَلَمَّ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِنْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُوا إِنَّا مُهْلِكُو أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُوا ظَالِينَ (٣٠) وَلَمَا قَالُ إِنَّا مُهْلِكُو أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُوا ظَالِينَ (٣١) قَالُ إِنَّ فِيهَا لُوطاً قَالُوا نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا لَنُنَجَينَهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا امْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ الْعَابِرِينَ (٣٣) وَلَمَا أَنْ فَيْعَلَى الْمُولَةَ وَلَا تَحْرَنُ إِنَّا مُنجُوكَ وَلَا أَنْ مَا الْعَلَامِ لَا تَخَفُ وَلَا تَحْرَنُ إِنَّا مُنجُوكَ وَلَمْ اللهَ الْمَرَأَتَكُ وَانَتْ مِنَ الْعَابِرِينَ (٣٣) إِنَّ مُنذِلُونَ عَلَى أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزاً مِّنَ الْعَابِرِينَ (٣٣) وَلَقَلْ مَنْ لُونَ عَلَى أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزاً مِّنَ السَّاعَ بِيَا كَانُوا يَفْسُفُونَ (٣٤) وَلَقَد تَرَكْنَا مِنْهَا آيَةً بَيِّنَةً لَقُوم يَعْقِلُونَ (٣٥).

الآيات تشير إلى أن المخلوقات الكونية التي جاءت لإبراهيم قالت بأنها ستهلك قوم لوط، وكأن ما حل بقوم لوط هو عذاب أنزله بهم تلك المخلوقات الكونية. والواقع أن ما حدث هو ثوران بركان قضى على القوم، ودور تلك المخلوقات كان إبلاغ لوط بالخروج ومن آمن قبل وقت كاف لثوران البركان. فالمخلوقات الكونية لم يتسببوا بالبركان، وإنها عرفوا أنه سيثور في لحظة معينة، وأمروا لوطاً ومن آمن معه بالخروج قبل وقت كاف. لكن بها أن المخلوقات الكونية تمثل إرادة الله، وبها أن الله جل وعلا هو من بقدرته ثار البركان، فالمخلوقات الكونية تقول إنهم مهلكو القرية. وقد خرج لوط بناءً على ذلك في الليل، فالمخلوقات الكونية تقول إنهم مهلكو القرية. وقد خرج لوط بناءً على ذلك في الليل، فالمخلوقات الكونية وأمضُواْ حَيْثُ تُؤْمَرُونَ (١٥) وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَوُلاء مُمْطُوعٌ مُصْبِحِينَ (٦٥) الحجر.

الآية (٣٥) تؤكد أن آثار قرية قوم لوط بقيت ظاهرة حتى بعثة محمد، وقريش تعرفها.



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

### مدين (قوم شعيب)

وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَّ وَارْجُوا الْيَوْمَ الْآخِرَ وَلَا تَعْثَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ (٣٦) فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَاثِمِينَ (٣٧).

مدين اسم قرية، كما ورد في الآية (٨٨) من سورة الأعراف، وهي التي أرسل لها شعيب. وقد تكون مدين اسم منطقة بجانب القرية، وفي تلك المنطقة تقع بثر مشهورة في ذلك الزمن وقد لجأ إليها موسى، كما ذكرت الآيات (٢٢-٢٤) من سورة القصص.

## قريش تعرف مساكن الأمم السابق ذكرها ومساكن عاد وثمود

وَعَاداً وَثَمُودَ وَقَد تَبَيَّنَ لَكُم مِّن مَّسَاكِنِهِمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَبْصِرينَ(٣٨).

ولعل قريشاً تمر بأطلال قراهم أثناء مرور قوافلها التجارية المحملة بالبخور والبهارات واللبان من أقصى جنوب غرب جزيرة العرب.

## كبراء قرية مصر

وَقَارُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَلَقَدْ جَاءهُم مُّوسَى بِالْبَيْنَاتِ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا سَابِقِينَ(٣٩).

الملك ووزير الإعمار ووزير المالية.

## الأمم السابقة هلكت بكوارث طبيعية

فَكُلَّا أَخَذْنَا بِنَنبِهِ فَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِباً وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتْهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُم مَّنْ أَغْرَفْنَا وَمَا كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ (٤٠).

ولم تهلك أمة بعقاب من خارج الأرض.

### عود للحديث عن مسلمة قريش

مَثَلُ الَّذِينَ الَّخَذُوا مِن دُونِ اللهَّ أَوْلِيَاء كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ الْخَذَتْ بَيْتَا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبَيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنكَبُوتِ الْخَذِيزُ اللهَّ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ وَهُوَ الْعَزِيزُ اللهَّ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْعَنكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُهَا إِلَّا الْعَالَمُونَ (٤٣). الْحَرَيْبُ الْعَالَمُونَ (٤٣).



الآيات تقول إن موالاة الكفار كمن اتخذ بيتا واهياً، جدرانه من خيوط العنكبوت بالنسبة لمن يلمسه من البشر. ولا تتحدث الآيات عن معجزة علمية لم يكتشفها العلماء إلا في هذا العصر، وتتمثل في أن المادة التي تتكون منها خيوط العنكبوت قوية جداً لدرجة أنها لو جعت لأمكن صناعة درع منها واق من الرصاص. لأن الخطاب في السورة موجه لرجال من قريش أعلنوا إسلامهم وأبقوا على مولاة أقاربهم المشركين، والخطاب في القرآن يأتي مناسباً لمدارك ومعارف المخاطب. وقريش لا تعرف الحقائق العلمية، ولكنها تعرف ما ترى وتلمس. وما يرونه أنه عندما تتعرض خيوط العنكبوت للمس تتهاوى، فهي من أوهن وأوهى المواد عندهم، ولذا ضرب القرآن بها المثل، مشبهاً موالاة بعض من أسلم للكفار بأنها موالاة واهية ضعيفة. وكان يجدر بهم موالاة المسلمين والتوكل على الله.

ومسلمة قريش سبق وأشارت لهم الآية (١١٣) من سورة هود، والآية (٥٣) من سورة بني إسرائيل. وسيأتي ذكرهم في سور قادمة.

#### الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر

خَلَقَ اللهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحُقِّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَلْمُؤْمِنِينَ (٤٤) اثْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنكَرِ وَلَذِكْرُ اللهِ ِ أَكْبَرُ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ (٤٥).

الآية (٤٤) تقول بأن من يحكم عقله سيعرف أن مجرد التفكر بخلق السهاوات والأرض كاف للاهتداء إلى قدرة الخالق.

والصلاة إن كانت تنهى عن الفحشاء والمنكر فلا تعني أن من يصلي يصبح محاطاً بمانع يمنعه من ارتكاب الموبقات. ولكنها تقول بأسلوب قرآني أن من يصلي الصلاة المقبولة من خشوع وفي وقتها والحرص عليها، فهو مسلم فعلاً. والمسلم لا يأتي الفواحش ولا المنكر. لكن من يصلي بلا إيهان فقد يصلي ولا يتورع عن إتبان الفواحش وارتكاب المنكرات، كها يفعل الكثيرون ممن ينتسبون للإسلام.

الكيفية التي ينبغي على المسلمين في مكة جدال أهل الكتاب بها

وَلَا ثُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا آمَنَّا بِالَّذِي أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلِمْنَا وَإِلْمَكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ(٤٦).



خطاب الآية توجيهي يحث الرسول والمسلمين على استخدام أسلوب سهل عندما يدخل معهم بعض أهل الكتاب في جدال. ولا تؤخذ الآية على أنها تشريع يلتزم به المسلمون على الدوام، بحيث يجب عليهم إذا جادلهم أي من أهل الكتاب في أي مكان أو زمان أن يتعاملوا معه بالتي هي أحسن. لأن الآية تخاطب المسلمين في مكة في تلك الفترة من تاريخهم وأوضاعهم، ولا تشرع قاعدة ثابتة لجدال أهل الكتاب. فهي توجيهية وليست تشريعاً، خاصة بالمسلمين في مكة وفي تلك الفترة التي نزلت فيها السورة.

## بعض أهل الكتاب وبعض قريش آمنوا

وَكَذَلِكَ أَنزَ لْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ فَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمِنْ هَؤُلَاء مَن يُؤْمِنُ بِهِ وَمَا يَجُحَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا الْكَافِرُونَ(٤٧).

بعض بني إسرائيل الذين كان لديهم وحي سابق آمنوا بالوحي المنزل على محمد، كما آمن به نفر من قريش.

لو كان الرسول يعرف القراءة والكتابة لكان مدعاة للشك في رسالته عند المشككين وَمَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابِ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذاً لَارْتَابَ الْمُطِلُونَ (٤٨).

الآية تؤكد أن الرسول لا يعرف القراءة "وَمَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابِ" ولا يعرف الكتابة " وَلا يُخُطُّهُ بِيَمِينِكَ". ولو كان الرسول يقرأ أو يكتب لكان مدعاة للريبة والشك عند المشككين (المبطلين) من أنه كان يقرأ كتبا وينسخها ثم يحفظها ويتلوها على الناس ويقول هو قرآن يتلقاه من الله. والتأكيد على أن الرسول لا يعرف القراءة والكتابة جاء في هذه المرحلة لأن قريشاً كانت تستخدم كل ما في وسعها لصد الناس القادمين من خارج مكة عن لقاء الرسول والدخول في الإسلام. ولم تتورع عن اختلاق عبارات منفرة ونسبتها للقرآن، كما سبق وذكرته عدة سور. وهذه السورة تقول بأن قريشاً كانت تقول للناس إن الرسول لا يتلقى وحياً من السهاء، ولكنه كان يقرأ كتب الرسالات القديمة ويعيد صياغتها ويقول هي قرآن منزل. وهذا الزعم تعلم قريش أنه كذب، وتعلم أن الرسول لا يقرأ ولا يكتب، ولو بقي الخطاب الدعوي موجهاً لقريش فقط، ولم يتغير لكل الناس وقدومهم لمكة لسماع الرسول، لما اتهمت قريش الرسول بأنه ينسخ قرآنه من كتب قديمة، لأنها تعلم أنه لا يقرأ ولا يكتب. ولكنها اتهمته بهذا عند من يقدم لمكة والذين لا يعرفون الرسول ونشأته يقرأ ولا يكتب. ولكنها اتهمته بهذا عند من يقدم لمكة والذين لا يعرفون الرسول ونشأته



وأنه أمي. وبرغم وضوح المعنى نجد من يصر على قلب الحقيقة، ويقول بأن الآية تقول إن الرسول يقرأ ويكتب. وهذه التهمة الجديدة التي حاولت قريش إشاعتها بين القادمين لمكة للاجتماع بالرسول قد تدرجت من تهمة أخرى سبقتها وذكرتها لنا سورة الفرقان: وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُمُكَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلا(٥).

ففي البداية زعمت قريش أن الرسول «اكتتبها» أي: طلب ممن يحسن الكتابة أن يكتبها له، ثم حولت قريش هذه التهمة لتقول إنه كان هو يكتب القرآن من غيره كما في هذه السورة'.

## لم يكتب من القرآن شيء في مكة

بَلْ هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا الظَّالِمُونَ(٤٩).

بعد أن أكدت الآية السابقة أن الرسول أمي، تقول هذه الآية أن القرآن لم يكن يكتب وإنها يحفظ في الصدور. وبها أن سورة العنكبوت نزلت في أواخر العهد المكي فهذا يعني أن القرآن لم يكتب منه شيء في مكة.

## قريش مستمرة بطلب الآيات

وَقَالُوا لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ آيَاتٌ مِّن رَّبِهِ قُلُ إِنَّمَا الْآيَاتُ عِندَ اللهَّ وَإِنَّهَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ (٥٠) أَوَلَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْوَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتُلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةٌ وَذِكْرَى لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ (٥١) قُلْ كَفَى بِاللهُّ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ شَهِيداً يَعْلَمُ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِالْبَاطِلِ وَكَفَرُوا بِاللهِ أَوْلَئِكَ هُمُ الْحَاسِرُونَ (٥٢).

لن ترى قريش آية من الرسول، ولو أرادوا الإيمان لكفاهم القرآن، ولكنهم قوم يتحججون.

# قريش تطلب أن يقع عليها العذاب الآن كنوع من السخرية

وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَوْلَا أَجَلٌ مُّسَمَّى لِجَاءهُمُ الْعَذَابُ وَلَيَأْتِيَنَّهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ(٥٣) يَسْتَعُجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ(٥٤) يَوْمَ يَغْشَاهُمُ الْعَذَابُ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُوا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ(٥٥).

السورة تقول بأن العذاب لا يكون في الدنيا ولكن يؤخر للآخرة.



آم تعديل صياغة الفقرة بناءً على اقتراح من أبي حزم "المدقق اللغوي؟ مشكوراً.

### حث المسلمين على الهجرة

يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ فَإِيَّايَ فَاعْبُدُونِ(٥٦) كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ المُوْتِ ثُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُونَ(٥٧) وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُبُوَّتَنَّهُم مِّنَ الجُنَّةِ غُرُفاً تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا نِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ(٥٨) الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ(٥٩) وَكَأَيَّن مِن دَابَّةٍ لَا تَحْمِلُ رِزْفَهَا اللهُ يَرْزُفُهَا وَإِيَّاكُمْ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٢٠).

لأول مرة يذكر القرآن الهجرة إلى يثرب، وقد سبق ذكر الهجرة للحبشة في الآية (١٠) من سورة الزمر إحدى سور المرحلة الخامسة.

الآية (٦٠) تقول لمؤمني مكة هاجروا وسيرزقكم الله ويعوضكم عما ستخسرونه من منازل وأثاث ومال في مكة. ويظهر تردد بعض مسلمي قريش حول الهجرة لئلا يخسروا أموالهم. ولابد أن السورة نزلت بعدما تلقى المسلمون في مكة دعوة من مسلمي يثرب للقدوم إليهم وسيجيرونهم ويستضيفونهم في بلادهم.

#### دعوة عقلانية لقريش

وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللهُ فَأَنَى يُوْفَكُونَ (٦٦) اللهُ يَبْسُطُ الرَّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ إِنَّ اللهَّ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٦٢) وَمَا عَلَاهِ الْخَيَاةِ اللَّانَيَّا إِلَّا لَمُوْ وَلَعِبٌ وَإِنَّ اللهُ قُلِ الْحَمْدُ لَهُ بَلْ اللهُ عُلُولُنَ اللهُ قُلِ الْحَمْدُ لَهُ بَلْ اللهُ عَلْمُونَ (٦٣) وَمَا هَذِهِ الْحَيَّاةُ الدُّنِيَّا إِلّا لَمُوْ وَلَعِبٌ وَإِنَّ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ عَلْمُونَ (٦٤) وَمَا هَذِهِ الْحَيَّاةُ الدُّنِيَّا إِلّا لَمُوْ وَلَعِبٌ وَإِنَّ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَلَيْكُونَ وَاللهُ عَلْمُونَ (٦٤) وَمَا هَذِهِ الْحَيَّاةُ الدُّنِيَّ اللهُ عَلْمُونَ (٦٤) وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنِيَّ اللهُ الل

## استمرار قريش باختلاق عبارات ونسبتها للقرآن

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً أَوْ كَذَّبَ بِالْحَقِّ لِمَّا جَاءهُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لَّلْكَافِرِينَ (٦٨).

تكرر في عدة سور ذكر أن قريشاً كانت تختلق العبارات وتسمعها للقادمين لمكة وكأنها من



القرآن لتنفيرهم من لقاء الرسول.

وتختم السورة بالعودة للحديث عن المضطهدين من المسلمين:

وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَّهُمْ شُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ(٦٩).

الجهاد في الله يعنى الصبر على الأذى في سبيل التمسك بدين الله.

وأثناء هذه الظروف العصيبة التي يتعرض المسلمون فيها للاضطهاد، والمستضعفون منهم للتعذيب بالنار، تنزل سورتان قصيرتان هما البروج والمسد تتناولان الوضع، وتظهران بعض ما يجري:

### (٨٤) البروج

وَالسَّمَاء ذَاتِ الْبُرُوجِ(١) وَالْيَوْمِ الْمُوْعُودِ(٢) وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودِ(٣) قُتِلَ أَصْحَابُ الْأُخدُودِ(٤) النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ(٥) إِذْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ(٢) وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُوْمِنِينَ شُهُودٌ(٧) وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللهَّ الْغَزِيزِ الْحَمِيدِ(٨) الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ شُهُودٌ(٧) وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللهَّ الْغَزِيزِ الْحَمِيدِ(٨) اللَّهُ مَنِينَ وَاللَّوْمِنِينَ وَاللَّوْمِنِينَ وَاللَّوْمِنِينَ وَاللَّوْمِنِينَ وَاللَّوْمِنِينَ وَاللَّوْمِنَاتِ ثُمَّ مَلْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ (١٠) إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ هَمُّمْ جَنَاتُ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَهُمُ عَذَابُ الْحَرِيقِ (١٠) إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ هَمُّ مَخَاتُ عَزَابُ جَهَنَّمَ وَهُمُ عَذَابُ الْخَرِيقِ (١٠) إِنَّ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ هَمُ مُوبُوبُونُ الْعَرْبِي (١٠) إِنَّ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ هَمُ مَنَاتُ عَبْرِي مِن خَتِهَا الْأَنْهَارُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْكَبِيرُ (١١) إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ (١٢) إِنَّهُ هُو يُبْدِئُ وَيُعِيدُ (١٠) وَهُو الْغَفُورُ الْوَدُودُ (١٤) فَو الْعَرْشِ الْمُجِيدُ (١٥) فَعَالُ لَمْ يُرِيدُ (١٢) وَلَاهُ مِن وَرَائِهِم حَمُونُ وَتُمُودَ (١٢) فِي لَوْح عَمُوطُ (٢٢).

الآيات تتحدث عن قريش وأنها كانت تحفر الأخاديد في الأرض (شق مستطيل يملأ بالحطب وتشعل فيه النار) لكي تعذب المستضعفين لإجبارهم على الردة.

وتقول: «وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهَ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ»

فقريش ستتضرر كثيراً لو آمنت مواليها وعبيدها، لأن كل الأعمال الخدمية في مكة ستتعطل، كون من يقوم بها هم أولئك العبيد والموالي، وهذا ما لن تسمح به قريش.

وتحذر السورة من يعذب المسلمين من قريش بنار الحريق – إن لم يتوبوا –: إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ(١٠).

وهذا ينفى تماماً أن تكون السورة تتحدث عما يسمى بأخدود نجران. والذي سمى



بالأخدود بعد عصر الرسول ظناً بأنه الذي تتحدث عنه السورة. وإلا فأخدود نجران لا علاقة له بقريش وليس هناك مناسبة للحديث عنه في ظروف مكية يتعرض فيها المسلمون للحرق. ولا يهم قريشاً ما حدث في نجران قبل أكثر من (١٠٠) عام من بعثة الرسول، حينها قتل مئات أو آلاف من أناس حرقاً بواسطة أعداء لهم في تلك الأصقاع، وهي لمسيحيين قتلهم يهود، وقد وجدت آثار الرماد والعظام المحترقة!.

وبعد أن تحذر الآية قريشاً تلتفت للمؤمنين وتعدهم بالجنة والفوز (الآية:١١).

ثم تتوعد الآيات (١٢-١٦) بشكل مبطن قريشاً وتعد المؤمنين.

وتذكر بها حصل لفرعون وأمم سابقة وأن الله لا يعجزه أحد (الآيات: ١٧ -٢٠)

وتختم السورة بالتأكيد على أن القرآن حق وهو نسخة من الأصل المحفوظ بآلية إلهية سهاها القرآن هنا «اللوح المحفوظ». وهو دليل على أن الدعوة لا تكون سوى بالقرآن.

وإذا كانت سورة البروج نزلت بحق مجموعة من قريش تعذب المسلمين بالنار فإن سورة المسد نزلت بحق أحد أكثر المتحمسين المسد نزلت بحق أحد أكثر المتحمسين لجمع الحطب لنيران الأخاديد:

#### (۸۵)السد

تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ(١) مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ(٢) سَيَصْلَى نَاراً ذَاتَ لَهَبٍ(٣) وَالْمَرَأَتُهُ حَمَّالَةَ الْحَطَبِ(٤) فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِّن مَّسَدٍ(٥).

<sup>(</sup>The book of the Himyarites: fragments of a hitherto unknown Syriac work. (Lund: C.W.K. Gleenup, 1924) وهناك الكثير من المعلومات على النت حول شهادات شهود عيان لما حدث في عمرقة نجران. وفي العصر العباسي اعتقد المقسرون أن سورة البروج تتحدث عن محرقة نجران، لأن أخبار حرق قريش للمسلمين لا يمكن التصريح بها لأن حكام الدولة من قريش. أو لأن المفسرين لم يسمعوا بالانحاديد التي أقامها بعض رجال قريش لتعذيب المستضعفين ليردوهم عن الدولة من فطنوأ أن سورة الانحدود تتحدث عن محرقة المسيحيين على يد ذو نواس يوسف ابن أزار اليهودي. ولا أستطيع التأكد من صحة نسبة هذه الشهادات لمن نسبت له.



١ يوسف ابن أزار (٢٨ - ٣٧٥م) هو أحد الملوك السبئين اليهود الذين تلقبوا بذي نواس، والذي شن حملات حربية ضد المسيحيين في ظفار ويريم وحضرموت ومأرب وتهامة، ارتكب فيها بجازر بشعة وقتل فيها عشرات الآلاف من المسيحيين. وكان من أبشعها المحرقة التي وقعت في نجران في العام (٢٥ مم). وقد أورد مار شمعون الأرشعي من الكتاب الحميريين السريان حواراً دار بين امرأة من نجران وتدعى حبسة بنت حيان وبين الملك ذو نواس، تقول فيه حبسة مخاطبة الملك: «أنا ابنة من أحرق كتيسك» فيرد ذو نواس: «إذا أنت تحملين أفكار أبيك وتريدين إحراق كتيسنا؟» فترد عليه قاتلة: «لا أنا لا أريد إحراق كتيسك لأنني مستعدة للموت من أجل تحملين أفكار أبيك وتريدين إحراق كتيسنا؟» فترد عليه قاتلة: «لا أنا لا أريد إحراق كتيسك لأنني مستعدة للموت من أجل المسيح كيا فعل إخوق وأخواق وآباني وأمهاي الذين أحرقهم». وهذا فيه إشارة إلى أنه قد تم إحراق المسيحيين في نجران، وفي المكان الذي أحرقوا فيه تم اكتشاف آثار الرماد والعظام المتفحمة. ومصدر الشهادة التي أوردها مار شمعون الأرشمي على هذا الرابط:

السورة تقول تبت يدا أبي لهب وتباً له بها يقوم به من حفر الأخاديد وتسجير النيران فيها لتعذيب المسلمين. (التب هو الخسران).

وتتوعده بنار جهنم، كما تتوعد امرأته نظير حماسها في جمع الحطب. وقوله "في جيدها حبل من مسد" تصوير لما ستلقاه من عذاب في جهنم يتناسب لما تقوم به. فهي تنقل الحطب على جيدها الذي سيتعرض للعذاب، وإلا فإذا دخلت النار فستلقى العذاب بكل جسمها وليس فقط بجيدها.

والتأكيد على أن أبا لهب في النار وهو ما زال حياً من باب ما يعرف بالضرورة. فالقرآن يخبرنا مراراً وتكراراً عن حقيقة أن من لا يؤمن بداية سهاعه لدعوة الحق فلن يؤمن أبداً. لذا فأبو لهب لن يؤمن وسيموت مهها طال به العمر وهو مشرك وسيدخل النار. وهو تأكيد على أن كل كبراء قريش الذين لم يؤمنوا قبل فتح مكة، وقالت عنهم كتب التراث إنهم آمنوا يوم الفتح وحسن إسلامهم، هم مثل أبي لهب، لم يؤمنوا وإن كانوا قد أعلنوا الإسلام فلأنه لم يعد لهم قبل بالمسلمين، فاستسلموا وأعلنوا إسلامهم ظاهرياً فقط.

الآن المستضعفون في مكة يتلقون أقسى وأشد أنواع التعذيب وصل إلى حفر قريش الأخاديد في الأرض وإضرام النيران فيها لكي تعذب بها أجساد المؤمنين المستضعفين إما مباشرة أو بالكي بالأسياخ المحاة، لكي ترغمهم على الردة عن الإسلام. وقد أشارت السور السابقة بأن البعض منهم عاد للكفر بالفعل، كها بدأت السورة السابقة أيضاً تحث المؤمنين على الهجرة وتعدهم بأن يعوضهم الله خيراً عما سيفقدونه من متاع ومال.

والمسلمون في مكة لم يكن بإمكانهم اختيار الهجرة إلى يثرب من عند أنفسهم، لولا أن إخوانهم مسلمي يثرب هم من دعاهم ورحب باستضافتهم للنجاة بأرواحهم ودينهم. وسنرى أن مسلمي مكة أخذوا يتسللون من مكة جماعات وفرادى إلى يثرب، كما سنرى اختلاف مواقف مسلمي مكة من الهجرة وبعض ما تعرضوا له من اضطهاد.



#### (۲۸)النحل

تبدأ السورة بالحديث عن قرب يوم القيامة وكأنه قد أتى بالفعل، زيادة في التأثير النفسي: أَتَى أَمْرُ اللهَ فَلاَ تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ(١).

## كيف يكون الوحي

يُنزَّلُ الْمُلآثِكَةَ بِالْرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُواْ أَنَّهُ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ أَنَا فَاتَّقُونِ (٢). الروح هنا تعني الوحي، والرسول لا يلقن نصوص الوحي تلقيناً، ولكنها تنسخ في ذاكرته، عبر تواصل روحاني غير محسوس بين جبريل والرسول، لا مجال فيه للكلام والاستماع.

## دعوة عقلانية لقريش لعلها تفكر

خَلَقَ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالحُقِّ تَعَالَى عَبَّا يُشْرِكُونَ(٣) خَلَقَ الإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ(٤) وَالأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ(٥) وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ ثُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ(٦) وَتَحْمِلُ أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُواْ بَالِغِيهِ إِلاَّ بِشِقً الأَنفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَؤُوفٌ رَّحِيمٌ(٧) وَالْحَيْلَ وَالْبِغَالَ وَالْجَمِرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ(٨) وَعَلَى اللهِ قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَآئِرٌ وَلَوْ شَاء لَمَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ(٩).

الحديث عن الأنعام، يخبرنا بعدة حقائق تخالف ما يقوله علماء العصر. فالحيوانات المستأنسة خلقها الله قابلة لاستئناس الإنسان وطاعته والانقياد له، ولم يحولها الإنسان من متوحشة إلى مستأنسة، كما يظن العلماء. فالجمل والبقر والضأن والماعز من الأنعام، والخيل والبغال والمحمير، وكلها مستأنسة بطبعها الذي خلقها الله عليه. بينها خلق حيوانات أخرى «جائرة» أي متوحشة وغير قابلة للاستئناس. وحتى لو تم تدريب أسد على طاعة مدربه في السيرك مثلاً، فهذا الأسد سيبقى غير مأمون الجانب وقد يعود لطبعه المتوحش في أي لحظة ويفتك بمدربه.

هُوَ الَّذِي أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لَّكُم مَّنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ(١٠) يُنبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالأَعْنَابَ وَمِن كُلِّ النَّمَرَاتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لِّقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ(١١) وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالْنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالْنُجُومُ مُسَخَّرَاتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لُقَوْمٍ يَعْقِلُونَ(١٢) وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِي الأَرْضِ ثُخْتَلِفاً أَلْوَانُهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لَقُومٍ يَذَّكُرُونَ(١٣)



وَهُوَ الَّذِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنهُ لَخَمَّا طَرِيّاً وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنهُ حِلْيَةٌ تَلْبَسُوبَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُواْ مِن فَصْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٤) وَأَلْقَى فِي الأَرْضِ رَوَاسِيَ أَن تَمَيدَ مِكُمْ وَأَنْهَاراً وَسُبُلاً لَّعَلَّكُمْ جَهَنَدُونَ (١٥) وَعَلامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ (١٦) أَفَمَن يَخْلُقُ كُمُ وَأَنْهَاراً وَسُبُلاً لَعَلَّكُمْ جَهْتَدُونَ (١٥) وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللهِ لاَ يُخْصُوهَا إِنَّ اللهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٨) وَاللَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهَ لاَ يَخْلُقُونَ شَيْئاً وَهُمْ وَاللهِ مَنْ يَعْمَدُونَ مِن دُونِ اللهَ لاَ يَخْلُقُونَ شَيْئاً وَهُمْ يَخْلُونَ اللهَ يَعْلَمُ مَا يُعْلِمُ وَاحِدٌ فَالَّذِينَ لاَ يَعْمَلُونَ بِالآخِرَةِ قُلُوبُهُم مَّنُورَةً وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَنُونَ (٢١) لاَ جَرَمَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِمُ وَنَ وَمَا يُعْرَونَ أَيَانَ يُبْعَنُونَ (٢١) لاَ جَرَمَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْرَقُونَ وَمَا مُشْتَكُمِرُونَ أَيَانَ يُبْعَنُونَ (٢١) لاَ جَرَمَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِمُونَ وَمَا أَلُولُ اللهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يَشْعُرُونَ وَلَا إِلاَ خِرَةِ قُلُوبُهُم مُشْتَكُمِرُونَ أَيَانَ يُبْعَنُونَ إِلَا جَرَمَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يَسُعُونَ وَمَا وَمَا يَشْعُونَ وَمَا مَا يُعْلِمُونَ إِلَهُ لاَ يُحِرَةً أَلُوبُهُم مُشْتَكُمْ مِرُونَ (٢٢) لاَ جَرَمَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يَسُونُونَ إِنَّهُ لاَ يُحِبِّ المُسْتَكُمْ مِينَ (٢٣).

## وسيلة قرشية أخرى لصد الناس عن لقاء الرسول

وَإِذَا قِيلَ لَهُم مَّاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ(٢٤) لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمِنْ أَوْزَارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِغَيْرِ عِلْم أَلاَ سَاء مَا يَزِرُونَ(٢٥).

(الآيتان:٢٤–٢٥) تظهران أحد أساليب قريش لصد الناس من خارج مكة للاتصال بمحمد أو قبول الإسلام، وذلك بالقول إن القرآن مجرد قصص قديم قام محمد بإعادة صياغته بعباراته وتقديمه للناس وكأنه وحي من الله.

## وتتوعدهم الآيات بمصيرهم السيئ جزاء كفرهم وإضلالهم غيرهم:

قَدْ مَكَرَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَتَى اللهُ بُنْيَائَهُم مِّنَ الْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَاهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَشْعُرُونَ (٢٦) ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُخْزِيهِمْ وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَاتِي الَّذِينَ كُنتُمْ تُشَاقُّونَ فِيهِمْ قَالَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ إِنَّ الْجِزْيَ الْيَوْمَ وَالْسُّوءَ عَلَى الْكَافِرِينَ (٢٧) الَّذِينَ تَتَوَقَّاهُمُ الْمُلائِكَةُ ظَالِي أَنفُسِهِمْ فَأَلْقَوُاْ السَّلَمَ مَا كُنَّا مَمْعَلُ مِن سُوءٍ بَلَى إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِهَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (٨٨) فَادْخُلُواْ أَبُوابَ جَهَنَم خَالِدِينَ فِيهَا فَلَيْفُس مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ (٢٩).

(الآيتان ٢٨-٢٩) تصفان موت مشركي قريش وكأن هناك مخلوقات حية (ملائكة) تنزع أنفسهم، لتهويل الصورة. وتصور الآية الميت وكأنه ينفي كفره لحظة موته، وهي أيضاً تقول بأن الميت سينتقل بسرعة للقيامة وسيجد نفسه وقد حكم عليه بالنار ولن ينفعه إيهانه أو إنكاره للكفر عند موته.



### صور مجازية حسية للترغيب

وَقِيلَ لِلَّذِينَ اتَّقَوْاْ مَاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْراً لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَذِهِ اللَّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ الآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَنِعْمَ دَارُ الْتَقِينَ(٣٠) جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا تَجْرِي مِن تَخْتِهَا الأَنْهَارُ أَشُمْ فِيهَا مَا يَشَاَؤُونَ كَذَلِكَ يَجْزِي اللهُ الْمُتَقِينَ(٣١) الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمُلاَئِكَةُ طَبِّينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيْكُمُ ادْخُلُواْ الْجَنَّةُ بَمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ٣٢).

قريش ستستمر بطلب رؤية الملائكة حتى تهلك وتلقى مصيرها الذي اختارته ولم يقرره الله عليهم

هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن تَأْتِيَهُمُ الْمُلائِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ أَمْرُ رَبَّكَ كَذَلِكَ فَعَلَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللهُ وَلـكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ(٣٣) فَأَصَابَهُمْ سَيَّنَاتُ مَا عَمِلُواْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ(٣٤).

### تبرير غير منطقي

وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَاء اللهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ نَّحْنُ وَلا آبَاؤُنَا وَلاَ حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلاَّ الْبَلاغُ المُبِينُ(٣٥).

وهذا فهم خاطئ لقدر الله وقضائه ما زال منتشراً بين المسلمين. حيث يربطون كل ما يصدر منهم على أنه مقدر عليهم ولا مناص لهم عنه. مثل من يموت بحادث سير نتيجة تهوره، أو من يدهس طفله أمام عينيه لأنه أهمل مراقبته، أو أصيب بمرض أو أصاب ثروة أو خسر كل ماله في سوق الأسهم، أو تم القبض عليه بلا تهمة .......الخ.

وهذا يريحنا كثيراً لأننا سنتخلص من تأنيب الضمير لو اعترفنا بأننا نحن من تسبب بها حدث، وذلك بأن ننسب ما حدث للقضاء وليس لإهمالنا.

وقريش استمرت تكرر هذا المفهوم الخاطئ، وهو ما ذكرته سور أخرى مثلما ورد في سورة الأنعام: سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَاء اللهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلاَ آبَاؤُنَا وَلاَ حَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم حَتَّى ذَاقُواْ بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ تَخُرِجُوهُ لَنَا إِن تَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ تَخُرُصُونَ (١٤٨).

وسورة َالزخرُف: وَقَالُوا لَوْ شَاء الرَّحْمَنُ مَا عَبَدْنَاهُم مَّا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يُخُرُصُونَ(٢٠).



والآية تصف هذا التبرير بالخرص والوهم، وتقول إن قريشاً لم تهتد لأنها اختارت طريق الضلال وليس لأن الله كتبه عليها:

وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللهَّ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانظرواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُكَدِّبِينَ(٣٦) إِن تَحْرِصْ عَلَى هُدَاهُمْ فَإِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي مَن بُضِلُّ وَمَا لَهُم مِّن نَّاصِرِينَ(٣٧).

وقوله: « فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ » وقوله: " فَإِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي مَن يُضِلُ ». لا يعني أن الله قرر من يهتدي ومن يضل مسبقاً، كها سبق وكررنا سابقاً، ولكنه يعني أن كل ما في الكون يسير بإذن الله ولو أراد الله فلن يتم. لكن هذا لا يعني أن الله يتدخل في تصرفات مخلوقاته في أي مكان كان في الكون. بل يترك لهم حرية الاختيار، ويوم القيامة سيحاسبهم بكل عدل بناءً على ما اقترفوه وسجلته صحف أعمالهم وهم لا يظلمون: وَاتَّقُواْ يَوْما تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهَ ثُمَّ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتُ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ (٢٨١) البقرة.

### قريش متمسكة بإنكار البعث

وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْبَاضِمْ لاَ يَبْعَثُ اللهُ مَن يَمُوتُ بَلَى وَعْداً عَلَيْهِ حَقّاً وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ (٣٨) لِيُبَيِّنَ لَمُّمُ الَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَاذِبِينَ (٣٩) إِنَّهَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ (٤٠).

البعث سهل على الله جل وعلا لو كانوا يعقلون.

وقوله: «إنها قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له كن فيكون» يعني أن الله جل وعلا يضع القوانين فينتج الخلق.

### بدء الهجرة بالفعل

وَالَّذِينَ هَاجَرُواْ فِي اللهِ مِن بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ لَنْبُوَّئَتُهُمْ فِي الذُّنْيَا حَسَنَةً وَلاَّجُرُ الآخِرَةِ أَكُبَرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ(٤١) الَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ(٤٢).

الآيات تعدهم خيراً عند ربهم، نتيجة صبرهم وهجرتهم، التي تسميها «هجرة في الله» لأنهم تركوا أوطانهم وذويهم ومتاعهم في سبيل الله، وحفاظاً على دينهم.

ولأن قريشاً استمرت تكرر على مسامع محمد مطالبها برؤية الملائكة كدليل على صدق



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

رسالته، فالآية ترد عليهم بأنه لن تنزل عليهم الملاتكة. لأنه لم يسبق أن أرسل الله ملائكة رسلاً لبشر، ويمكن لقريش أن تسأل «أهل الذكر» الذين أرسل في أسلافهم رسل هل كانوا من الملائكة أم من البشر؟

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً تُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذَّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ(٤٣) بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزَّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ(٤٤).

وأهل الذكر هم بنو إسرائيل الذين أصبح لهم تواجد ملحوظ في مكة منذ تحول الخطاب في القرآن لهم ولكل الناس من المرحلة الخامسة للدعوة في مكة، فكانوا يأتون للقاء محمد والتأكد من صدق دعوته.

وهذه الآية تكرار لآية سبقت في سورة الأنبياء، تقول: وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذَّكْرِ إِن كُنتُمُ لاَ تَعْلَمُونَ(٧) الأنبياء.

والآيتان تم لي معانيهما لكي يستشهد بها أتباع المذاهب على أن أهل الذكر هم رجال الدين الذين نصبوا أنفسهم نواباً وممثلين لله على الأرض، لكي يستمع أتباعهم لما يحللون ويحرمون على شكل فتاوى ويعتبرونه من دين الله.

وإلا فالقرآن لا يتحدث عن رجال سيأتون بعد عصر الرسول، ولا تتناول السورة سوى الأحداث التي وقعت قبل نزولها. ولو كانت السورة من سور المرحلة الرابعة لما قالت «فاسألوا أهل الذكر» لأن مكة حينها تخلو من تواجد بنى إسرائيل.

## وعيد كفار قريش، ودعوتهم للتفكير بعقلانية

أَفَاَمِنَ الَّذِينَ مَكُرُواْ السَّيِنَاتِ أَن يَخْسِفَ اللهُ بِهِمُ الأَرْضَ أَوْ يَأْتِيَهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَشْعُرُونَ (٤٥) أَوْ يَأْخُذَهُمْ عَلَى خَوُفٍ فَإِنَّ يَشْعُرُونَ (٤٥) أَوْ يَأْخُذَهُمْ عَلَى خَوُفٍ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَوُوفٌ رَّحِيمٌ (٤٧) أَوْ يَأْخُذَهُمْ عَلَى خَوُفٍ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَوُوفٌ رَّحِيمٌ (٤٧) أَوَ لَمْ يَرَوْاْ إِلَى مَا خَلَقَ اللهُ مِن شَيْءٍ يَتَفَيَّأُ ظِلاَلُهُ عَنِ الْيَمِينِ وَالشَّمَائِلِ شُجَّداً لللهُ وَهُمْ دَاخِرُونَ (٤٨) وَلله يَسْجُدُ مَا فِي الشَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مِن دَابَّةٍ وَاللَّرِيكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ (٤٩) يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ (٠٥). دَابَّةٍ وَاللَّرَاكِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ (٤٩) يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ (٠٥). الآية (٤٩) تقول بأن كل المخلوقات تسجد للله، برغم أن آيات أخرى تقول إن أكثر الناس لن يؤمنوا. فالسجود هنا لا يعني الإيهان، ولكن يعني الخضوع لمشيئة الله، وعدم القدرة على الخوج عن سبطرته.



وتستمر السورة مخاطبة قريشاً، وتحذرهم من الشرك:

وَقَالَ اللهُ لاَ تَتَّخِذُواْ إِلَـهَيْنِ اثْنَيْنِ إِنَّهَا هُوَ إِلهٌ وَاحِدٌ فَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ (١٥) وَلَهُ مَا فِي الْسَّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلَهُ الدِّينُ وَاصِباً أَفَغَيْرَ اللهِ تَتَّقُونَ (٥٢).

ثم تؤكد السورة حقيقة أن الإنسان يتذكر الله في الشدة وينساه في الرخاء: وَمَا بِكُم مِّن نَعْمَةٍ فَمِنَ اللهَّ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُ فَإِلَيْهِ عَجَّأَرُونَ(٥٣) ثُمَّ إِذَا كَشَفَ الضُّرَّ عَنكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنكُم بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ(٥٤) لِيَكْفُرُواْ بِهَا آتَيْنَاهُمْ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ(٥٥).

كها ورد في سور سابقة، مثل: بني إسرائيل (٨٣)، وفصلت (٥١).

ثم تتحدث السورة عن بعض معتقدات قريش:

وَيَجْعَلُونَ لِمَا لاَ يَعْلَمُونَ نَصِيباً كُمَّا رَزَقْنَاهُمْ نَاللهَ لَتُسْأَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَفْتَرُونَ(٥٦) وَيَجْعَلُونَ للهَّ الْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ(٥٧) وَإِذَا بُشَّرَ أَحَدُهُمْ بِالأُنثَى ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَداً وَهُوَ كَظِيمٌ(٥٨) يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِن سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ أَيْمْسِكُهُ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُ فِي التُرَّابِ أَلاَ كَظِيمٌ(٥٨) يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِن سُوءِ مَا بُشِّرَ بِهِ أَيْمْسِكُهُ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُ فِي التَّرَابِ أَلاَ سَاء مَا يَحْكُمُونَ(٩٥) لِلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ مَثَلُ السَّوْءِ وَلللهِ الْمُثَلُ الأَعْلَى وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَرِيرُ مَا لَكُومُ مَا لَكُولُ الْعَرْيِنُ (١٠٠).

الآية (٥٦) تشير إلى معتقداتهم في المآكل الذي أشارت له سورة الأنعام السابقة: وَجَعَلُواْ للهّ مِمّا ذَرَأَ مِنَ الْحَرْثِ وَالأَنْعَامِ نَصِيباً فَقَالُواْ هَـذَا للهٌ بِزَعْمِهِمْ وَهَـذَا لِشُرَكَآئِنا فَهَا كَانَ لِشُرَكَآئِهِمْ فَلاَ يَصِلُ إِلَى اللهٌ وَمَا كَانَ للهَ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُرَكَآئِهِمْ سَاء مَا يَخْكُمُونَ (١٣٦).

والآيات (٥٧-٦٠) تقول بأن قريشاً تعتقد أن لله بنات (هم الملائكة) بينها يكرهون هم أن يرزقوا بالبنات. فكيف يصفون لله ما لا يرغبون فيه لأنفسهم؟

والآيات تشير لوأد البنات عند قريش'.

وتبتعد السورة قليلاً لتؤكد أنه لا عذاب في الدنيا: وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَفْدِمُونَ(٦١).

قبل أن تعود لاستكمال الحديث عن قولهم بأن الملائكة بنات الله: وَيَجْعَلُونَ للهِ مَا يَكْرَهُونَ وَتَصِفُ ٱلْسِنَتُهُمُ الْكَذِبَ أَنَّ لَمُمُ الْحُسْنَى لاَ جَرَمَ أَنَّ لَهُمُ النَّارَ وَأَنَّهُم مُّفْرَطُونَ(٦٢).



انظر فقرة: وأد البنات/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

وتقول السورة إن قريشاً كفرت مثلها كفرت أمم سابقة، والقرآن يبين لهم الحق لو استمعوا له: تَاللهَ لَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَى أُمَم مِّن قَبْلِكَ فَزَيَّنَ لِحُمُّ الشَّيْطَانُ أَعْهَالُهُمْ فَهُوَ وَلِيُّهُمُ الْيَوْمَ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ(٦٣) وَمَا أَنَرَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلاَّ لِتُبَيِّنَ لِهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُواْ فِيهِ وَهُدَّى وَرَحْمَةً لَقَوْم يُؤْمِنُونَ(٦٤).

وتبيّن لهم ما اختلفوا فيه، يعني اختلفوا فيه من الحق، يعني ابتدعوه وهو ليس من دين الله. فكلما وردت عبارة اختلفوا أو «اختلفوا فيه» فهي تشير لاتباع الناس تشريعات من دون الله.

وتعود السور لدعوة قريش دعوة عقلانية للتفكير بالخلق لتهتدي بقدرة الخالق على البعث: وَاللهُ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيةٌ لَّقَوْم يَسْمَعُونَ (١٥) وَإِنَّ لَكُمْ فِي الأَنْعَام لَعِبْرَة نُسْقِيكُم مَّ عَلَ فِي بُطُونِهِ مِن بَيْنِ فَرْثِ وَدَم لَّبَنَا خَالِصاً سَآتِغا لِلشَّارِينَ (٢٦) وَمِن ثَمَرَاتِ النَّخِلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنهُ سَكَراً وَرِزُقاً حَسَناً إِنَّ فِي ذَلِكَ لِلنَّه لِقَوْم يَعْقِلُونَ (٢٦) وَمَن تَمْرَاتِ النَّخِلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنهُ سَكَراً وَرِزُقاً حَسَناً إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لَقَوْم يَعْقِلُونَ (١٨) ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا وَمِنَ الشَّجِر وَمَا يَعْرِشُونَ (١٨) ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا مَرَابٌ غَيْمُ مَن يُردُ إِلَى النَّمَواتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَخْرُجُ مِن بُطُونِهَا مَن يُردُ إِلَى النَّمَواتِ فَاسْلُكِي مُن يَعْمَونَ (١٩) وَاللهُ خَلَقَكُمُ وَنَ (١٩) وَاللهُ عَلْمَ مَن يُردُقِ فِيهِ سَوَاء أَفَينِعْمَةِ اللهَ يَحْدُونَ (١٧) وَاللهُ جَعَلَ لَكُم مِّن أَنْوَاجِاً وَجَعَلَ وَلَكُم مِّن أَزْوَاجِاً وَجَعَلَ لَكُم مِّن أَزْوَاجِا وَبَعَمَ اللهَ مُن وَرَقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتْ وَلَا مَن أَزْوَاجِا وَبَعَلَ لَكُم مِّن أَنْوُسِكُمْ أَزْوَاجاً وَجَعَلَ لَكُم مِّن أَزْوَاجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِّن الطَّيَبَاتِ أَفِيالُولِ يُؤْمِنُونَ وَبِيغْمَتِ اللهَ هُمُ لَكُمُ مَن أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً وَجَعَلَ لَكُم مِّن أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً وَجَعَلَ لَكُم مِّن أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً وَجَعَلَ لَكُم مِن أَنْفُسِكُمْ وَنَوْلَ فَي الْأَوْلُونَ مِنْ الطَّيَبَاتِ أَقِيالُهُ إِنْ اللهَ يَعْلَمُ وَالْالْمَالُ إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ وَأَنتُم لاَ تَعْلَمُونَ وَالْكَالُ وَالْمَ وَالْمُ الْكَوْمُ وَالْكُونُ وَلَا مُؤْلُولُ وَلَا مُونَ الْمُؤْلُولُ وَلَا مُولَ اللْمُولُ وَالْمُولُ وَلَا مُنَ الْمُؤْلُولُ وَلَا مُن الْمُؤْلُولُ وَلَا مُن الْمُؤْلُولُ وَلَا مُن الْمُؤْلُولُ وَلَا مُن الْمُؤْلُولُ وَلَا مُعْلَى الْمُؤْلُولُ وَلَا مُولَا اللهُ اللَّهُ اللْمُل

تقول السورة: وَإِنَّ لَكُمْ فِي الأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُم مِّمَّا فِي بُطُونِهِ مِن بَيْنِ فَرْثٍ وَدَمٍ لَبَناً خَالِصاً سَآئِغاً لِلشَّارِبِينَ(٦٦).

هذه الآية قام المفسرون بتأويلها كيفها سمحت لهم مداركهم ومعارفهم الضحلة، فقالوا بأن اللبن يخرج من بين الفرث والدم. وتلقف ذلك المستشرقون فقالوا بأن القرآن من صنع محمد الذي يظن أن اللبن يخرج من بين الفرث والدم. ومحمد لم يقل هذا ولم ينقله عن ربه، ولكن المفسرين هم من زعمه. الآية تخاطب قريشاً، التي تعرف ما ترى فقط. فهي لو



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة السابعة: مرحلة التعذيب بالنار والهجرة

بقرت بطن البقرة مثلاً فسيخرج الفرث والدم وسيخرج اللبن من الضرع ويختلط باللحم والفرث. فالآية تقول بأن اللبن موجود في جسم الحيوانات وبالقرب من الفرث والدم ولكنه لا يختلط بها، وإنها ينشأ ويتكون في مكان مليء بالفرث والدم.

وتقول الآية (٦٧) «وَمِن ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ نَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَراً وَرِزْقاً حَسَناً» سكراً من السُّكَّر بضم السين وشدة وفتحة على الكاف بمعنى الطعم الحلو وليس من السُّكُر بسكون على الكاف.

وتورد السورة أمثلة سهلة الفهم من نفس بيئة قريش لتقول لهم إن ما يعبدون من دون الله جماد لا حول لها ولا قوة: ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً عَبْداً مَّلُوكاً لاَّ يَفْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَن رَّزَقْنَاهُ مِنَّا رِزْقاً حَسناً فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهْراً هَلْ يَسْتَوُونَ الحَمْدُ لله بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (٧٥) وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكَمُ لاَ يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُو كُلُّ عَلَى مَوْلاهُ أَيْنَمَا يُوجِّهِهُ لاَ يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُو كُلُّ عَلَى مَوْلاهُ أَيْنَمَا يُوجِّهِهُ لاَ يَأْتِ بِخَيْرِهُ هَلْ يَشْتَقِيمِ (٧٦).

والقرآن هنا لا يقرر العبودية، ولا يقرها، لكنه يضرب مثلاً من واقع اجتهاعي موجود. فالهدف توصيل الفكرة لقريش بها تفهم، وليس تقرير أو موافقة قريش على استرقاق الناس. كها أن الآية (٧٦) لا تقرر أن الأبكم «كلّ» بمعنى عالة. هكذا يراه الناس، ولكنه ليس كذلك ولم يخلقه الله كذلك. فالقرآن يخاطب الناس بها اعتادوه وفهموه و لا يقرر حقائق هنا. وتستمر السورة بدعوتها العقلانية:

وَللَّهُ غَيْبُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إِلاَّ كَلَمْحِ الْبَصِرِ أَوْ هُوَ أَفْرَبُ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَدِيرٌ (٧٧) وَاللهُ أَخْرَجَكُم مِّن بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْناً وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْنِدَةَ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ (٧٧) أَلَمْ يَرَوْأُ إِلَى الطَّيْرِ مُسَخَّرَاتٍ فِي جَوِّ السَّهَاء مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلاَّ اللهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَقُومٍ يُوْمِئُونَ (٧٧) وَاللهُ جَعَلَ لَكُم مِّن بُيُوتِكُمْ سَكَنا وَجَعَلَ لَكُم مِّن بُلُودِ الأَنْعَامِ بُيُوناً تَسْتَخِفُّوبَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصُوافِهَا وَأَوْبَا رَهَا أَثَاثاً وَمَنَاعاً إِلَى حِينٍ (٨٠) وَاللهُ جَعَلَ لَكُم مِّمَا خَلَقَ ظِلاَلاً وَجَعَلَ لَكُم مِّن الْمِيلَ تَقِيكُمْ الْحَرَّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُمْ بَأَسْكُمْ كَذَلِكَ يُتِمُ يَعْمَلَ الْمُعْمَ الْمِيلُ وَجَعَلَ لَكُم مِّن الْمَائِقُ وَمِنْ أَصُوافِها مِنْ الْمُعْمَ الْمَائِقُ وَمَنَاعاً إِلَى حِينٍ (٨٠) وَاللهُ جَعَلَ لَكُم مِّمَا خَلَقَ ظِلاَلاً وَجَعَلَ لَكُم مُن الْمِيلُ وَقِيكُمْ الْحَرَّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُم بَأَسْكُمْ كَذَلِكَ يُتِمُ يَعْمَلَ مُن الْمِيلُ وَجَعَلَ لَكُم مُن الْمُولُونَ وَمَا عَلَيْ الْمُؤْمَ الْمُكُمْ الْمُعْلَمُ مُن الْمُعْمَ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ



كَفَرُواْ وَلاَ هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ (٨٤) وَإِذَا رَأَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ الْعَذَابَ فَلاَ يُحْقَفُ عَنْهُمْ وَلاَ هُمْ يُنظُرُونَ (٨٥) وَإِذَا رَأَى الَّذِينَ أَشْرَكُاء هُمْ قَالُواْ رَبَّنَا هَـوُلاء شُرَكَاوُنَا الَّذِينَ كُنَّا نَدْعُوْ يَنظُرُونَ (٨٥) وَإِذَا رَأَى الَّذِينَ كُنَّا نَدْعُوْ مِن دُونِكَ فَالْفُواْ إِلَى اللهَ يَوْمَئِدِ السَّلَمَ وَصَلَّ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ (٨٥) الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللهَ يَوْمَئِدِ السَّلَمَ وَصَلَّ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَفْسِدُونَ (٨٨) وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً عَلَيْهِمَ مِّنْ أَنفُسِهِمْ وَجِثْنَا بِكَ شَهِيداً كَانُواْ يُفْسِدُونَ (٨٨) وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً عَلَيْهِمَ مِّنْ أَنفُسِهِمْ وَجِثْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَيْهِمَ مَنْ أَنفُسِهِمْ وَجِثْنَا بِكَ شَهِيداً عَلَى هَـوُلاء وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانَا لَكُلِّ شَيْء وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ (٩٨). الآية (٧٧) دليل على أنه لا عذاب في القبر، وأن الساعة بالنسبة لمن يموت كأنها تقوم بعد لحظات.

الآيتان (٨٠-٨١) تخبراننا أن قريشاً كانت تتخذ من جلود الأنعام بيوتاً يستخفونها يوم ظعنهم وإقامتهم. خيام مصنوعة من جلود الأنعام، يستخدمونها في ترحالهم، وهي سهلة النصب والتركيب، بحيث يتظللون تحتها في ترحالهم. وهم بهذا يختلفون عن أهل البادية الذين يتخذون خيامهم من شعر ووبر الماشية وليس من جلودها. كما أن قريشاً تتخذ كهوف الجبال القريبة من مكة أكناناً، (إقامة مؤقتة) وليس بيوتاً مستديمة، فهم لا يسكنون الكهوف. وكان رجال قريش تلبس السرابيل، كما كانوا يعرفون دروع الحرب.

الآية (٨٨) تؤكد أن قريشاً سعت بكل قوة، وبوسائل شتى لصد غيرها من الناس عن دخول الإسلام أو لقاء الرسول.

الآية (٨٩) تؤكد أن القرآن تبيان لكل ما يخص دين الله، ولا حاجة لسواه. دليل على أن أي حديث أو فتوى ليست من الدين.

# تذكير ببعض التشريعات التي سبق وفرضت

إِنَّ اللهِّ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (٩٠).

ولابد أن حادثة وقعت كانت وراء التذكير بهذه التشريعات. والسورة نزلت في وقت كانت قريش قد شددت من تضييقها على المسلمين وكانت تقوم بتعذيب المستضعفين منهم، وتأتي السورة في مثل هذه الظروف لتأمر بالعدل، ليس فقط في تعامل المسلم مع المسلم ولكن في تعامل المسلمين مع قريش التي تعذبهم وتضطهدهم، وهو ما أكدته سور أخرى، مثل: يَا



### تدبر القرأن | السور المكية | المرحلة السابعة: مرحلة التعذيب بالنار والهجرة

أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ للهِ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ اعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُواْ اَللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ (٨) المائدة.

وإضافة للعدل يجب على المسلم الإحسان لمن يعرف ومن لا يعرف بغض النظر عن المعتقد، بل وإلى العدو مثل قريش. والإحسان يعني: التعامل الإنساني مع العون المعنوي والمادي حسب الحاجة. والآية تطلب الإحسان والإيتاء لذي القربي، وذو القربي هنا هم قريش الكافرة.

وتذكر الآية بالنهى عن الفحشاء والمنكر، وتؤكد على البعد عن البغي، وهو التعدي. فمع أن قريشاً هي من يضطهد ويعذب إلا أنه لا يجوز البغي عليها. وسور المرحلة الخامسة أوجبت دفع الظلم بالتعدي على الظالم بمثل ما اعتدى به دون زيادة أو تعد أو بغي، وهو ما كررته هذه السورة في آية لاحقة: وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ وَلَئِن صَبَرْتُمْ لَمُنَو خَبْرٌ لِلصَّابِرِينَ (١٢٦) النحل.

وتذكر السورة بالوفاء بالعهود والمواثيق والمواعيد.

والأيهان هنا ليس الحلف لكنها المواثيق: وَلاَ تَنقُضُواْ الأَيُّهَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللهّ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً إِنَّ اللهِ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ(٩١) وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَمَا مِن بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَاثاً تَتَّخِذُونَ أَلِيَانَكُمْ دَخَلاَ بَيْنكُمْ أَن تَكُونَ أُمَّةٌ هِيَ أَرْبَى مِنْ أُمَّةٍ إِنَّهَا يَبْلُوكُمُ اللهُ بِهِ وَلَيُبَيِّنَنَّ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ (٩٢).

وهذه المواثيق هي الدخول في الإسلام، الذي هو عبارة عن ميثاق بين العبد وربه. يتعهد العبد بجنة في العبد بجنة في الأخرة وسعادة في الدنيا.

والآيات تؤكد على وجوب احترام هذه المواثيق لأن نقض شيء منها نقض لها جميعاً، وشبهته الآيات كالتي نقضت غزلها أنكاثاً، بعد أن غزلته وأصبح قوياً. والآيات تتحدث عن مسلمة قريش، وما يؤكد هذا قوله تعالى: " أَن تَكُونَ أُمَّةٌ هِيَ أَرْبَى مِنْ أُمَّةٍ إِنَّمَا يَبُلُوكُمُ اللهُ بِهِ قد يكون إشارة إلى القبيلة التي يعتبرها «مسلمة قريش» مقياساً للإنسانية، وبالتالي فالمستضعفون أقل إنسانية ولا يمكنهم قبول أن يعاملوا معهم بمستوى واحد، لأنهم لا ينتسبون لقبيلة.



وتقول السورة: وَلَوْ شَاء اللهُ جَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلكِن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ وَلَتُسْأَلُنَّ عَبًا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ(٩٣).

سيبقى الناس مختلفين على الحق، وحسابهم على الله.

وتحذر السورة قريشاً من اتخاذ الأيهان «دخلا» وسيلة وتبرير وإقناع بحدث لم يحدث: وَلاَ تَتَّخِذُواْ أَيُهَاٰنَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ فَتَزِلَّ قَدَمٌ بَعْدَ ثُبُوتِهَا وَتَذُوقُواْ الْسُّوءَ بِهَا صَدَدَتُّمْ عَن سَبِيلِ اللهِّ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ(٩٤).

لعل الآية تشير إلى ما تقوم به قريش من اختلاق للأباطيل ونسبتها للرسول لتصد القادمين إلى مكة من لقائه. ومن ذلك أن رجال قريش يحلفون الأيهان المغلظة للقادمين أن ما يقولونه لهم عن الرسول صحيح، لكي يصدقوهم وينفروا من رؤية الرسول وسهاعه.

وتحذر السورة المرتدين من نقض عهدهم مع الله الذي تمثل في دخولهم الإسلام: وَلاَ تَشْتَرُواْ بِعَهْدِ اللهُ ثَمَناً قَلِيلاً إِنَّهَا عِندَ اللهَ هُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (٩٥).

فالثمن القليل الذي اشتراه المرتد مقابل ردته يتمثل بالبقاء حياً. وهو ثمن بخس مقارنة بنعيم الآخرة. والمرتد لو نجا من الموت بالتعذيب فسيموت بسبب آخر سريعاً.

وتعد السورة من يصبر على الأذى: مَا عِندَكُمْ يَنفَدُ وَمَا عِندَ اللهِّ بَاقِ وَلَنَجْزِيَنَّ الَّذِينَ صَبَرُواْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (٩٦) مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيَّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُم بأَحْسَن مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (٩٧).

والخطاب موجه للمستضعفين الذين يعذبون.

والآية (٧٩) تقول بأن الجنة للرجل والمرأة على حد سواء. وهو ما يشير إلى أن هناك نساء مستضعفات يعذبن، وبها أن السور عادة تتحدث عها للرجل من نعيم في الجنة، كون المخاطب رجال قريش، فالآية هنا تقول للمستضعفات إن الجنة لهن وللرجال على حد سواء.

# ثم تتوجه السورة للرسول ببعض الإرشادات

فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرُآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللهَ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ(٩٨) إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ(٩٩) إِنَّهَا سُلْطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَالَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ(١٠٠).



الوساوس سواء من النفس أو من إبليس لا يميل لها إلا من رغب الضلال، وأما من رغب المداية فلن تؤثر فيه ولن يهتم بها. فالمؤمن يستطيع ان يعصم نفسه من الكباثر بكل سهولة. ثم تخبر السورة ببعض ما كانت قريش تعترض به على محمد: وَإِذَا بَدَّلْنَا آيَةٌ مَّكَانَ آيَةٍ وَاللهُ أَغْمَمُ بِهَا يُنْزَّلُ قَالُوا إِنَّهَا أَنتَ مُفْتَرِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ (١٠١) قُلْ نَزَّلُهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن رَبِّكَ بِالْمُسْلِمِينَ (١٠١).

وتبديل آية مكان آية يعني تنزيل حكم أو تشريع في رسالة رسول من الرسل يختلف عن حكم أو تشريع في رسالة سبقتها. ولا تتحدث السورة عن تبديل أحكام في القرآن.

# وعما استخدمته قريش للصدعن الإسلام

وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِّسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٍّ وَهَـذَا لِسَانٌ عَرَبِيٍّ مُّبِينٌ (١٠٣) إِنَّ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ اللهَ لاَ يَهْدِيهِمُ اللهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ(١٠٤).

لقد كانت قريش تعترض من يصل لمكة لمقابلة الرسول وتقول له إن ما يتلو عليهم محمد هو كلام علمه إياه إنسان آخر، ويذكرون له اسم رجل أعجمي متواجد في مكة. وكونه أعجمي اللسان فمن الصعب على الناس أن يسألوه هل حقاً هو من يعلم الرسول القرآن. وقد جاءت الآيات لتفضح قريش.

وتستمر السورة لتقول إن قريشاً تكذب لأنها لا تؤمن: إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ اللهَ وَأُوْلـئِكَ هُمُ الْكَاذِبُونَ(١٠٥).

# وتخبرنا السورة عن أحوال المستضعفين الذين تحت التعذيب

البعض ارتد، والبعض أعلن الردة بلسانه وهو مؤمن:

مَن كَفَرَ بِاللهِ مِن بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلاَّ مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَيْنٌ بِالإِيمَانِ وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللهِ وَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ (١٠٦) ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اسْتَحَبُّواْ الْحَيَاةَ الْدُّنْبَا عَلَى الآخِرَةِ وَأَنَّ اللهُ لاَ يَهْدِيَ الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ (١٠٧) أُولَـئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ وَأُولَـئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ (١٠٨) لاَ جَرَمَ أَنَّهُمْ فِي الآخِرَةِ هُمُ الْخَاسِرونَ (١٠٩).

والآيات تقرر أن الردة لا تجوز حتى لو فقد الإنسان حياته تحت التعذيب. لكن لو أعلن الردة لدرء العذاب وليتمكن من مغادرة البلد الذي يجبر فيه على الكفر فهو جائز.



# من يعلن الردة ويهاجر ويعمل صالحاً فالله غفور رحيم

ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِن بَعْدِ مَا فُتِنُواْ ثُمَّ جَاهَدُواْ وَصَبَرُواْ إِنَّ رَبَّكَ مِن بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ(١١٠) يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ نُجَادِلُ عَن نَّفْسِهَا وَتُوَقَّ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ(١١١).

كل من يعلن الردة تحت التعذيب ثم يهاجر ويعمل صالحاً فتوبته مقبولة. ولا يعذر من بقي في بلد العدو وهو قادر على الخروج منه.

الآية تطلق الجهاد على الصبر على التعذيب والبقاء على الدين. وهو جهاد في الله كها بينت سور سابقة، مثل: وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَّهُمْ شُبُلَنَا وَإِنَّ اللهَّ لَمَ المُحْسِنِينَ (٦٩) العنكبوت. وهو يختلف عن الجهاد في سبيل الله (أي القتال في سبيل الله هو قتال المعتدين على فالجهاد في الله يعني الصبر على الأذى في دين الله، والجهاد في سبيل الله هو قتال المعتدين على دين الله أو دولة الإسلام أو المسلمين. ا

وتحذر الآيات التالية قريشاً بضرب مثل: وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً قَرْيَةٌ كَانَتْ آمِنَةً مُّطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَداً مِّن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللهَ فَأَذَاقَهَا اللهُ لِبَاسَ الجُّوعِ وَالحُوْفِ بِهَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ(١١٢) وَلَقَدْ جَاءهُمْ رَسُولٌ مِّنْهُمْ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ وَهُمْ ظَالُونَ(١١٣) فمكة الآمنة التي يأتيها رزقها من كل مكان كفرت الآن، فكيف تأمن وقوع العذاب؟

# تذكير بها يحرم من المآكل

فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلالاً طَيِّباً وَاشْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهَ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ(١١٤) إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمُيْتَةَ وَالْدَّمَ وَخَمَ الْحُنزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِّ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّ اللهَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(١١٥).

هذا التشريع سبق وذكرته سورة الأنعام

### وتعود السورة لتكرر الردعلي ما حرمته قريش بلا برهان

وَلاَ تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنتُكُمُ الْكَذِبَ هَـذَا حَلاَلٌ وَهَـذَا حَرَامٌ لَتَفْتَرُواْ عَلَى الله الْكَذِبَ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لاَ يُفْلِحُونَ (١١٦) مَنَاعٌ قَلِيلٌ وَلِمُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١١٧).

وهو ما سبق وذكرته سورة الأنعام: قُلُ هَلُمَّ شُهَدَاءكُمُ الَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللهِ حَرَّمَ هَـذَا انظر نفرة: انجاد/ قسم ادلة ومواضيم من القرآن.



َ فَإِن شَهِدُواْ فَلاَ تَشْهَدْ مَعَهُمْ وَلاَ تَتَبِعْ أَهْوَاء الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَالَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَهُم بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ(١٥٠).

والآية تشدد على تحريم التشريع بغير ما أنزل الله من القرآن، وهو ما ينطبق على الفتاوى وفقه المذاهب بغير نص قرآني.

# وتكرر السورة ما حرم على الذين هادوا

وَعَلَى الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلُمُونَ(١١٨).

# وقد أخبر بذلك القرآن من قبل في سورة الأنعام:

وَعَلَى الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفُرٍ وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُخُومَهُمَّا إِلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَايَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمٍ ذَلِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِهِمْ وِإِنَّا لَصَادِقُونَ(١٤٦). فالذين هادوا عاقبهم الله بتحريم ما ليس محرماً عليهم في العادة بسبب ظلمهم. وهو ما يعني أن بعض ما حرم عليهم من المآكل ليس محرماً في دين الله عادة، لكنه حرم عليهم كعقاب لهم.

# قبول توبة مسلمين صدر منهم سوء

ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُواْ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُواْ مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ إِنَّ رَبَّكَ مِن بَعْدِهَا لِغَفُورٌ رَّحِيمٌ(١١٩). لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ(١١٩).

بعض المسلمين (عملوا السوء بجهالة) أي ارتكبوا كبيرة. وبها أن الحديث السابق في السورة عن الجهاد في الله والصبر على التعذيب ونطق بعض المسلمين بالردة وقلوبهم مطمئنة بالإيهان وبعضهم أعلن الردة بالفعل. فلابد أن هذه الآية تخاطب بعض من أعلن الردة ثم ندم فهذه الآية تقول لهم إن ما فعلوه سيغفر لهم.

التوبة تكون لمن يقترف كبيرة وهو جاهل بالحكم.

والتوبة يجب أن تكون فورية ولا رجعة فيها.

والاستمرار على العمل الصالح أي الالتزام بأوامر ونواهي القرآن كلها، وعدم اقتراف كبيرة أخرى.



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

ولو تساءل أحدنا قائلاً: أنه طوال عمره كان يقترف المعاصي وهو يعلم بحكم حرمتها، لكنه كان يتبع فقه المذهب الذي يقول له أن التوبة تقبل مع تكرار الكبيرة ومع الاستمرار عليها. فهل تقبل توبته الآن بعدما عرف ما تعنيه التوبة في القرآن؟

نقول: أن الجهل يكون بحرمة المعصية، ويكون بحكم مرتكب المستمر على المعصية أو تكرارها، والجهل بحكم القرآن في التوبة.

## وتتجه السورة للحديث عن إبراهيم

إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتَا للهَ حَنِيفاً وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ(١٢٠) شَاكِراً لَأَنْعُمِهِ اجْتَبَاهُ وَهَدَاهُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ(١٢١) وَآتَيْنَاهُ فِي الْدُّنْيَا حَسَنَةً وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لِمَنَ الصَّالِحينَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعْ مِلَّةً إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ(١٢٣).

ملة إبراهيم تعني طريقته في الإسلام. وملة إبراهيم هي اتباع أوامر الدين وتشريعاته وعباداته واجتناب نوهيه. لأن الرسول أمره القرآن هنا باتباع ملة إبراهيم، وكل من يرغب في ملة إبراهيم فعليه بالقرآن.

والقرآن لا يذكر سنة لمحمد، ولكنه يقول بأنه عليه الصلاة والسلام تابع لملة إبراهيم. وهو ما يرد على أتباع المذاهب والذين اختلقوا تشريعات نسبوها لمحمد وسموها سنته، فالقرآن ينفي أن يكون له طريقة يجب أن تحتذى أو يتعبد بها الله.

### وتشير السورة إلى لعن الله اليهود في يوم السبت

إِنَّمَا جُعِلَ السَّبْتُ عَلَى الَّذِينَ اخْتَلَفُواْ فِيهِ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيهَا كَانُواْ فِيهِ يُخْتَلِفُونَ(١٢٤).

فبعض بني إسرائيل حرم الله عليهم السبت لكنهم تجاوزوا كلام الله: وَرَفَعْنَا فَوْقَهُمُ الطُّورَ بِمِيثَاقِهِمْ وَقُلْنَا لَمُهُمُ ادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَّداً وَقُلْنَا لَهُمْ لاَ تَعْدُواْ فِي السَّبْتِ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَاقاً عَليظاً (١٥٤) النساء.

فلعنهم الله: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ آمِنُواْ بِهَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقاً لَمَا مَعَكُم مِّن قَبْلِ أَن نَطْمِسَ وُجُوهاً فَنَرُدَّهَا عَلَى أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا أَصْحَابَ السَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللهِ مَفْعُو لاَّ(٤٧) النساء.



فالسبت الذي يعظمه اليهود اليوم، هو يوم غضب الله عليهم فيه وليس يوماً مقدساً. لكنهم بخبثهم اعتبروه مقدساً حتى يطمسوا حقيقة لعنهم فيه.

> وتختم السورة ببعض الإرشادات التي تتطلبها المرحلة والظروف المحيطة الدعوة بعرض الحكمة

ادْعُ إِلِى سَبِيلِ رَبَّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ(١٢٥).

الآية تطلب من الرسول أن يدعو لدين الله بالحكمة، والتي يقصد بها تشريعات الدين . وبالهدوء، لأن هذه الفترة تشهد تعذيب قريش المستضعفين وتحاول أن تجد أي مبرر للتعدي على الرسول ومن آمن من غير المستضعفين. لذا فأي موقف متشدد معهم قد يعود بالضرر على المسلمين.

وحتى في حال جادلوا الرسول، وما أكثر جدالهم له، فعليه أن يتحلى بالصبر وأن يرد عليهم بالحسني.

والجدال بالتي هي أحسن، يعني عرض ما يقول القرآن دون الحاجة لإقتاع المجادل به، فالمهم هو سهاعه، وبعد ذلك هو حر في قبوله أو رفضه وحسابه على الله. ما يفعله من يسمون أنفسهم بالدعاة هو أنهم يهدفون لإقناع غير المسلم بالإسلام، ويظنون أن الوعظ والقصص وإثارة المشاعر والإلحاح والترديد هو السبيل الأنجع لإقناع الغير بالإسلام. وما يدعون له ليس الإسلام، ولكنه موروثهم الديني ولو اقتنع أحد بها يقولون فهو يتحول لموروثهم الديني، وليس للدين القويم. فإن كان الداعية من المذهب الشيعي تحول المدعو للتشيع، وإن كان الداعية سلفياً غسلف المدعو، وإن كان وهابياً توهب، وهكذا. لكنه لا يدخل الإسلام. والوعظ يستميل القلوب لأنه يخاطب المشاعر، ويعتمد على جاذبية الأسلوب، وليس لأنه حقائق. وما كان عليه رسول الله محمد، وكل الرسل، هو التبليغ المتمثل بتوصيل كلام الله وحده للناس ومن ثم للمستمع الخيار بين القبول أو الرفض.



انظر فقرة: الحكمة / قسم مفردات من القرآن.

# تذكير بقانون فرض سابقاً

وَإِنْ عَافَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ وَلَئِن صَبَرْتُمْ أَكُوَ خَيْرٌ لِّلصَّابِرِينَ(١٢٦).

والقانون الذي فرض على المسلمين في سور سابقة والذي يخولهم دفع الظلم بمعاقبة كل من يعتدي من قريش على أي منهم بمثل ما اعتدى، كها في سورة الشورى: وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنتَصِرُونَ (٣٩) وَجَزَاء سَيْئَةٍ سَيْئَةٌ مِّنْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهَّ إِنَّهُ لَا لَيُجُبُ الظَّالِينَ (٤٠) وَلَمْ انتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِم مِّن سَبِيلِ (٤١) إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى اللَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الحُقِّ أُولَئِكَ لَمُ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٤٢).

والصبر على التعدي والظلم يثاب المعتدى عليه، لكنه لا يلغي جور وظلم الظالم، الذي سيحاسب على كبيرته.

### حث الرسول على الصبر

وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللهِ وَلاَ تَخْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلاَ تَكُ فِي ضَيْقٍ ثَمَّا يَمْكُرُونَ(١٢٧) إِنَّ اللهِ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَواْ وَّالَّذِينَ هُم تُحْسَنُونَ(١٢٨).

حث الرسول أن يصبر على أذى قريش وما يراه من تعذيبهم للمستضعفين من المسلمين، وما يسمعه هو والمسلمون من سب وسخرية، وتؤكد له أن الله مع الذين اتقوا والذين يحسنون حتى لأعدائهم.

### (۸۷)القصص

تبدأ السورة بالحديث عن موسى وفرعون مما يعني أنها تتوجه بالخطاب لبني إسرائيل وليس لقريش، وهذا فيه دلالة على أن تواجد بني إسرائيل في مكة للقاء الرسول أصبح لافتاً وكذلك تناقل الأخبار عن الرسول وما يقول بين أهل يثرب من بني إسرائيل:

طسم(۱) تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمِينِ(۲) نتلو عَلَيْكَ مِن نَّبَإِ مُوسَى وَفِرْعَوْنَ بِالْحَقِّ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ(٣).

إذاً، الحديث الذي ستتلوه الآيات عن موسى وفرعون موجه لقوم يؤمنون من بني إسرائيل أن ما يقوله الرسول من عند الله وليس من عنده، لأن فيه تفاصيل تاريخية يستحيل على الرسول معرفتها.



وتبدأ السورة برواية ما حدث من وقائع قبل قرون:

إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعاً يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءهُمْ وَيَسْتَخْيِي نِسَاءهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ المُفْسِدِينَ (٤) وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ أَثِمَّةٌ وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ (٥) وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُوا يَحْذَرُونَ (٦).

كان فرعون مثل الطغاة العرب في عصرنا، يُسخِّر الناس لخدمته ويهارس كل أنواع القمع لمن يعترض على سياسته ويعمل على إغواء النساء والتلاعب بالأعراض.

فأراد الله جل شأنه أن يمن على الشعب المستضعف بالعزة ويري فرعون وزبانيته كهامان والمنتفعين ما كانوا يحذرون من حصول المستضعفين عليه وهو الحرية والكرامة.

ثم تبدأ السورة بسرد فصول من حياة موسى منذ أن كان في المهد:

وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمَّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمَّ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَحْزَيْ إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ(٧) فَالْتَقَطَّهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَمَّمْ عَدُوّاً وَحَزَناً إِنَّ فِرْعَوْنَ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ(٨) وَقَالَتِ امْرَأْتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنٍ لِيَّ وَلَكَ لَا تَقْتُلُوهُ عَسَى أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَداً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (٩) وَأَصْبَحَ فُوَادُأُمَّ مُوسَى فَارِعاً إِن كَادَتْ عَسَى أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَداً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (٩) وَأَصْبَحَ فُوَالُثُ لِأَخْتِهِ قُصِّيهِ فَبَصُرَتْ بِهِ لَيْهِ لَوْلَا أَن رَّبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ المُؤْمِنِينَ (١٠) وَقَالَتْ لِأَخْتِهِ قُصِّيهِ فَبَصُرَتْ بِهِ عَنْ جُنُبُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (١١) وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمُراضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى أَهْلِ عَنْ جُنُبُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (١١) وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى أَهْلِ عَنْ جُنِهِ يَعْوَلَ عَنْ مَا عَلَى أَلَّهُ لِكُونَ عَلَى الْمُؤْلِقَ عَلَى اللّهُ عَنْ مَاكُمُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (١٢) وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمُراضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَدُونَ هَلَمُهُ وَلَا تَعْزَنَ وَلِيَعْلَمَ وَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (١٢) وَرَحَرَمْنَا عَلَيْهِ الْمَرْضِي مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هُلُ أَدْ يُعْرَفَ وَلَا تَقْزَلَ وَلِيَعْلَمَ وَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (١٤) وَرَدُونَا وَلَا عَزْنَ وَلِيعَلَمُونَ عَنْ عَلَى عَلَى مَا مُوسَى فَالْعَالِقَ عَلَى الْمَالِقَ عَنْ وَلَكُونَ وَلَكُونَ وَلَكُونَ وَلَمْ اللّهَ عَنْ وَلَكُونَ وَلَا عَلَى الْمَالِلَا عَلَى الْمُعْمُولِ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِلُولُ الْعَلَى الْمُؤْمِلِي الْمُهِا وَلَكُونَ وَلَكُونَ وَلِي عَلَى الْمُؤْلِلَ الْعَلَى الْعَلَى وَلَكُونَ وَلَكُونَ الْمَالِي الْمُهُولِ الْمُعْرَالُونَ الْمَوْمُ لَا عَلَى الْمُؤْمِلُولَ الْمُؤْمُولُ الْمَالِقَ عَلَى الْمُؤْمُ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ وَلَكُونَ الْمُؤْمُولُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُقَالَتُ مَلْ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُولُ الْمُؤْمُولُولُولُونَ الْمِنْ الْمُؤْمُولُولُولُ الْمُ

الآيات تظهر أن فرعون كان في الفترة التي ولد فيها موسى يقتل الأطفال. لكن هل كان يقتل كل أطفال الشعب أم فئة منهم كبني إسرائيل فقط؟

وقد تفتق ذهن أم موسى لمغامرة قد يكون فيها نجاة وليدها (ولم يرسل الله عليها وحياً) تتمثل في أن تضعه في صندوق أو سلة خشبية تطفو على سطح الماء وتتركه يسبح مع التيار. على أن تتعقبه من بعد وترى ما يحدث. فلو تعرض للغرق تنقذه ولو لقيه أحد وتبناه تعرف أين هو لتخبره عندما يكبر بها حدث ويعود إليها.

وقول الأم لأخته أن تقصه (تتعقبه) يؤكد أن الماء لم يكن بحراً متلاطم الأمواج ولا حتى



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

نهراً جارفاً، بل هو عبارة عن جدول مائي قد يكون كتلك الجداول المائية التي تسير بين المزارع في عُهان الحالية والتي تسمى محلياً (أفلاج، واحدها فلج).

وهذا يعني أن مملكة فرعون كانت لديها شبكة توزيع مياه عبارة عن جداول تسير بين المزارع، وهو ما يعني أنهم كانوا يعرفون السدود. فقد يكون هناك سد على الوادي الذي تقع عليه القرية ومن السد تتوزع القنوات (الجداول) المائية بين المزارع على يمين الوادي والمزارع على المضفة الأخرى للوادى.

وقد يكون هناك واديشق مصر فرعون، ولابد أن مسكن أم موسى كان في الضفة التي يقع عليها قصر فرعون وقريبة منه لأن التابوت الذي فيه موسى قد تهادى حتى مر بالقرب من قصر فرعون أو أن القناة التي يسير فيها تدخل قصر فرعون. وفوجئ العاملون والخدم في القصر بالتابوت يحمل طفلاً رضيعاً فالتقطوه وأسرعوا إلى سيدتهم زوجة فرعون التي عطفت على الطفل لأنها وفرعون لم ينجبا. ولو كان فرعون وامرأته لديهم أطفال فلن يفرحوا بموسى فرحة عارمة.

وبالفعل اقتنع فرعون بفكرة تبني الطفل التي عرضتها عليه الملكة. كل هذا وقع على مرأى ومسمع من أخته التي تتبعه من بعد وكأنه لا يعنيها. والتي على ما يبدو معتادة على الدخول لقصر فرعون دون أن تسأل أو تمنع، كونها من طبقة الخدم كغيرها من بني إسرائيل الذين كانوا في مصر فرعون.

وكادت أمه أن تفقد تماسكها وتسارع لفرعون طالبة منه استرجاع رضيعها، ولو حدث هذا فقد تتسبب في قتله، لذا تر اجعت.

واستمرت أمه ترضعه وتحن عليه وشب وهو يعلم ما حدث. والآيات التالية تخبرنا ما حدث له في سن المراهقة:

وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَاسْتَوَى آتَيْنَاهُ حُكُماً وَعِلْماً وَكَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِينَ (١٤) وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفْلَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَذَا مِن شِيعَتِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوِّهِ فَاسْتَغَاثَهُ النَّذِي مِن شِيعَتِهِ عَلَى اللَّذِي مِن عَدُوِّهِ فَوَكَرَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِلَّهُ عَدُوِّ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِلَّهُ عَدُو مُنَا اللَّيْفَانِ لَهُ اللَّهُ هُو الْعَفُورُ إِلَّهُ عَدُو مُنَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيراً لَلْمُجْرِمِينَ (١٧) فَأَصْبَحَ فِي المُدِينَةِ اللَّهِيمَ (١٢) قَالَ رَبَّ بِهَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيراً لَلْمُجْرِمِينَ (١٧) فَأَصْبَحَ فِي المُدِينَةِ



خَائِفاً يَثَرَقَّبُ فَإِذَا الَّذِي اسْتَنَصَرَهُ بِالْأَمْسِ يَسْتَصْرِ خُهُ قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغَوِيٌّ مُّيِنٌ (١٨) فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَن يَبْطِشَ بِالَّذِي هُو عَدُوِّ لَهُمُا قَالَ يَا مُوسَى أَثْرِيدُ أَن تَفْتُلَنِي كَمَا فَتَلْتَ نَفْساً بِالْأَمْسِ إِن ثُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ مِنَ الْمُصلِحِينَ (١٩) وَجَاء رَجُلٌ مِّنْ أَقْصَى الْمُدِينَةِ يَسْعَى قَالَ يَا مُوسَى إِنَّ الْمُلاَّ يَأْتُمُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجُ إِنِّي لَكَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ (٢٠). النَّاصِحِينَ (٢٠) فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفاً يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبَّ نَجِّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ (٢١).

موسى يعيش في مصر القرية ولكنه اضطر لدخول المدينة خلسة.

المدينة هي السوق التجارية ويكون ذلك السوق محاطاً بسور وله أبواب وقد يحوي بداخله مباني عدة أو مبنى واحداً أو مجرد ساحة مفتوحة. وهو ما تحدثنا عنه بتوسع واستنتجنا معانيه من الآبات التي ذكرت المدينة وذلك في كتاب أحسن القصص.

والمدينة في قرية فرعون هي تلك التي تحوي مخازن الحبوب والأغذية والتي يأتيها الناس من المناطق الأخرى للتبضع، كما فعل إخوة يوسف. ولابد أن عند بواباته حرس، يمنعون من لا يحمل إذناً بالدخول، وقد تغافل موسى حرس إحدى البوابات ودخل المدينة، كنوع من التصرفات الصبيانية التي تصاحب المراهقة. وإلا كان بإمكانه أن يدخلها بشكل رسمي كونه ابن فرعون، ولكنه فضل التسلل.

وخارج المدينة تتوزع بيوت ومزارع قرية فرعون بمساحات مفتوحة، لذا نجد أن موسى بمجرد خروجه من المدينة توجه لخارج القرية هارباً من ملاحقة أهل القتيل الذي ذكر في الآية (١٥) وسعيهم إلى قتله.

وَلَّمَا تَوَجَّهَ تِلْفَاء مَدْيَنَ قَالَ عَسَى رَبِّي أَن يَهْدِينِي سَوَاء السَّبِيلِ (٢٢).

وتوجه موسى باتجاه مدين (بئر مدين) قد يكون من باب الصدفة حيث سارع بالهرب خارج القرية ووجد طريقاً سلكها أوصلته للبئر. أو أنه اختار الطريق التي تؤدي للبئر لأنها مشهورة وأراد الوصول لها لأنه يعلم يقيناً أنه سيجد عليها الرعاة حيث الملاذ. ودعواته بألا يضل الطريق يؤيد أنه اختار التوجه لمدين. وفي كل الأحوال لم تكن البئر بعيدة، فقد وصلها في نفس اليوم.

وَلَمَّا وَرَدَ مَاء مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ امْرَأْتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاء وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ (٢٣) فَسَقَى لَهُمَّا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظَّلِّ



فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلِيَّ مِنْ خَبْرِ فَقِيرٌ (٢٤) فَجَاءَتُهُ إِحْدَاهُمَّا تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاءَ قَالَتْ إِنَّ أَيِ يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَهَا جَاءُهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفْ نَجَوْتَ أَيِ يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ مِنَ الْقَاوِمِ الظَّالِينَ (٢٥) قَالَتْ إِحْدَاهُمَا يَا أَبْتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ لِمِنَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ (٢٥) قَالَتْ إِحْدَاهُمَا يَا أَبْتِ اسْتَأْجِرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ (٢٦) قَالَ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِي إِن شَاء اللهُ مِنَ الصَّالِحِينَ (٢٧) قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيْبَا الْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدُوانَ عَلَيَّ وَاللهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ (٢٨).

وهذا اقتباس مما في كتاب أحسن القصص:

(وكان قد هرب من المدينة (السوق) وواصل هربه خارج مصر دون أن يكون لديه وقت لحمل أي متاع معه. لأن هدفه أن يبتعد لئلا يقتل، وبعد ذلك لكل حادث حديث. واستمر بالسير لفترة لم تكن طويلة، قبل أن يصل للبئر التي ازدحم عليها الرعاة بأعداد كبيرة يستقون منها ويسقون دوابهم. وكان هناك امرأتان لا تستطيعان الاقتراب من البئر وسقي أغنامهما. فتحركت غريزة الذكورة للتقرب من الأنثى عنده، ووجد نفسه يسألهما عن حالهما، ويعرض عليهما خدماته. فأخبرتاه أن عليهما أن ينتظرا حتى ينتهي كل الرجال، لبتمكنا من أن يسقيا. ولإظهار رجولته، كاستعراض غريزي، دخل جمع الرعاة حول البئر، واستطاع الحصول على الدلوا، وسقى للبنتين، وشرب هو. ثم انتقل إلى ظل شجرة قريبة وقدد ليستريح جراء التعب الذي ناله، نتيجة لهرولته المستمرة منذ خروجه من مصر هرباً: وكلًا وَرَدَ مَاء مَذْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ امْرَاتَيْنِ تَذُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمًا قَالَنَا لا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرَّعَاء وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ (٣٣) فَسَقَى هَمَّا ثُمَّ تَولَى إِلَى الطَّلِّ فَقَالَ رَبُّ إِنِّ لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَيٍّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ (٤٢) القصص.

وموسى خرج هارباً من المدينة ومن مصر ضحى اليوم التالي لقتله المصري، كها تفيد الآيات (١٨ – ٢١) من سورة القصص التي ذكرنا سالفاً، ووصلها في نفس اليوم. فهي بثر لا تبعد كثيراً عن مصر في مناطق الرعي التي تقع ما بين حواضر الأودية في الشرق وجبال السروات في الغرب، كها يتبين من الخرائط المرفقة.

والرعاة عادة ما يسقون ماشيتهم وقت العصر إلى المساء، قبل العودة لمضاربهم، وما يؤكد



١ العرف يعطي من يحصل على الدلو الحق بأن يسقي حتى ينتهي ثم يسلمه لغيره.

ذلك هو وجود البنتين اللتين يريدان سقيا أغنامهما قبل العودة لمنازلهما وقت المبيت. فإذا كان موسى قد خرج من مصر ضحى ذلك اليوم، وليكن ما بين التاسعة والعاشرة صباحاً، ووصل بئر مدين وقت العصر حيث سقي الرعاة. فلابد أنه هرول لفترة تتراوح بين (٦ – ٨) ساعات، على اعتبار أنه وصل البئر ما بين الساعة الرابعة والسادسة عصراً.

ولو افترضنا أن معدل سرعته كانت تتراوح بين (٥ – ٨) كيلو متر في الساعة، على اعتبار أنه هرول في البداية بعد خروجه من مصر لبعض الوقت، ثم بدأ يطمئن إلى أن أحداً لم يلحظ خروجه من مصر ولم يلحقه، وبدأ يسير سيراً عادياً، ويكون قطع ما بين (٣٠ – ٥٠) كيلومتر بعيداً عن مصر عندما وصل لبئر مدين. وسنعود لتحديد المكان المفترض للبئر لاحقاً بعد تحديد موقع مصر.

وكنا قد تركنا موسى وقد هده التعب تحت ظل شجرة قريبة من بئر مدين، فيها عادت الفتاتان لمقر إقامتهها، وهناك أخبرتا أباهما الشيخ الكبير، بشهامة ذلك الشاب الغريب، فها كان من الرجل إلا أن أرسل البنت التي عرف من نظراتها أنها معجبة بموسى لتدعوه. وبالفعل لبى موسى الدعوة، وقد كان بحاجة للأكل والراحة والأمان، وطمأنه الشيخ أنه أصبح في منأى آمن من المصريين هنا: فَجَاءتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْثِي عَلَى اسْتِحْيَاء قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا جَاءهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَحَفَّ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْم الظَّالِينَ (٢٥) القصص.

ولأن العادة تمنع البنت من الإفصاح عن إعجابها برجل أو مشاعرها نحوه، فقد سألت البنت والدها، أو شيخ مدين، كما سنطلق عليه من الآن ولاحقاً، أن يستخدم موسى كراع لديهم، لأنه أمين وقوي يستطيع أن يسقي ماشيتهم دون حاجة للانتظار حتى ينتهي الرعاة. وكانت تقول الحقيقة عن موسى، لكن الدافع كان إعجابها به ورغبتها في أن يبقى بينهم، ولا يرحل.

وقد وافق شيخ مدين، لأنه عرف دافع ابنته، ولأنه بالفعل بحاجة لخدمات موسى، فعرض عليه أن يعمل لديه لمدة ثماني سنوات، وإن رغب في إتمامها لعشر فهو فضل منه، مقابل أن ينكحه إحدى ابنتيه، دون أن يصرح له أنه يعرف أن هناك نظرات إعجاب بين موسى وبين واحدة منها. وقبل موسى بكل طيبة خاطر، لأنه سيصبح له موطن وأهل وعائلة ومحبون:



قَالَتْ إِحْدَاهُمَا يَا أَبِتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ(٢٦) قَالَ إِنِّ أُرِيدُ أَنْ أُدِيحَكَ إِحْدَى ابْنَتَيَّ هَاتَيْنِ عَلَى أَن تَأْجُرَنِي ثَهَانِيَ حِجَجٍ فَإِنْ أَغْتَمْتَ عَشْراً فَمِنْ عِندِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَّ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِي إِن شَاء اللهُّ مِنَ الصَّالِحِينَ(٢٧) قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيَّا الْأَجَلَيْنِ فَضَيْتُ فَلَا عُدُوانَ عَلَيَّ وَاللهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ (٢٨) القصص.

وقد بقي موسى إلى نهاية الأجل المتفق عليه، ثم دخل بزوجه. وبعد ذلك طلب من شيخ مدين أن يسمح له بالرحيل مصطحباً زوجته التي لم يرزق منها بأطفال بعد: (فَلَمَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بأَهْلِهِ ...... (٢٩) القصص.

ولابد أنه كان طوال إقامته مع شيخ مدين، على اتصال بوالدته، إن كانت لا تزال على قيد الحياة، وعلى اتصال بإخوته الذين في مصر، ويلتقي بهم بين الحين والآخر، خاصة في فصل انتقال موسى مع أهل زوجته للرعي في البادية القريبة من مصر.) انتهى الاقتباس

الآيات السابقة صورت مشهد موسى وقد اتفق مع شيخ مدين على أن يعمل عنده أجيراً يرعى غنمه ويهتم بشئون منزله وماشيته لسنوات مقابل تزويجه ابنته التي أحبته. ثم تنتقل الآيات لمشهد آخر دون أن تتحدث عن الفترة بين المشهدين، وهو أسلوب يتكرر كثيراً في القرآن، وعلينا أن نتخيل الفترة المفقودة ونصورها.

فَلَيَّا قَضَى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسَ مِن جَانِبِ الطُّورِ نَاراً قَالَ لِأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَّعَلِّي آتِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرِ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ (٢٩).

موسى تزوج بعد أن أنهى المدة المتفق عليها مع شيخ مدين ثم أخذ عروسه، ولكن إلى أين قبل أن يجد نفسه في الوادي المقدس طوى؟

لابد أن موسى وزوجته استأذنا وخرجا من مضارب عمه قرب بئر مدين وتوجه لبيت الله الحرام لأداء الحج أو العمرة والتعبد وطلب العفو والغفران من رب العالمين، ولما أراد العودة لبلاده وبلاد زوجته خرج من مكة في المساء وبعد ظلام الليل على أمل أن يصل للطريق الدولية لتجارة القوافل التي تمر شهال مكة والتي تصل جنوب جزيرة العرب



بالشام وتمر بالقرب من مدين ومصر فرعون الواقعتين في مكان ما جنوب مكة في سفوح جبال السروات الشرقية. ويبدو أن موسى قد سلك طريقا آخر عندما خرج مع زوجه من مكة ثم توقف في واد وقرر المبيت وفي الصباح سيجد الطريق الصحيح ويسلكه.

وما إن قرر التوقف حتى رأى من بعد ناراً تلوح فتوجه لها لسببين: «لَّعَلِّي آتِيكُم مِّنْهَا بِخَبَرِ أَوْ جَذْوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ».

فموسى كان بحاجة لأن يسأل عن الطريق الصحيح المؤدي لطريق القوافل، وفي حال لم يخبره من على النار عن الطريق فعلى الأقل سيحصل منهم على جذوة يشعل منها له ولزوجته ناراً يصطلون عليها وتطرد عنهم الوحوش والزواحف وقد يطبخون عليها طعاماً يأكلانه قبل النوم، ويتدفؤون، كعادة ما زالت موجودة في جزيرة العرب. فالنار في الخلاء ضرورة ولو في ليالي الصيف الحارة والتدفئة واحدة من عدة منافع للنار في الصحراء.

#### وذهب موسى للنار:

فَلْنَا اللهُ رَبُّ الْعَالِينَ (٣٠) وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلْنَا رَآهَا تَهْنَزُ كَأَنَّهَا جَانٌ وَلَى مُدْيِراً وَلَمْ يُعَفِّبْ يَا اللهُ وَبَ الْعَالِينَ (٣٠) وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلْنَا رَآهَا تَهْنَزُ كَأَنَّهَا جَانٌ وَلَى مُدْيِراً وَلَمْ يُعَفِّبْ يَا مُوسَى أَقْبِلْ وَلَا تَخْوُجْ بَيْضَاء مِنْ غَيْرِ سُوء مُوسَى أَقْبِلْ وَلَا تَخْفُ إِنَّكَ مِنَ الْآمِنِينَ (٣١) اسْلُكُ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْوُجْ بَيْضَاء مِنْ غَيْرِ سُوء وَاضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ الرَّهْبِ فَذَانِكَ بُوهَانَانِ مِن رَّبِّكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلِيهِ إِنَّهُمْ كَانُوا وَاضْمُمْ إِلَيْكَ بَايَكَ جَنَاحَكَ مِنَ الرَّهْبِ فَذَانِكَ بُوهَانَانِ مِن رَّبِّكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلِيهِ إِنَّهُمْ كَانُوا وَمَا فَاسِقِينَ (٣٣) قَالَ رَبَّ إِلَى قَتَلْتُ مِنْهُمْ نَفْساً فَأَخَافُ أَن يُقْتُلُونِ (٣٣) وَالْ سَنشُدُّ عَضُدَكَ أَنْ مِنْ وَمَنِ النَّعَالَ وَلَا سَنشُدُ عَضُدَكَ الْعَالِيُونَ (٣٥).

وذهب موسى وهارون لفرعون وبرغم قوة حجتهها وتسلحهها بقوى خارقة تفوق ما يهارسه أهل مصر من سحر، إلا أن مصالح فرعون وموروثه منعته من اعتناق الحق كغيره من الأمم:

فَلَمَّا جَاءهُم مُّوسَى بِآيَاتِنَا بَيْنَاتٍ قَالُوا مَا هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُّفْتَرًى وَمَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي آبَائِنَا الْأَوَّلِينَ(٣٦) وَقَالَ مُوسَى رَبِّي أَعْلَمُ بِمَن جَاء بِالْهَدَى مِنْ عِندِهِ وَمَن تَكُونُ لَهُ عَاقِبَةُ الدَّارِ إِنَّهُ لَا يُغْلِحُ الظَّالُونَ(٣٧) وَقَالَ فِزعَوْنُ يَا أَيُّهَا الْمَلاُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرِي فَأَوْقِذْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَل لِي صَرْحاً لَعَلِي أَطْلِعُ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِّي لَأَظْنَهُ مِنَ الْكَاذِبِينَ(٣٨).



ولا يستبعد أن يكون هامان قد نفذ رغبة الفرعون غير المعقولة، وصفق لعبقرية سيده، وهو يعلم الحقيقة بينه وبين نفسه. كما لا يستبعد أن يكون فرعون قد صعد بالفعل للبرج الذي يعلو عدة أمتار، ورجع ليعلن أنه لا وجود لإله هناك وأنه لا إله غيره. وقد روج الإعلام الرسمي، وهو الوحيد على الساحة، لهذه الكذبة الملكية، واعتبرت هذه الصفاقة قدرة خارقة ودهاء وحكمة من الفرعون. ولن يتجرأ أحد من الناس أن يصرح بحقيقة ما حدث برغم أن كل من في مصر يعلمونها: فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ (٤٥) الزخرف.

والمؤسف أن هذه الثقافة الفرعونية ما زالت كها هي دون تغيير برغم تغير العصور.

وتستمر السورة تروي ما حدث:

وَاسْتَكُبْرَ هُوَ وَجُنُودُهُ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقَّ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ(٣٩) فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي الْيَمَّ فَانظر كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ(٤٠) وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا يُنصَرُونَ(٤١) وَأَثْبَعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا لَعْنَةً وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ هُم مِّنَ الْمُقْبُو حِينَ(٤٢).

الله جل شأنه لم يأخذ فرعون وينبذه في اليم بل فرعون هو من لحق بموسى وبني إسرائيل ليسحقهم ولما دخلوا البحر الرهو تبعهم وغرق، فهو من مشى لحتفه بقدميه. لكن بها أن كل شيء في الكون لا يمكن أن يتم لولا مشيئة الله فغرق فرعون تم وكأن الله جل وعلا هو من أغرقه.

#### رسالة موسى سبقها رسالات كثيرة

وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ مِن بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ الْأُولَى بَصَائِرَ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ(٤٣).

وممن سبق موسى: لوط، وشعيب، وهود، وصالح، ونوح.

ثم تخاطب السورة الرسول:

وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الْغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الْأَمْرَ وَمَا كُنتَ مِنَ الشَّاهِدِينَ(٤٤) وَلَكِنَّا أَنشَأْنَا قُرُوناً فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ وَمَا كُنتَ ثَاوِياً فِي أَهْلِ مَدْيَنَ تَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا وَلَكِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ(٤٥) وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا وَلَكِن رَّحْمَةً مِّن رَّبِّكَ لِتُنذِرَ قَوْماً مَّا أَتَاهُم



مِّن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ(٤٦).

والآيات السابقة تتوجه بالحديث إلى الرسول محمد عليه الصلاة والسلام كدليل على أنه يعرف تماماً أين يقع الجانب الغربي من الوادي الذي وقع فيه تكليم موسى. ومع أنه لم يكن حاضراً التكليم إلا أن الآيات أخبرته وبينت له أين وكيف حدث؟ فكأنه كان يراقب الوضع من الجهة المقابلة للوادي. وهذا دليل آخر على أن الوادي المقدس طوى هو المجاور للحرم وليس هناك وادي طوى في سيناء زمن موسى، الذي لم يخرج من جنوب غرب جزيرة العرب ولم يعرف في حياته سيناء الحالية.

# بعض بني إسرائيل (يثرب) رفضوا دعوة الرسول

والآيات تتوجه لمخاطبتهم:

وَلَوْلَا أَن تُصِيبَهُم مُّصِيبَةٌ بِهَا قَدَّمَتْ أَيْدِيمٍ هَيَقُولُوا رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَّبَعَ آيَاتِكَ وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ(٤٧) فَلَمَّا جَاءهُمُ الْحُقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُوا لَوْلَا أُوتِيَ مِثْلُ مَا أُوتِيَ مُوسَى وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (٤٧) فَلُ أَوْمَ يَكُفُرُوا بِهَا أُوتِيَ مُوسَى مِن قَبْلُ قَالُوا سِحْرَانِ تَظَاهَرَا وَقَالُوا إِنَّا بِكُلِّ كَافِرُونَ (٤٨) قُلُ أَوْمَ يَكُمُرُوا بِهَا أُوتِيَ مُوسَى مِن قَبْلُ قَالُوا سِحْرَانِ تَظَاهَرَا وَقَالُوا إِنَّا بِكُلِّ كَافِرُونَ (٤٨) قُلُ فَأَنُوا بِكِتَابٍ مِّنْ عِندِ اللَّهَ هُوَ أَهْدَى مِنْهُمَا أَنْبَعْهُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٤٩) فَإِن لَمَ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعُمُ أَنْهَا إِنَّا اللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (١٥).

وهؤ لاء الذين رفضوا دعوة الرسول يكفرون برسالة موسى، ويعتبرون ما يقوله الرسول محمد وما قاله موسى سحران متماثلان. ورفضهم للحق مبني على الظنون واتباع الهوى. وقد سبق وأشارت لهم سورة الأنعام: وَمَا قَدَرُواْ اللهِّ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُواْ مَا أَنْزَلَ اللهُّ عَلَى بَشَرٍ مَّن شَيْءٍ قُلْ مَنْ أَنزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى نُورًا وَهُدًى لَلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَعُدُهُمْ فِي خَوْضِهِمْ تَعْلَمُواْ أَنتُمْ وَلاَ آبَاؤُكُمْ قُلِ اللهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَيْعَبُونَ (٩١).

# وهناك فئة أخرى من بني إسرائيل أسلموا

الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ يُؤْمِنُونَ (٥٢) وَإِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ قَالُوا آمَنَا بِهِ إِنَّهُ الْحُقُّ مِن رَّبُنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ (٥٣) أُولَئِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَّرَّتَيْنِ بِهَا صَبَرُوا وَيَدْرَؤُونَ بِالْحُسَنَةِ



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

السَّيْنَةَ وَمِّاً رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ(٤٥) وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغْوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْبَالُنَا وَلَكُمْ أَعْبَالُكُمْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي الجَّاهِلِينَ(٥٥).

واللغو قد يكون صادراً من الفئة التي رفضت الحق من بني إسرائيل. إذ يحتمل أنهم يدخلون معهم في جدال ولغط في محاولة لإثبات أنهم مخطئون في التصديق بالدين. فكان المسلمون من بني إسرائيل يتجنبونهم ويتجاهلون تهجمهم.

> هنا انتهى الحديث الموجه لبني إسرائيل، وتوجهت السورة لمخاطبة الرسول: إنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللهَّ يَهْدِي مَن يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ (٥٦).

الرسول يتحسر على قومه وعشيرته قريش لأنهم يعاندون الحق الظاهر ويتمنى لو آمنوا وأنقذوا أنفسهم، وهو ما رددته عدة سور. والآية هنا تقول الهداية ليست بالتمني، والله يهدي من يشاء ليس بأن يقرر أنه مهدي من الأزل ولكن بها أن الله خلق الإنسان بعقل يميز بين الحق والباطل والإنسان نفسه يختار أي طريق. فمن يختار الهدى فقد هداه الله، ومن يختار الضلال فقد أضله الله بطريق غير مباشر.

وسنتوقف هنا لبعض الوقت

فكتب التراث رسخت أن الآية نزلت في أبي طالب، لأن الرسول حاول أن يلقنه شهادة التوحيد لكي ينجو من النار، فرفض أبو طالب لئلا يعيره قومه أنه استجاب لمحمد قبل موته.

وهذه التخاريف لا أصل لها البتة وما هي سوى اختلاق في عصور لاحقة ليس الهدف منها خدمة الدين ولكن تلميع صورة أبي طالب الكافر. والمعتقد الذي يقول أن من كان آخر عهده بالدنيا لا إله إلا الله دخل الجنة معتقد ظهر في عصور لاحقة بعد الرسول واختلقت له الأحاديث لترسيخه.

والرسول عليه الصلاة والسلام يعلم قبل غيره أن أبا طالب لو أسلم بالفعل لحظة الوفاة فلن يقبل منه، لأن التوبة بجب أن تكون قبل حضور الوفاة. لذا لم تقبل توبة فرعون: وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدْوًا حَتَّى إِذَا أَذْرَكَهُ الْغَرَقُ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدْوًا حَتَّى إِذَا أَذْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنتُ أَنَهُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّذِي آمَنتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ المُسْلِمِينَ (٩٠) آلآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ المُسْلِمِينَ (٩٠) آلآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ فَبْلُ وَكُنتَ مِنَ المُسْلِمِينَ (٩٠) آلآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ



ولقد أكثرت كتب التراث من تلميع صورة أبي طالب فقط لأنه والدعلي ابن أبي طالب، وصوروه على أنه حامي الرسول ولولاه لضاع الرسول ولم يتمكن من مواصلة الرسالة. وهذا تحقير للرسول الذي منعه الله سبحانه وتعالى وحماه، ولم يكن بحاجة لأحد. فقد كان رجلاً شامخاً قوي الشخصية لا يهاب في الحق لومة لائم، ولم يكن بحاجة لرعاية وكأنه أبله أخرق ضعيف ساذج. والرسول يعلم أن القرابة بالرسول لا تفيد، لذا فلم يتوان عن تلاوة سورة المسدعلي مسامع عمه الآخر «أبي لهب» وأخو أبي طالب.

والآية التي بين أيدينا تشد من عضد الرسول الذي يحزنه كفر قبيلته وعشيرته قريش برغم وضوح الحق، وذهابهم بأنفسهم للنار، كها ذكرت ذلك عدة سور، منها:

وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللهَ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلاَ تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ(١٢٧) إِنَّ اللهَّ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَواْ وَالَّذِينَ هُم تُمُّسِنُونَ(١٢٨) النحل.

وتقول سورة الشعراء: طسم(١) تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمِينِ(٢) لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَّفْسَكَ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ(٣).

وسور عدة ذكرت تحسر الرسول على كفر قريش.

وأبو طالب تقول عنه كتب التراث إنه توفي قبل الهجرة بثلاث سنوات، وسورة القصص نزلت قبل الهجرة بأسابيع.

وكتب التراث تقول إن أبا طالب لما امتنع عن النطق بالشهادة قال الرسول: والله لأستغفرن لك. فأنزل الله: ما كانَ للنَّبِيّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفَرُوا للْـمُشْرِكِينَ وَلَوْ كانُوا أُولَـى قُرْبَى، وأنزل الله في أبي طالب، فقال لرسول الله صلى الله عليه وسلّم: إنَّك لا تَهْدِي مَنْ أَخْبَبُتَ وَلَكِنَّ اللهَ يَهْدِي \.

ومن قال بهذا جاهل بالإسلام والقرآن.

فالآية التي تقول: « ما كانَ للنَّبِيّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفُرُوا للْـمُشْرِكِينَ وَلَوْ كانُوا أُولـى قُرْبَى» هي الآية (١١٣) في سورة براءة التي نزلت قبل وفاة الرسول بأشهر، ولم تنزل في مكة.



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

وعمه كان مشركاً ومات على الشرك. ولم يقم الرسول بالطلب منه أن ينطق بالشهادة وهو يحتضر لأن الرسول يعلم أنها لن تفيده.

ونعود لسورة القصص التي تطلعنا على بعض ما يحدث في مكة عند نزولها.

# قريش تسخر من تسلل المسلمين خارج مكة

وَقَالُوا إِن نَّتَبِعِ الْهُدَى مَعَكَ نُتَخَطَّفْ مِنْ أَرْضِنَا أَوَلَمْ نُمَكِّن لَمَّمْ حَرَماً آمِناً يُجُبَى إِلَيْهِ ثَمَرَاتُ كُلِّ شَيْءٍ رِزْقاً مِن لَدُنَّا وَلَكِنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ(٧٥).

الآية تتحدث على لسان كبراء قريش الذين يسخرون من الرسول بقولهم لو آمنا بك فسيكون حالنا حال من آمن معك الذين هربوا من أرضهم (الإشارة هنا للمسلمين الذين يتسللون ليثرب هرباً من قريش)

وترد عليهم الآية قائلة إن الله هو الذي جعلكم تعيشون في بلد آمن يجبى إليه الثمرات، وكان يجب عليكم شكره والإيهان به. وهو سبحانه قادر على تأمين الأمن والثمرات في بلد الهجرة لمن هاجر.

وتذكّر السورة قريشاً أن بطرهم وعيشهم الآمن قد لا يدوم كما حدث مع أمم قبلهم: وَكَمْ أَهْلَكْنَا مِن قَرْيَةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا فَتِلْكَ مَسَاكِنُهُمْ لَمْ تُسْكَن مِّن بَعْدِهِمْ إِلَّا قَلِيلاً وَكُنَّا نَحْنُ الْوَارِثِينَ (٥٨).

وتلك الأمم هلكت بعد أن جاءتهم الرسل، ولم يؤمنوا:

وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَى حَتَّى يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولاً يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي الْقُرَى إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَالِمُونَ(٩٥).

فها الذي يجعل قريشاً مطمئنة على أنه لن يحدث لها ما حدث لهم؟

والآية لا تقول إن كل أمة في أي زمان ومكان لا تؤمن ستهلك بكارثة طبيعية.

ثم تقول السورة لكبراء قريش الذين يملكون المال إن ما أوتيتم متاع دنيوي زائل:

وَمَا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَمَتَاعُ الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَزِينَتُهَا وَمَا عِندَ اللهَّ خَيْرٌ وَأَبْقَى أَفَلا تَعْقِلُونَ(٦٠).

وهذا فيه تأكيد على أن الدنيا ومتاعها يطاله الكافر والمسلم وليس حكراً على أحد لأنه متاع لا قيمة له سرعان ما يزول.



وفيه إشارة إلى أن الدعاء لتحقيق مطالب دنيوية لن يستجاب، لأن كل ما في الدنيا أودعه الله فيها قبل خلق الإنسان وجعله مشاعاً للجميع. وخسارة متاع الدنيا الواهي ليس خسارة. وبها أن الدنيا للكسب والتنافس فالله جل وعلا لا يتدخل في أمورها، ويوم القيامة سيكون الحساب.

وهو ما تؤكده الآية التالية التي تؤكد أن الله سيجزي المؤمن في الآخرة سواءً تمتع في الدنيا أو لم يتمتع، وأن غير المؤمن لو تمتع في الدنيا أو لم يتمتع فسيخسر الآخرة:

أَفَمَن وَعَدْنَاهُ وَعْداً حَسَناً فَهُوَ لَاقِيهِ كَمَن مَّتَّعْنَاهُ مَتَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ هُوَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنَ المُحْضَرِينَ(٦١).

# يوم القيامة لن تنفع المشركين أصنامهم

وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَائِيَ الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ(٦٢) قَالَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ رَبَّنَا هَوُلَاء الَّذِينَ أَغْوَيْنَا أَغْوَيْنَاهُمْ كَمَا غَوَيْنَا تَبَرَّأْنَا إِلَيْكَ مَا كَانُوا إِيَّانَا يَمْبُدُونَ(٦٣) وَقِيلَ ادْعُوا شُرَكَاءكُمْ فَدَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ وَرَأُوا الْعَذَابَ لَوْ أَنَّهُمْ كَانُوا يَهْتَدُونَ(٦٤).

ولن يستطيع الكافرون الدفاع عن أنفسهم:

وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبْتُمُ الْمُرْسَلِينَ(٦٥) فَعَمِيَتْ عَلَيْهِمُ الْأَنبَاء يَوْمَئِذِ فَهُمْ لَا يَتَسَاءلُونَ(٦٦).

الحديث عن كبراء قريش ومصيرهم يوم القيامة.

فَأَمَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَعَسَى أَن يَكُونَ مِنَ الْمُفْلِحِينَ(٦٧).

الآية تقول لقريش: ما زال أمامكم فرصة فاغتنموها.

# دعوة عقلانية موجهة لقريش كالعادة

وَرَبُّكَ يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْجِيْرَةُ سُبْحَانَ اللهَّ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ (٦٨) وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ (٦٩) وَهُوَ اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَهُ الْحُمْدُ فِي الْأُولَى وَالْآخِرَةِ وَلَهُ الْخَكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٧٠) قُلْ أَرَّأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَداً إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللهَ يَأْتِيكُم بِضِيَاء أَفَلَا تَسْمَعُونَ (٧١) قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِن جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ مَنْ إِلَهٌ عَيْرُ اللهَ يَاثِيكُم بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبْصِرُونَ (٧٢) وَمِن سَرْمَداً إِلَى يَوْمِ الْفَيَامَةِ مَنْ إِلَهُ عَيْرُ اللهَ يَاثِيكُم بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبْصِرُونَ (٧٢) وَمِن



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

رَّحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ (٧٣) وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَائِيَ الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ (٧٤) وَنَزَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً فَقُلْنَا هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ فَعَلِمُوا أَنَّ الْحَقَّ للهَّ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ (٧٥).

وتتوجه السورة للحديث عن أخبار قديمة.

#### قارون

إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمٍ مُوسَى فَبَغَى عَلَيْهِمْ وَآتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوءُ بِالْعُصْبَةِ أُولِي الْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَفْرُحْ إِنَّ اللهَّ لَا يُحِبُّ الْفَرِحِينَ (٧٦) وَابْتَغِ فِيهَا آتَاكَ اللهَ الدَّالَ الْآخِرَةَ وَلا تَسْمَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّلْيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللهِ إِلَيْكَ وَلا تَسْعَ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ الْآخِرَةَ وَلا تَسْمَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّلْيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللهِ إِلَيْكَ وَلا تَسْعَ الْفَسَادَ فِي الْآرْضِ إِنَّا اللهَّ لَا يُحِبُّ المُفْسِدِينَ (٧٧) قَالَ إِنِّهَا أُوتِيتَهُ عَلَى عِلْم عِندِي أَوَلَمْ بَعْلَمْ أَلُ عَن ذُنُومِهِمُ المُجْرِمُونَ (٧٨) مِنْ القُرونُ إِنَّهُ فَوْجَ عَلَى عَلَى مَوْمِ فِي زِينَتِهِ قَالَ اللَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَّاةُ الدُّنِيَا يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِيَ قَارُونُ إِنَّهُ فَخَرَجَ عَلَى فَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ اللَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَّاةُ الدُّنِيَا يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِيَ قَارُونُ إِنَّهُ لَوَحُرَجَ عَلَى فَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ اللَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَّاةُ الدُّنِيَا يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِيَ قَارُونُ إِنَّهُ لَوْ وَاللهُ عَلَى مَثْوَمِهُ فِي زِينَتِهِ قَالَ اللَّذِينَ يُرِيدُونَ الْمُعَلِى اللهُ عَن ذُنُومِهِمُ اللَّهُ مِن فَعَةً يَنصُرُونَهُ مِن لَلْهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا لَمُ مَن فَقَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن اللهُ عَلَيْنَا لَكَسَفَ بِنَا وَيُكَانَّهُ لَا يُفْلِعُ وَنَ (٨٤) الشَّا يُولِونَ قَلَى اللهُ عَلَيْنَا لَمُسَلِي الْمُعْمَلُونَ وَيُكَانَّهُ لَا يُعْلَى اللهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ بِنَا وَيُكَانَّهُ لَا يُفْلِعُ وَلَا أَن مَن فِي الْمَامِ وَيَقُولُونَ وَيْكُولُ الْمَالِقُ عَلَيْنَا لَمُ اللهُ عَلَيْنَا لَمُسَامِ اللهُ عَلَيْنَا لَعَلَونَ اللهُ الْمُعْلَى اللهُ الْمَالِقُ وَلَا أَن مَن اللهُ عَلَيْنَا الْعَلَونُ اللهُ الْمُؤْلُونُ وَلَا أَن مَن اللهُ عَلَيْنَا لَولِهُ الللهُ عَلَيْنَا لَمُعْرَالِهُ الْمُؤْمِقُ اللهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُؤْمِلُ اللْمُ الْمُؤْمِلُ اللْعُلَالِ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الْمُعْلَى الللهُ الْمُؤْمِلُومُ الللهُ اللَّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الْمُؤْمِلُومُ اللهُ الللهُ ال

وكم لدينا من قارون؟

وفي كل زمان هناك من يغتر بالمظاهر الدنيوية ويتمنى الحصول عليها وهناك من يزهد فيها لأنه عرف قدرها: تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوّاً فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَاداً وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ(٨٣).

الجنة لمن لا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً، فالجنة لا تكون لمتكبر أو ظالم أو معتدٍ.

لأن الكبر والخيلاء يحرمان على صاحبهها الجنة ومثله الفساد بكل أنواعه ومنه أكل حقوق الناس والظلم والبغي ووجوه أخرى للفساد كثيرة.

وكل من يتصف بواحدة من مسببات النار فسيخلد في النار ولن ينجيه إعلان إسلامه، أو مديح الناس له، وتعطيرهم لسمعته.



فالحساب سيكون بناءً على ما سجل في صحيفة أعماله وليس ما يقوله الناس عنه، وهذا السجل سيكون دقيقاً:

مَن جَاء بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا وَمَن جَاء بِالسَّيَّنَةِ فَلَا يُجْزَى الَّذِينَ عَمِلُوا السَّيَّنَاتِ إِلَّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٨٤).

### وتختم السورة بمخاطبة الرسول:

إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُّكَ إِلَى مَعَادٍ قُل رَّيِّ أَعْلَمُ مَن جَاء بِالْمُدَى وَمَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ(٨٥) وَمَا كُنتَ تَرْجُو أَن يُلْقَى إِلَيْكَ الْكِتَابُ إِلَّا رَحْمَةٌ مِّن رَّبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ ظَهِيراً لِّلْكَافِرِينَ(٨٦) وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنْ آيَاتِ اللهَّ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ(٨٧) وَلَا تَدْعُ مَعَ اللهِّ إِلَمَا آخَرَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ كُلَّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ لَهُ الْمُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ(٨٨).

الآية (٨٥) دليل آخر على أن الدعوة كانت بالقرآن وحده ولا شيء معه.

الآية (٨٦) الرسول قبل أن يبعث لم يشعر يوماً أنه سيكلف بالرسالة وهذا ينفي كل ما زعمته كتب التراث من أنه كان يتحنث قبل البعثة وكانت تبدو عليه علامات النبوة لدرجة أن اليهود والمسيحيين عرفوا ذلك فيه منذ كان صغيراً وغير ذلك من تخاريف القصاص والمفسرين والمحدثين.

والآيتان الأخيرتان تذكران الرسول عليه الصلاة والسلام وتحذرانه من مظاهرة المشركين أو القرب من كل ما له علاقة بالشرك.

#### (۸۸)اٹرعد

تبدأ السورة بتأكيد أن ما يوحى (القرآن) هو الحق: المر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ وَالَّذِيَ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ الْحِيُّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ(١).

#### دعوة عقلانية

اللهُ الَّذِي رَفَعَ السَّهَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْمَهَا ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لاَّجَلٍ مُّسَمَّى يُدَبِّرُ الأَمْرَ يُفَصِّلُ الآيَاتِ لَعَلَّكُم بِلِقَاء رَبَّكُمْ تُوقِنُونَ(٢) وَهُوَ الَّذِي مَدَّ الأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْهَاراً وَمِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِي



اللَّيْلَ النَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْم يَتَفَكَّرُونَ(٣).

وعندما تقول الآية إن الشمس والقمر يجريان والحديث موجه لقريش فهي تخاطبهم بها يفهمون ويدركون. وقريش ترى الشمس تجري من المشرق للمغرب وكذلك القمر، وهذا هو ما تتحدث عنه الآية. لكن كثيرين من الكتاب يستعرضون معارفهم على حساب الآيات.

ومن ذلك من يطيل في الحديث ليثبت أن القرآن عندما قال بأن الشمس تجري والقمر يجري ولا يدوران هو ما أثبته العلم الحديث، وسبقهم القرآن بألف وأربعمثة سنة. ولو أنه تنبه إلى أن الرسالة تبدأ بخطاب دعوي موجه للمدعو لدخول الإسلام وهم قريش، وأن الخطاب الدعوي يتحدث بها يعرفه ويدركه المدعو. وأن الخطاب الدعوي ينتهي ويتوقف بمجرد نزول التشريعات. وليس هناك خطاب دعوي لمن سيأتي بعد الرسول، لأن الدعوة للدين بعد نزول التشريعات تكون بتقديم التشريعات والقوانين القرآنية فمن رغب فليؤمن ومن رغب فليكفر. ولو كان الناس على علاقة قرب مع القرآن كما يجب لتمكنوا من ملاحظة أنه بعد اكتمال الدين (تشريعاته) بنزول سورة المائدة لم نعد السور تتحدث بخطاب دعوي أبداً برغم نزول (١٨) سورة من أصل (٢٥) سورة نزلت في المدينة. ولو فطن الباحثون لهذه الحقيقة المغيبة عنهم لما أجهدوا أنفسهم بالبحث عن إعجاز قرآني واكتشافات للعلم عرفها القرآن كما يظنون.

وتستمر السورة...

وَفِي الأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِّنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَى بِنَاء وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الأَكُلِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ(٤).

وتتوعد السورة قريشاً على إنكارهم للبعث: وَإِن تَعْجَبْ فَعَجَبٌ قَوْلُمُمْ أَئِذَا كُنَّا تُرَاباً أَئِنَّا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ أُوْلَـئِكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ وَأُوْلَئِكَ الأَغْلاَلُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُوْلَـئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدونَ(٥).

قريش مستعجلة دائماً على نزول العذاب وعلى رؤية الآيات

وَيَسْتَغْجِلُونَكَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ الْحُسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ الْمُثُلَاثُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ لِّلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ الْعِقَابِ(٦) وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ اَيُةٌ مِّن رَّبِّهِ إِنَّهَا



أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ(٧).

وهذه المطالب استمرت قريش تكررها ليس لأجل أن تؤمن - كها تزعم - ولكن سخرية من الرسول وإظهاره بمظهر العاجز .

## وتعود السورة للدعوة العقلانية

الله يُعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنتَى وَمَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءَ عِندَهُ بِمِفْدَارِ (٨) عَالُمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ المُتَعَالِ (٩) سَوَاء مُنكُم مَّنْ أَسَرَ الْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِاللَّيْلِ وَسَارِ بِ بِالنَّهَارِ (١٠) لَهُ مُعَقَبَاتٌ مِّن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِن خَلْفِهِ يَخْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللهَ إِنَّ اللهَ لاَ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللهُ بِقَوْمٍ سُوءاً فَلاَ مَرَدَّ لَهُ وَمَا هَمُ مَّن دُونِهِ فِي وَالْمِرْدَا) هُو اللهَ إِنَّ اللهَ مَن وَالِ (١١) هُو اللّذِي يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفاً وَطَمَعاً وَيُنْشِئُ السَّحَابَ الثَّقَالَ (١٢) وَيُسَبِّحُ اللهَ وَعُولُونَ فِي السَّحَابِ النَّقَالَ (١٢) وَيُسَبِحُ اللهَ وَعُولُونَ فِي اللهَ عَلَى اللهَ وَعَلَى اللهَ وَعُولُونَ فِي اللهَ وَعُولُونَ فِي اللهَ وَعُولُونَ فِي اللهَ وَعُولُونَ فِي اللهَ عَلَى اللهَ وَعَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ ال

الآيات (٨-١٠) تؤكد أن الله يعلم غيب السهاوات والأرض، ولا يخفى عليه شيء. وأن فعل المعاصي في الخفاء مساوية لفعلها جهراً.

والآية (١١) تؤكد بعض الحقائق: إِنَّ اللهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللهُ بِقَوْمٍ سُوءاً فَلاَ مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ».



انظر فقرة: المكذبون يستعجلون العداب/ قسم أدلة من القرآن.

الآيات: ١٨ - ٢٦ تتحدث عن الذين أسلموا وتمسكوا بإسلامهم (في مكة) والذين نقضوا عهد الله بعد ميثاقه (أي عادوا للكفر)

لِلَّذِينَ اسْتَجَابُواْ لِرَبِّهِمُ الْحُسْنَى وَالَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُ لَوْ أَنَّ لَمُّم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً وَمِثْلَهُ مَعَهُ لاَفْتَدَوْاْ بِهِ أُوْلَـئِكَ هَمْ سُوءُ الْجِسَابِ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِشْسَ الْمِهَادُ (١٨) أَفَمَن يَعْلَمُ اللَّهُ لِللَّهَ مِن رَبَّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ الأَلْبَابِ(١٩) الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ الله وَلاَ ينقُضُونَ المُيشَاقَ (٢٠) وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ الله بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَاهُونَ سَوّ الحِسَابِ (٢١) وَالَّذِينَ صَبَرُواْ البَيغَة وَجْهِ رَبِّمْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَة وَأَنفَقُواْ عِلَى وَيَخَاهُونَ شَوّ الحَسَابِ (٢١) وَالَّذِينَ صَبَرُواْ البَيغَة أُولَئِكَ هَمْ عُقْبَى الدَّارِ (٢٢) جَنَّاتُ عَذْنِ وَيَخَاهُونَ مَن صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرَيَّاتِهِمْ وَالْمَاكِكَةُ يَذُخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلَّ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلَّ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلَّ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلَّ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مَن كُلَّ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ الله بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ اللَّيْنَ وَمَا الْحَبَاةُ الدُّنِيَا فِي اللَّذِنِ وَاللَّيْنَ وَمَا الْحَبَاةُ الدُّنِيَا فِي اللَّوْنَ اللَّهُ وَالْعَلَوْلَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّيْنَ وَمَا الْمُنَاءُ وَيَقَورُ وَقُوحُواْ بِالْحَيَاةِ الدُّنِيَا وَمَا الْحَبَاةُ الدُّنِيَا فِي اللَّورَةِ إِلَا مَتَاعُ (٢٥) الله يُبَامُ الرَّزُقَ لَى الْمَاعُ وَيَقَورُ وَقُوحُواْ بِالْحَيَاةِ الدُّنِيَا وَمَا الْحَبَاةُ الدُّنِيَا فِي اللَّورُ وَا إِلَا لَمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الآيات (٢٠–٢٤) تشير لمن آمن في مكة وصبر على أذى قريش وتمسك بدينه ولم يوال الكفار أو يعلن الكفر.

بينها تتحدث الآيات (٢٥-٢٦) عن فئة من المسلمين في مكة ارتدت وعادت للكفر ونقضت غزلها كما شبهتهم السورة السابقة في الآيات (٩٢-٩٧). وهؤلاء هم فريق من مسلمة قريش كفروا لأنهم لم يقبلوا أن يعاملوا بالتساوي مع عبيدهم السابقين، بعد أن حذرت الآيات رسول الله من الاستجابة لطلبهم وطرد المؤمنين المستضعفين.

وبقية آيات السورة تتحدث عن قريش وعن المؤمنين وعن آخرين في تلك الفترة، وعما يلقاه الرسول من عنت:

استمرار قريش بطلب الآيات

وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَّبِّهِ قُلْ إِنَّ اللهِّ يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ(٢٧).

والآية تقول بأن الرسول لن يعطى آية.



#### وعد للمؤمنين

الَّذِينَ آمَنُواْ وَتَطْمَئِنُّ قُلُوبُهُم بِذِخْرِ اللهُ أَلاَ بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ (٢٨) الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ طُوبَى لَمَّمْ وَحُسْنُ مَآبِ (٢٩).

# قريش لن تؤمن ولو رأت كل آية

كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَا أُمَمٌ لَتَتْلُو عَلَيْهِمُ الَّذِي آَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِهِ إِللَّهُ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ (٣٠) وَلَوْ أَنَّ قُرْآنَا سُبِّرَتْ بِهِ اللَّرِّمْ مِن اللهِ اللَّهُ اللَّهُ مَتَابِ (٣٠) وَلَوْ أَنَّ قُرْآنَا سُبِّرَتْ بِهِ الجِّبَالُ أَوْ قُطَّعَتْ بِهِ الأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ المُؤتّى بَل للهُ الأَمْرُ جَيِعاً أَفَلَمْ يَيْأَسِ الَّذِينَ آمَنُواْ أَن لَّوْ يَكُلُمُ اللهُ الله

قريش لو رأت كل معجزة فلن تؤمن، لأن من لا يؤمن بداية الدعوة لن يؤمن أبداً. وقد يصيبهم في دنياهم بعض الكوارث، ولكن مصيرهم البائس سيكون يوم القيامة.

# الرسول استمر يتعرض للسخرية

وَلَقَدِ امْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِّن قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ(٣٢). وتقول له الآية إن ما يلقاه لقيه غيره من الرسل.

## قريش غارقة في الضلال ولن تفيق

أَفَمَنْ هُوَ قَائِمٌ عَلَى كُلِّ نَفْسِ بِهَا كَسَبَتْ وَجَعَلُواْ لللهَ شُرَكَاء قُلْ سَمُّوهُمْ أَمْ تُنَبُّنُونَهُ بِهَا لاَ يَعْلَمُ فِي الأَرْضِ أَم بِظَاهِرٍ مِّنَ الْقَوْلِ بَلْ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ وَصُدُّواْ عَنِ السَّبِيلِ وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَهَا لَهُ مِنْ هَادٍ(٣٣) لَهُمْ عَذَابٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ أَشَقُ وَمَا لَمُهُمْ مِّنَ الله مِن وَاقِ(٣٤).

وكل من يغرق في الضلال لا يعود للحق، لأنه لا يرى سوى الدائرة التي يعيش فيها وأغلقها على نفسه.

الآية (٣٣) تؤكد أن قريشاً كانت تصد الناس الذين يحاولون الوصول للرسول، بطرق شتى ذكرتها سور عدة. ومن ذلك اختلاق نصوص ويقولون للناس هذا هو قرآن محمد، وطرق أخرى متنوعة.



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

الآية (٣٤) تقول لهم عذاب في الحياة الدنيا، وهو الهزيمة والاندحار، أما العذاب بعد الحساب فلا يكون إلا يوم القيامة.

# ترغيب للمؤمنين

مَّنْلُ الجُنَّةِ الَّتِي وُعِدَ المُتَقُونَ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ أَكُلُهَا دَآئِمٌ وِظِلُّهَا تِلْكَ عُقْبَى الَّذِينَ اتَّقَواْ وَعُقْبَى الْكَافِرِينَ النَّارُ(٣٥).

# بعض أهل الكتاب آمنوا وبعض رجال القبائل ينكرون بعض الوحي

وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَفْرَحُونَ بِهَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمِنَ الأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ قُلْ إِنَّهَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللهَ وَلا أُشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُو وَإِلَيْهِ مَآبِ(٣٦).

بعض أهل الكتاب آمنوا بمحمد. بعض الناس من غير قريش آمنوا كذلك. وهم الأحزاب، وبعضهم ينكر بعض الوحي.

ثم تخاطب الآيات الرسول متناولة عدة مواضيع:

# تحذير للرسول من أن يميل عن الحق

وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَاهُ حُكُماً عَرَبِيّاً وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءهُم بَعْدَ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللهِ مِن وَلِيَّ وَلاَ وَاقِ(٣٧).

القرآن حق وتحذير من اتباع أهواء قريش. فمحمد بشر وقد يميل كأي بشر لذا جاء التحذير.

### الرسول يتمنى لو تلبى مطالب قريش

ُ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لِهَمْ أَزْوَاجاً وَذُرَيَّةً وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللهِ لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابٌ(٣٨)

كل الرسل قبل الرسول محمد بشر لهم أزواج وذرية، ولم يكونوا ملائكة كها تطلب قريش. ولن تعطى يا محمد أي معجزة، لأن المعجزات تأتي بإذن الله الذي لن يري قريشاً أياً منها كها أكدت سور أخرى.

وهذا يشير إلى أن الرسول يتمنى لو أظهر معجزة أو نزلت الملائكة ورأتها قريش حتى تؤمن، كها كانوا يقولون له.



وقوله: "ولكل أجل كتاب" أي كل ما يجري في الكون يتم عبر قوانين ثابتة وله وقت محدد. والله قادر على محو وإلغاء ما يشاء من قوانينه، وعنده سبحانه السجلات لكل ما يجري، كها تقول الآية التالية:

يَمْحُو اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ (٣٩).

فأم الكتاب تعنى السجلات الرئيسية لكل ما يجري في الكون.

# الرسول قد بموت أو يقتل في أي لحظة

وَإِن مَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَقَّيَنَّكَ فَإِنَّهَا عَلَيْكَ الْبَلاَغُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ(٤٠).

قد تموت يا محمد قبل أن ترى انتصار الدين وأهله على قريش، وقد يمتد بك العمر، وفي كلا الحالين فليس عليك أن تهديهم وكل ما عليك هو البلاغ. والآية دليل آخر على أن الدعوة لا تكون بالمواعظ والترغيب والترهيب بل بتلاوة أو توصيل القرآن للناس فقط.

### الطلب من قريش التفكير

أَوَلَمْ يَرَوْاْ أَنَّا نَأْتِي الأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا وَاللهُ يَخْكُمُ لاَ مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ وَهُوَ سَرِيعُ الحِسَاب(٤١).

القرآن يخاطب الناس بقدر مداركهم، وقريش لا تستطيع أن ترى الكرة الأرضية وهي تتضاءل، لذا فالأرض هنا هي تلك المساحة التي تراها قريش. أي مد بصر الإنسان فقط. أما معنى "ننقصها من أطرافها" فلم أحط به.

وتختم السورة بالقول بأن موقف قريش مماثل لمواقف الأمم السابقة: وَقَدْ مَكَرَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلِلّهِ الْمُكُرُ جَمِيعاً يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ وَسَيَعْلَمُ الْكُفَّارُ لِمَنْ عُفْبَى الدَّارِ (٤٢) وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَلاً قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ (٤٣).

### (۸۹) الحج

آخر سورة نزلت في مكة، في وقت بدأ المسلمون فيه التسلل زرافات ووحداناً من مكة باتجاه يثرب، هرباً بدينهم وأرواحهم من بطش قريش التي كانت تشتى الأخاديد وتشعل فيها النيران لتعذيب من أسلم من المستضعفين. فارتد بعضهم، وأعلن الكفر بعضهم ولم يرتد. كها ارتد بعض مسلمة قريش دون أن يتعرضوا للأذى. والاحتمال الغالب هو أن



ردتهم نتيجة لأنهم أصلاً لم يقتنعوا بالإسلام فأبقوا على موالاتهم لأقاربهم المشركين، ولما بدأ المستضعفون بدخول دين الله أفواجاً، لم يقبلوا بأن يساووا معهم في التعامل والحقوق. مما تسبب بالمشاحنات التي حدثت بين بعض المستضعفين وبين مسلمة قريش، فها كان منهم إلا أن طلبوا من محمد أن يطرد المستضعفين أو أنهم سيعودون للكفر، لأنهم يرون أنفسهم سادة لا يمكن لهم القبول بأن يعاملوا بمستوى واحد مع عبيدهم. وقد أشارت سورة الأنعام السابقة لطلبهم من الرسول أن يطرد المستضعفين: وَلاَ تَطُرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَة مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطُرُدُهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الطَّالِينَ (٥٢) الأنعام.

ولما امتنع الرسول من طرد المستضعفين تلبية لأمر ربه، عاد بعض مسلمة قريش للكفر.

كها علمنا مما سبق من سور أن بعض الأحزاب (رجال من قبائل غير قريش) قد أسلموا، وبعضهم لم يؤمن. إضافة لمن أسلم من بني إسرائيل الذين تأسست بجهودهم الدعوية جالية مسلمة في يثرب غالبيتها من المستضعفين (الأوس والخزرج)، وقلة من بني إسرائيل. وهؤلاء القلة هم من صدرت منهم فكرة دعوة الرسول والمسلمين في مكة إلى يثرب، فهم من كبراء يثرب الذين يملكون حق اصدار القرارت الهامة فيها يتعلق بيثرب.

ويمكن القول بأنه لولا نشأة الجالية المسلمة في يثرب، ولولا دعوتها مسلمي مكة للهجرة، فقد تتمكن قريش من المسلمين في مكة وتقضى عليهم وعلى محمد وعلى الدين.

وقد نزلت سورة الحج بعد أن هاجر الكثير من المسلمين ولم يبق إلا قلة من بينهم رسول الله الذي كان من أواخر من هاجر.

## وتبدأ السورة بمخاطبة كل الناس

يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ (١) يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ خَمْلٍ خَمْلَهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُم بِسُكَارَى وَلَكِنَّ عَذَابَ اللهَّ شَدِيدٌ (٢).

فلم تعد قريش هي المقصودة بالدعوة، بعد أن آمن بالإسلام بعض رجال القبائل، وغالبية مستضعفي يثرب، ونفر من بني إسرائيل. الدعوة من الآن وصاعداً لكل الناس ولا يهم إن استمعت قريش أم لم تستمع فلم تعد تمثل هدفاً للدعوة.



الآية الثانية تصور يوم القيامة بصور حسية تذكرنا بتلك الصور التي تقدمها سور بدايات المرحلة الرابعة، كون الوثنيين خارج مكة لا يؤمنون بالبعث مثل قريش.

## وتنجه السورة للحديث عن قريش وليس لدعوتهم

وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّبِعُ كُلَّ شَيْطَانٍ مَّرِيدِ(٣) كُتِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَن تَوَلَّاهُ فَأَنَّهُ يُضِلُّهُ وَيَهْدِيهِ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ (٤).

فرجال قريش يجادلون محمداً لكي يدحضوا الحق ويعطوا صورة مشوشة للإسلام لمن يحاول الاتصال بالرسول.

## دعوة عقلانية لكل الناس

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُّلَقَةٍ وَغَيْرِ مُحَلَّقَةٍ لَنَبِيْنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَاء إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى ثُمَّ فَرُ مِن مُضْغَةٍ مُحَلِّمٌ لِكَيْلَا ثُمُّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمِنكُم مَّن يُتَوَقَّ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُو لِكَيْلَا نُخْرِجُكُمْ طِفْلاَ ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمِنكُم مَّن يُتَوَقَّ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُو لِكَيْلَا يَعْلَمُ مِن بَعْدِ عِلْمٍ ضَيْنًا وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا اللَّهُ اهْتَرَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتْ وَأَنْهُ عَلَى عُلَى اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٦) مِن كُلِّ رَوْجٍ بَهِيجٍ (٥) ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَّ يُعْوَلُ مَن فِي الْقُبُورِ (٧).

الدعوة العقلانية توجه عادة لقريش، لعلها تفكر وتهتدي إلى أن الله قادر على البعث الذي ينكرون. ولعل هذه المرة من المرات القلائل التي يوجه فيها القرآن دعوة عقلانية لكل الناس.

والآيات تعطي صورة لتخلق الجنين ومن ثم ولادة الطفل ونموه على مراحل حتى يصل لأرذل العمر، لتقول لهم إن من خلق هذا قادر على بعثه.

# أوضاع الناس في مكة في تلك الفترة

قريش تجادل الرسول في محاولة لدحض الحق

وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِي اللهَّ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَّى وَلَا كِتَابٍ مُّنِيرٍ (٨) ثَانِيَ عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللهَّ لَهُ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَّنُذِيقُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَذَابَ الْحَرِيقِ (٩) ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ اللهَّ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ (١٠).



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

قريش تجادل محمداً لتضل غيرها عن الإسلام، كما ورد في الآية (٣).

مسلمون ارتدوا

وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللهَّ عَلَى حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ اطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتْهُ فِنْنَةٌ انقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ خَسِرَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسُرَانُ المَّبِينُ(١١) يَدْعُو مِن دُونِ اللهَّ مَا لَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَنْعُو مَن دُونِ اللهَّ مَا لَا يَضُرُّهُ وَمَا لَا يَنْعُو مَن نَفْعِهِ لَبِنْسَ المُوْلَى وَلَبِنْسَ لَا يَنْعُو لَمَن ضَرُّهُ أَقْرُبُ مِن نَفْعِهِ لَبِنْسَ المُوْلَى وَلَبِنْسَ الْعُولَى وَلَبِنْسَ الْعَشِيرُ (١٣).

الآيات تتحدث عمن كفر من أهل مكة بعد إسلامه والذي أشارت له السورة السابقة (الرعد) الآيات (٢٥-٢٦) وهم فئة من المسلمين في مكة (بعض مسلمة قريش) ارتدت وعادت للكفر ونقضت غزلها كها شبهتهم سورة العنكبوت في الآيات (٩٢-٩٧).

• مسلمون صابرون

إِنَّ اللهَّ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْثِهَا الْأَنْهَارُ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ(١٤).

والآية تعد المؤمنين خيراً.

بعض المسلمين أصيب بالقنوط

مَن كَانَ يَظُنُّ أَن لَن يَنصُرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ فَلْيَمْدُدْ بِسَبَبِ إِلَى السَّهَاء ثُمَّ لِيَقْطَعْ فَلْيَنظُرْ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ (١٥) وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَاهُ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ وَأَنَّ اللهَّ يَهْدِي مَن يُرِيدُ(١٦).

بعض من أسلم في مكة أبدى يأسه من أن يظهر الإسلام ويتفوق على قريش، فبعد سنوات من الدعوة لم يزدد خلالها المسلمون إلا ضعفاً، وازدادت قريش بطشاً.

الآية (١٦) تؤكد لمحمد أن ما يوحي له به هو الحق، حتى لو كفر به من سبق وآمن كلهم.

كل أصحاب المعتقدات المختلفة سيحاسبهم الله يوم القيامة

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِئِينَ وَالنَّصَارَى وَالْمُجُوسَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللهَّ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْفِيَامَةِ إِنَّ اللهَّ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ(١٧).

ولابد من التوقف قليلاً هنا.

فهناك آيتان أخريان تذكران الذين هادو والصابئين يستشهد بها البعض على أنها دليل على



#### تدبر القرآن | السور المكية | المرحلة السابعة: مرحلة التعذيب بالنار والهجرة

أن الإيهان بالله على أي دين كاف لدخول الجنة وليس فقط الإيهان بالإسلام (الذي جاء به محمد) هو الطريق للجنة، لذا وجب أن نتريث ونعيد قراءة الآيات.

والآية التي بين أيدينا تذكر بعض أهم الملل، ولكنها لا تقول بأنهم مؤمنون، بل تقول بأن مرجع الناس بمختلف عقائدهم لله يوم القيامة، وهؤلاء بعضهم.

لكن سورة البقرة التي نزلت في المدينة وبعد الهجرة، تقول: إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللهَّ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ(٦٢).

وهو ما كررته سورة المائدة: إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّابِؤُونَ وَالنَّصَارَى مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وعَمِلَ صَالِحًاْ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ(٦٩)

والآية تقسم الناس لقسمين:

القسم الأول: الذين آمنوا.

القسم الثاني: البقية الذين ذكرتهم الآية، وهم: الذين هادوا والصابئون والنصاري.

وهذا التقسيم يعزل هؤ لاء عن الذين آمنوا، أي ينفي عنهم الإيهان. إذ لو كانوا مؤمنين بدين الله الحق لسمتهم الآية مؤمنين وليس الذين هادوا أو صابئين أو نصاري.

والآية تؤكد ذلك مرة أخرى، عندما تقول: من آمن منهم. فقبول العمل الصالح ممن آمن منهم وليس من بقي على يهوديته أو صابئيته أو نصر انيته.

والذي يؤمن منهم يعني، يتبعون رسالة محمد: قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبِكُمُ اللهُ وَيَفْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٣١) قُلْ أَطِيعُواْ اللهَ وَالرَّسُولَ فإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنَّ اللهَّ لاَ يُحِبُّ الْكَافِرِينَ(٣٢) آل عمران

والآية موجهة لأهل الكتاب الذين منهم اليهود والنصارى، فمن لا يؤمن منهم برسالة محمد فهم كفار.

ومن لا يؤمن برسالة محمد، فهو كافر، ولو آمن بالله، وهؤلاء هم أهل الكتاب الذين منهم اليهود والنصارى: يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِم تَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِّ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ(٧٠) يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمُ تَلْبِسُونَ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ (٧١) وَقَالَت طَّائِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ



الْكِتَابِ آمِنُواْ بِالَّذِيَ أُنزِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَجْهَ النَّهَارِ وَاكْفُرُواْ آخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (٧٢) وَلاَ تُؤْمِنُواْ إِلاَّ لِمَن تَبَعَ دِينكُمْ قُلْ إِنَّ الْهُدَى هُدَى اللهَ أَن يُؤْتَى أَحَدٌ مَّثْلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ يُحَاجُّوكُمْ عِندَ رَبَّكُمْ قُلْ إِنَّ الْفَضْلَ بِيَدِ اللهَ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (٧٣) يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيم (٤٤) آل عمران

وآل عمران تؤكد مرات عدة على أنهم إن لم يؤمنوا بمحمد فهم كفار، ومن ذلك ما ورد على لسان الرسول محمد: قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَاللهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ(٩٨) آل عمران.

ومثله: قُلْ أَطِيعُواْ اللهَ وَالرَّسُولَ فإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْكَافِرِينَ (٣٢) آل عمران.

والخطاب موجه لأهل الكتاب، فمن لا يؤمن بالرسول ويطيعه فيها يتلو من قرآن فهو كافر. وتقول سورة النساء التي تخاطب أهل الكتاب أيضاً: مَّنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهِّ وَمَن تَوَلَّى فَهَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً (٨٠) النساء.

وتقول السورة مخاطبة أهل الكتاب: وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُلَاى وَيَشَّبَعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءتْ مَصِيراً(١١٥) النساء.

وتقول في نفس السياق: يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءكُمُ الرَّسُولُ بِالْحُقِّ مِن رَّبَّكُمْ فَآمِنُواْ خَيْراً لَّكُمْ وَإِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ لللَّ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِيهاً حَكِيباً(١٧٠) النساء.

فمن لا يؤمن بمحمد فهو كافر، ولو آمن بوجود الله وعمل صالحاً، لأن الدين واحد، ورسالة محمد هي النسخة المنقحة التي لا تشوبها شائبة، وما بقي من أديان ساوية سابقة غبرها فمجرد صور مشوهة لدين سابق.

والإسلام هو اسم دين الله، وكل رسل الله دعوا للإسلام.

لكن لا يوجد صورة حقيقية للإسلام إلا الإسلام الذي جاء به محمد، والذي هو ملة إبراهيم: قُلْ صَدَقَ اللهُ فَاتَبِعُواْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ الشُوْرِكِينَ(٩٥) آل عمران وديانة اليهود والنصارى لا تمت لملة إبراهيم بصلة: يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ ثُحَاجُّونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أَنزِلَتِ التَّورَاةُ وَالإنجِيلُ إِلاَّ مِن بَعْدِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ(٢٥) هَاأَنتُمْ هَؤُلاء حَاجَجُتُمْ فِيهَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ(٢٦) مَا كَانَ



إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيّاً وَلاَ نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُّسْلِماً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ(٦٧).

وتواصل الآيات لتؤكد أن دين الإسلام بصورته التي جاء بها محمد هي نسخة الدين الإبراهيمي الحقيقية المقبولة عندالله ليكون أتباعها مسلمين: إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَـذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَاللهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِينَ (٦٨) آل عمران

ولهذا تؤكد سورة آل عمران لأهل الكتاب في يثرب (اليهود والنصارى) أن من لا يؤمن بمحمد فهم كفار وملعونون وفي نار جهنم خالدون فيها: قُلْ آمَنًا بِالله وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُولِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِن رَبِّهِمْ لاَ نُفَرِّ فُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (١٤) وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلاَمِ وَيَا فَلَن يُقْبَلُ مِنْهُ وَهُو فِي الآخِرَةِ مِنَ الْجَاسِرِينَ (٥٥) كَيْفَ يَهْدِي اللهُ قَوْماً كَفَرُواْ بَعْدَ إِيهَا عِهْمَ وَشَهِدُواْ أَنَّ الرَّسُولَ حَقِّ وَجَاءهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّلِينَ (٨٦) أُولَئِكَ وَلشَهُدُواْ مَعْدَ إِيهَا الْمَعْفَى عَنْهُمُ الْمَعْفَى عَنْهُمُ الْمَعْفَى عَنْهُمُ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ الله وَاللَّائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ (٨٧) خَالِدِينَ فِيهَا لاَ يُخَفِّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمْ يُنظَرُونَ (٨٨) آل عمران

وبعد أن بين القرآن أن الدين المقبول عند الله هو الإسلام الذي جاء به محمد وهو وحده ما يستحق أن يسمى الإسلام. ومن لا يتبع هذا الإسلام فلن يقبل منه، والحنطاب موجه لليهود والنصارى: إِنَّ الدِّينَ عِندَ الله الإِسْلامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوْتُواْ الْكِتَابَ إِلاَّ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ الْعِلْمُ بَعْياً بَيْنَهُمْ وَمَن يَكُفُرُ بِآيَاتِ الله فَإِنَّ الله سَرِيعُ الْحِسَابِ(١٩) فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمُواْ وَمَن اللهَ عَلَيْكَ الْبَلاعُ وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وتكون الآية (٦٢) من سورة البقرة، والآية (٦٩) من سورة المائدة، كما هي الآية (١٧) من سورة الحج التي بين أيدينا والتي ذكرت بعض أصحاب الملل لتؤكد أن كل أهل الملل سيحاسبهم الله، ولم تأت الآية والآيتان الأخريان لتقول بأنهم مؤمنون أو كفار. بل تقول إنهم والمؤمنين سيحاسبون يوم القيامة.

ونعود لسورة الحج، التي تعود للدعوة العقلانية:

أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَّ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْفَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّمْسُ وَالْفَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَّ مُكِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ اللهُّ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمِ إِنَّ



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

الله يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ (١٨) هَذَانِ خَصْبَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ فَالَّذِينَ كَفَرُوا فَطَّعَتْ هُمُ ثِيَابٌ مَّن نَّارٍ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُؤُوسِهِمُ الْحَمِيمُ (١٩) يُصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالجُّلُو دُ (٢٠) وَلَهُم مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدِ (٢١) كُلَّمَا أَرَادُوا أَن يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمَّ أُعِيدُوا فِيهَا وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ (٢٢) إِنَّ اللهَّ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُوْلُوا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ (٣٣) وَهُدُوا إِلَى الطَّيِّبِ مِنَ الْقَوْلِ وَهُدُوا إِلَى صِمَ اطِ الْحَمِيدِ (٢٤).

الآية (١٨) قوله "يسجد له من في السهاوات والأرض" لا تعني الإيهان به سبحانه، لأن كثيراً من الناس لا يؤمنون. ولكنها تعني يخضعون لمشيئته، ولا يخرجون عن سيطرته.

وتعطي الآيات السابقة مقارنة بين الكافر والمؤمن بصورة حسية لتقول: بأنه ليس من عدل الله أن يغفر لمستحق النار أو يعذب مستحق الجنة.

ثم تخبرنا السورة عن آخر ما قامت به قريش للتضييق على المسلمين في مكة.

# منع المسلمين من دخول بيت الله الحرام

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهَّ وَالمُسْجِدِ الْحَرَامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاء الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ نُذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ (٢٥).

وهذه الواقعة حدثت بعد نزول سورة الرعد السابقة، لأنها لم تذكرها. وتمثل تطوراً آخر لتضييق قريش على المسلمين بعد تعذيب مستضعفيهم بالنار.

وكيف تتجرأ قريش على منع الناس من البيت الحرام الذي جعل للناس كافة منذ القدم، وليس ملكاً لقريش. وإن كان الله قد كلف إبراهيم وإسهاعيل – أجداد قريش – بخدمة الحجاج والقيام على البيت فهذا لا يعني أنه أعطاهم الحق ببسط سيطرتهم على مكة. لأن مكة لا يجب أن يحكمها بشر، ولا يجب أن تدخل تحت سيطرة أحد. هي بلد حرام وبيت لله آمن لمن فيه. ولكل الناس الحق بزيارته وتعبد الله فيه. وقريش احترمت هذا الميثاق، ولهذا كانت مكة بلا حاكم. ولم يكن أحد من قريش يزعم أنه حاكم لها. فهي الدولة (المدينة) الوحيدة في العالم في ذلك الوقت التي ليس لها حاكم.

ثم تتحدث السورة عن إبراهيم وكيف أعاد بناء البيت ودعا الناس للحج.



#### إبراهيم أعاد بناء البيت

وَإِذْ بَوَّ أَنَّا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَن لَّا تُشْرِكُ بِي شَيْئاً وَطَهِّرْ بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُودِ(٢٦).

بعد خروج إبراهيم من قريته ومعه لوط، ووصوله لمكة، كلفه الله بإعادة بناء البيت. وقد كان قد تهدم وبالكاد عثر إبراهيم على أساساته، وهو ما يفهم من قوله: "وإذ بوأنا لإبراهيم مكان البيت". فلم يكن ظاهراً للعيان شيء من بقاياه، وكان على إبراهيم أن يزيل التراب والحجارة التي طمرته، ثم يشرع في إعادة بنائه.

وبعد أن أتم بناء البيت (الكعبة) قام بتطهير المنطقة المحيطة بها وتهيئتها للطواف والصلاة.

# إبلاغ الناس أن البيت جاهز لاستقبالهم

وَأَذِّن فِي النَّاسِ بِالْحَبِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَجَّ عَمِيقِ(٢٧).

وإبراهيم لا يملك وسيلة لتوصيل هذا النبأ لسكان جزيرة العرب، إلا بالبقاء قريباً من طريق القوافل الدولية التي تمر شهال مكة وقريبة منها، والتي تربط أقصى جنوب غرب جزيرة العرب ببلاد الشام. وعندما تمر قافلة يخبر مرافقيها ما تم وأن البيت أصبح جاهزاً لاستقبالهم، وسيتكفل بطعامهم وشرابهم واستضافتهم في بيت الله كمكلف منه سبحانه.

وكان هذا قبل أن يرزق بطفله الأول «إسهاعيل» الذي سيكون معيناً لوالده عندما يصبح يافعاً، كما تخبرنا سور أخرى.

#### استضافة الحجاج والمعتمرين وشرح كيفية الحج والعمرة

لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللهَّ فِي أَيَّامٍ مَّعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّن بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ(٢٨) ثُمَّ لْيَقْضُوا تَفَنَّهُمْ وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ وَلْيَطَّوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ(٢٩).

الآيات أعلاه تبين ما على الزائر والحاج فعله، وهو ما كان إبراهيم يقوم بشرحه للناس القادمين لمكة، تلبية لدعوته.



# حصول القادم على منافع

فالزائر للبيت سيحصل على منافع: " لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ هُمُّهُ" متمثلة بها سيحصل عليهم من طعام وشراب يوفره لهم إبراهيم كرفادة وسقاية. كها يمكن أن يتقايض الزوار الحاجيات والمقتنيات والبضائع أثناء تواجدهم في مكة.

#### ذكر الله والتعبد له

«وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللهَّ فِي أَيَّامٍ مَّعْلُومَاتٍ»

بيت الله للعبادة وذكر الله، وعلى الناس القدوم لمكة لهذا الهدف، وليس لأي شيء آخر. فمكة هي المكان الوحيد في العالم التي قامت منذ القدم كبيت لله وعبادته.

# تقديم الأضاحي كحمد لله وشكره على بهيمة الأنعام

« علَى مَا رَزَقَهُم مِّن بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ»

فالأضحية تكون كشكر لله على ما رزق الناس من تذليل للأنعام وما تقدمه لهم من منافع كالألبان واللحوم والجلود التي تستخدم في عدة استخدامات. فعلى القادم للبيت أن يضحى ويأكل ويطعم الفقير والمحتاج.

#### قضاء التفث والوفاء بالنذر والطواف بالبيت

« ثُمَّ لْيَقْضُوا تَفَنَّهُمْ وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ وَلْيَطَّوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ»

والتفث لم يتعرف عليه اللغويون، لأن المفسرين لم يختلقوا له معاني كعادتهم عندما يمر بهم لفظ في القرآن لا يعرفون معناه، فبقى التفث دون تعريف.

والوفاء بالنذر ليس خاصاً بمكة، لكن هناك من ينذر أن يحج أو يعتمر لو تحقق له أمر أو أمنية. وهو المقصود بالنذُر التي تقضى بالحضور لمكة.

والطواف بالبيت جزء من أعمال الحج.

إذن كان إبراهيم يستقبل القادمين ويستضيفهم ويشرح لهم ما عليهم فعله.

ونستمر مع السورة التي تحولت لمخاطبة المسلمين:

ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ خُرُمَاتِ اللَّهَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ عِندَ رَبِّهِ وَأُحِلَّتْ لَكُمُ الْآنُعَامُ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ



#### تدبر القرأن | السور المكية | المرحلة السابعة: مرحلة التعذيب بالنار والهجرة

فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ (٣٠).

وتعظيم حرمات الله، الانتهاء عن كل ما حرمه الله (الكبائر). ومن ذلك الرجس وهو كل ما له علاقة بالوثنية، وقول الزور. وأحلت بهيمة الأنعام، فيها عدا الدم والميتة وما أهل لغير الله به، إضافة للخنزير.

حُنَفَاء للهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَن يُشْرِكْ بِاللهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّهَاء فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانِ سَجِيقِ (٣١).

ومن تعظيم حرمات الله اجتناب الشرك.

ذَلِكَ وَمَن بُعَظَّمْ شَعَاثِرَ اللهَّ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى الْقُلُوبِ(٣٢).

وتعظيم شعائر الله الالتزام بأوامره.

وتعود السورة لاستكمال الحديث عن بهيمة الأنعام:

لَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى ثُمَّ مَحِلُهَا إِلَى الْبَيْتِ الْعَتِيقِ(٣٣) وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكاً لِيَذْكُرُوا اسْمَ اللهَّ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِّن بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ فَإِلَّكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَلَهُ أَسْلِمُوا وَبَشِّرِ المُخْبِتِينَ(٣٤).

على المسلم إذا حج أن يقدم أضحية كشكر لله على بهيمة الأنعام. وتقديم الأضحية في الحج (منسك) فرضت على أمم سابقة.

# ومن الصفات التي يجب أن يتحلى بها المؤمنون في مكة

الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالصَّابِرِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَالْقِيمِي الصَّلَاةِ وَيَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنِفِقُونَ (٣٥).

- إحضار الله في النفس.
- الصبر على الأذى من قريش واضطرارهم للهجرة وترك بلدهم وأموالهم.
  - الإنفاق.

وَالْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُم مِّن شَعَائِرِ اللهَّ لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ فَاذْكُرُوا اسْمَ اللهَّ عَلَيْهَا صَوَافَّ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْقَانِعَ وَالْمُغَرَّ كَلَلِكَ سَخَّرْنَاهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٣٦) لَن يَنَالَ اللهَّ كُومُهَا وَلَا دِمَاوُهَا وَلَكِن يَنَالُهُ التَّقْوَى مِنكُمْ كَذَلِكَ سَخَّرَهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللهَّ عَلَى



مَا هَدَاكُمْ وَبَشِّرِ الْمُحْسِنِينَ(٣٧).

البدن تقول معاجم اللغة -اقتباسا لكلام المفسرين كالعادة- أنها أنثى الإبل والبقر التي تنحر خصيصاً في مكة. وبطبيعة الحال ليس هناك نعت خاص للنحر بمكة.

وقد تكون الآية هنا تتحدث عن حيوان الوعل فأنثاه هي التي تسمى البدن. وإن كان الأمر كذلك فالآية تقول بأن الوعول أكلها حلال. ويذكر اسم الله عند نحرها، ومتى ما وجبت لحومها (نضجت) فكلوا وأطعموا الفقير القانع الذي لا يسأل الناس ويلح، والمعتر السائل اللّم.

ويفهم من الآية أن ذبح البدن يكون لحاجة الأكل وليس لمتعة الصيد كما يحدث الآن لأنه يدخل في الإسراف ولأنه فساد في الأرض كونه يؤدي لانقراض الأنواع. وإن كان ما ذهبنا إليه صحيحاً هنا فالحديث عن البدن لا علاقة له بتقديم الهدي في الحج.

# حديثٌ عمن هاجر

إِنَّ اللهَّ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللهَّ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانِ كَفُورِ (٣٨) أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللهَّ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ (٣٩) الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقَّ إِلَّا أَن يَقُولُوا رَبُنَا اللهُ وَلَوْلا دَفْعُ اللهَّ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَمُّدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِيهَا اللهُ اللهَّ كَثِيرًا وَلَيَنصُرَنَّ اللهُّ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللهُ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ (٤٠) الَّذِينَ إِن مَّكَنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالمُعْرُوفِ وَنهَوْا عَنِ المُنكَرِ وَللهَّ عَاقِيَةُ الْأُمُورِ (٤١).

الحديث هنا موجه للمسلمين الذين استمرت أعدادهم تغادر مكة مهاجرين ليثرب. وليس في الآيات فرض للقتال (الجهاد في سبيل الله) لأن الآية (٣٩) تقول: « أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمُ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ». وليس في هذا فرض للقتال، بل هي تقرر أن الذين تقاتلهم قريش قد ظلموا، لكنها لا تأمرهم بالحرب.

والقتال المذكور في السورة هو ما يلقاه المسلمون من قريش في مكة، وليس الحرب. فقريش تضطهد المسلمين، وتعذبهم، وتضيق عليهم، وتمنعهم من دخول الحرم وتمنع الناس من خارج مكة الاتصال بهم أو بالرسول، هذا هو القتال الذي يتعرض له المسلمون، لأن السورة نزلت والرسول ما زال في مكة، ولأن القتال لم يفرض إلا في المدينة وبعد الهجرة



بفترة من الزمن وفي سورة البقرة: كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَهُو شَرِّ لَّكُمْ وَاللهُ يُعْلَمُ وَأَنتُمُ لاَ تَعْلَمُونَ (٢١٦). الآية (٤١) تقرر أن المسلم هو من إذا مكن من دولة فسيؤدي الصلاة لله، ويؤتي الزكاة التي ستكفل الحياة الكريمة لكل الناس، وسيأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ليس بالعصا والمسدس والمطاردة بالسيارات كها يفعل من سموا بهيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. فعند نزول السورة لم يكن للمسمين دولة بعد، ولم يكن هناك في مكة رجال يعسون الشوارع ويقتحمون البيوت. لكن المسلم يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر بالقدوة الحسنة والتعامل ويقتحمون البيوت. لكن المسلم يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر بالقدوة الحسنة والتعامل وقتم انتشار الرذيلة والفساد الأخلاقي والمالي والإداري.

# قريش تبعت سنة أمم سابقة

وَإِن يُكَذَّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ فَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَتَمُودُ (٤٢) وَقَوْمُ إِبْرَاهِيمَ وَقَوْمُ لُوطٍ (٤٣) وَأَصْحَابُ مَدْيَنَ وَكُذِّبَ مُوسَى فَأَمْلَيْتُ لِلْكَافِرِينَ ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ (٤٤) فَكَأَيَّن مَّن قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَاهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَبِثْرٍ مُّعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ (٤٥).

ورفض قريش وهذه الأمم للدعوة ليس لأنها دعوة باطلة ولكن التمسك بالموروث أعمى بصائرهم عن الحق.

#### دعوة عقلانية

أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ يَعْفِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ (٤٦) وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ اللهُّ وَعَدَهُ وَإِنَّ يَوْماً عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ ثَمَّا تَعُدُّونَ (٤٧) وَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَمْلَيْتُ لَمَا وَهِيَ ظَالَةٌ ثُمَّ أَخَذُهُمَ وَإِنَّ يَوْماً عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ ثَمَّا تَعُدُّونَ (٤٧) وَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَمْلَيْتُ لَمَا وَهِيَ ظَالَةٌ ثُمَّ أَخَذُهُمَا وَإِلَى الْمُصِيرُ (٤٨).

الآية (٤٦) تؤكد أن العقل يهدي للحق، وأن النقل للموروث يعمي القلوب ويعطل العقول عن سباع الحق ورؤيته.

# عود لدعوة كل الناس الذي بدأته آيات أول السورة

قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّهَا أَنَا لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ(٤٩) فَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ



وَرِزْقٌ كَرِيمٌ (٥٠) وَالَّذِينَ سَعَوْا فِي آيَاتِنَا مُعَاجِزِينَ أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الجُحِيمِ (٥١). و نته قف عند الآمات التالية:

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِيَّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمْنِيَّةِ فَيَسَخُ اللهُّ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّةِ فَيَسَخُ اللهُّ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فِتْنَةً لَلَّذِينَ فِي قَلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الظَّالِينَ لَفِي شِقَاقِ بَعِيدٍ (٥٣) وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا فِي قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللهَّ هَادِ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِرَاطٍ الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَتَّى مِن رَّبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللهَّ لَمَادِ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٤٥).

هذه الآيات كانت مناسبة لكي ينفث المفسرون سمهم ضد دين الله وصدق دعوة رسوله، حيث قالوا إن معناها أن كل رسول يلقي الشيطان (أي إبليس) على لسانه قراءة ما ليس من القرآن مما يرضاه المرسل إليهم وقد قرأ النبي صلى الله عليه وسلم في سورة النجم بمجلس من قريش بعد «أفرأيتم اللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى» (تلك الغرانيق العلا وإن شفاعتهن لترتجى) ففرحوا بذلك ثم أخبره جبريل بها ألقاه الشيطان على لسانه من ذلك فعزن فسلي بهذه الآية. وبطبيعة الحال نستطيع أن نكذب خزعبلات المفسرين هذه بالقول إن سورة النجم نزلت قبل سنوات من نزول هذه السورة. لأن النجم نزلت في المرحلة الرابعة وفي السنوات الأولى من الدعوة في مكة بينها نزلت هذه السورة في أواخر أيام محمد الرابعة وفي السنوات الأولى من الدعوة في مكة بينها نزلت من أن محمداً بقي يدعو في مكة ، بل هي آخر سورة مكية. ولو أخذنا بقول كتب التراث من أن محمداً بقي يدعو في يزيد. ويستحيل ألا ينفي القرآن ما قاله وتلاه محمد على قريش حسب زعم المفسرين، وهو: «تلك الغرانيق العلا وإن شفاعتهن لترتجى» لمدة تزيد عن عشر سنوات. فالله ترك العبارة تتلى طوال عشر سنين ولما تركت الغالبية العظمى عن أسلم من قريش مكة، وكان الرسول على أهبة الاستعداد للمغادرة تنزل عليه سورة تقول له إن ما قلته قبل عشر سنوات الرسول على أهبة الاستعداد للمغادرة تنزل عليه سورة تقول له إن ما قلته قبل عشر سنوات هو ما ألقي عليك الشيطان ونطق به لسانك.

هذه واحدة من القصص التي يختلقها المفسرون كسبب لنزول آية في القرآن. ولأنهم يعزلونها عها حولها من آيات وسياقها ولا يعرفون متى نزلت فإن قصصهم المختلقة تأتي سطحية وبصور مضحكة، لكنها تستغل بمن يبحث عن مهاجمة القرآن واتهام الرسول



بالكذب من المستشرقين وأذنابهم، ومع ذلك يتم ترسيخها ونتقبلها وندافع عنها.

وبقي أن نحاول التعرف على ما تتحدث عنه الآيات والتي تقول: وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَتِهِ فَيَنسَعُ اللهُّ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُّ آيَاتِهِ وَاللهُّ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٥٧) لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فِتْنَهُ لَلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الفَّالِينَ لَفِي شِقَاقِ بَعِيدٍ (٥٣) وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحُتُّ مِن رَّبُكَ فَيُومِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللهَّ هَمَادِ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ (٥٤).

الرسل والأنبياء بشر قبل البعثة وبعدها، وما يجري عليهم يجري على البشر غيرهم يجري عليهم. والفارق هو أن الرسل والأنبياء لديهم القدرة على جهاد النفس للبعد عن نواهي الدين، أكثر من غيرهم لأنهم يعرفون الدين أكثر من غيرهم.

والأماني داخل النفس تمر بخواطر الرسل والأنبياء كغيرهم.

والآيات تخبر الرسول أن كل الرسل والأنبياء لم يشذوا عن هذه الطبيعة البشرية، وكلما دخلت وساوس الشيطان في الأمنية يتم التخلص منها بعون الله، وليس بتدخل مباشر من الله. فالرسول والنبي هو الذي يستطيع نبذ وساوس الشيطان (النفس) التي قد تحيد عن الصواب بتوفيق من الله. ويكون الله جل وعلا هو من جنبه إياها بطريق غير مباشر.

والوساوس التي تشير لها الآيات هنا لها علاقة بآيات الله، أي تشريعاته التي ينص عليها دينه. والهواجس (الأماني) كثيرة ومتشعبة التي قد تمر بالرسول والنبي حول بعض التشريعات، كما تمر بنا. فمثلاً، قد يتساءل المرء: لماذا فرض الصوم؟ أو لماذا هناك حساب؟ ... الخ.

ويستطيع الرسول والنبي والمؤمن التقي أن يبعد هذه الهواجس ويستمر بالعمل بهذه التشريعات، بينها تكون هذه الهواجس درباً للشك المؤدي للكفر'.

ولا تقول الآيات أن هذه الهواجس تنتاب الرسول محمد فقط، كما لا تشير لحادثة محددة خاصة بالرسول.

# ستبقى قريش على كفرها

وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ حَتَّى تَأْتِيَهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَقِيمٍ (٥٥)

<sup>.</sup> 1 - الأيات تأتي بمعنى التشريعات، انظر في أول الكتاب موضوع: وقفة حول تسمية عبارات القرآن آيات/ فقرة: وتأتي بمعنى التشريعات والأحكام.



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

الْمُلْكُ يَوْمَئِذِ لللهِ يَخْكُمُ بَيْنَهُمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ(٥٦) وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بَآيَاتِنَا فَأُوْلَئِكَ هَمُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ(٥٧).

قريش ستبقى على كفرها وشكها بالبعث حتى يهلكوا أو تحل بهم كارثة. ويوم القيامة سيكون مصيرهم النار ومصير المؤمنين الجنة.

الآية (٥٥) الساعة تقوم بغتة بالنسبة لمن يموت.

الملك يوم القيامة لله وحده، هو وحده الملك الحاكم، وهذا دليل على أن الآية الرابعة في سورة الفاتحة هي «ملك يوم الدين» وليس كها تقرأ الآن «مالك يوم الدين». لأن الله مالك كل شيء. لكنه وحده الملك الذي يحكم بين الخلق يوم الحساب فهو ملك يوم الدين وليس مالك يوم الدين.

#### وعد للمهاجرين

وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللهَّ ثُمَّ قُتِلُوا أَوْ مَاتُوا لَيَرْزُقَنَّهُمُ اللهُّ رِزْقاً حَسَناً وَإِنَّ اللهَّ لَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ(٥٨) لَيُدْخِلَنَّهُم مُّدْخَلاً يَرْضَوْنَهُ وَإِنَّ اللهَّ لَعَلِيمٌ حَلِيمٌ(٥٩).

# عقاب المعتدي واجب

ذَلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ثُمَّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَنصُرَنَّهُ اللَّهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَعَفُو ۗ غَفُورٌ (٦٠).

فالمسلم الذي عاقب القرشي الذي اعتدى عليه بمثل ما اعتدى به وقام القرشي بالبغي على المسلم، أي بتكرار الاعتداء، ولم يتمكن المسلم من صد الظلم، فسينصره الله. ولو تسامح المؤمن فالله سبحانه عفو غفور.

#### عود للدعوة العقلانية

ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَّ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَأَنَّ اللهَّ سَمِيعٌ بَصِيرٌ (٦٦) ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَّ هُوَ الْخَيُّ وَأَنَّ اللهَّ هُوَ الْخَيْرُ (٦٢) أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَّ هُوَ الْخَيْرُ اللهَّ هُوَ الْخَيْرُ (٦٣) أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَّ لَطِيفٌ خَبِيرٌ (٣٣) لَهُ مَا فِي السَّهَاوَاتِ اللهَّ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا فَي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِنَّ اللهَّ هَوَ الْغَنِيُّ الْحَيْدُ (٦٤) أَلَمْ ثَرَ أَنَّ اللهَّ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ وَالْفُلْكَ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَالْفُلْكَ عَلَى الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ إِنَّ اللهَّ بِالنَّاسِ لَرَوُوفٌ عَلَى الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ إِنَّ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَوُوفٌ رَجِيمٌ (٦٥) وَهُوَ الَّذِي أَخْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِينُكُمْ ثُمَّ يُخِيكُمْ إِنَّ الْإِنسَانَ لَكَفُورٌ (٦٦).



ثم تتجه السورة لمخاطبة محمد وتحذره من القوم الكافرين: لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكَاً هُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنَازِعُنَكَ فِي الْأَمْرِ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ إِنَّكَ لَعَلَى هُدَى مُّسْتَقِيمٍ(٦٧) وَإِن جَادَلُوكَ فَقُلِ اللهُ أَعْلَمُ بِهَا تَعْمَلُونَ(٦٨) اللهُ يَحْكُمُ بَيْنكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيهَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ(٦٩).

المنسك هو الطريقة والمعتقد.

والآية (٦٧) تؤكد للرسول أنه على الحق. والآية (٦٨) تشير إلى استمرار قريش في جدال الرسول.

وتعود السورة للدعوة العقلانية: أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَّ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهَّ يَسِيرٌ (٧٠) وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهَّ مَا لَمْ يُنزَّلْ بِهِ سُلْطَاناً وَمَا لَيْسَ لَهُم بِهِ عِلْمٌ وَمَا لِلظَّالِينَ مِن نَصِيرٍ (٧١) وَإِذَا تُنلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتٍ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِ الَّذِينَ كَفَرُوا عِلْمٌ وَمَا لِلظَّالِينَ مِن نَصِيرٍ (٧١) وَإِذَا تُنلَى عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا قُلْ أَفَانَبُنُكُم بِشَرَّ مِّن ذَلِكُمُ النَّارُ وَعَدَهَا اللهَّ النَّيْنَ كَفَرُوا وَبِشْسَ المُصِيرُ (٧٢) يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَعِعُوا لَهُ إِنَّ اللَّذِينَ تَدْعُونَ مِن اللّهِ لَيْنَ تَذْعُونَ مِن دُونِ اللهَّ لَوْ يَعْلَمُ اللَّهُ مَعْفَ مَلُولِ اللهَّ لَقُويِ عَزِيزٌ (٤٤).

الآية (٧٠) كل شيء في الكون يسجل بدقة متناهية.

الآية (٧٢) تؤكد أن المؤمنين في مكة كانوا يساعدون الرسول في الدعوة، وذلك بتلاوة القرآن على الناس تماماً كما يفعل عليه الصلاة والسلام، وهو دليل على أن الدعوة لا تكون بالمواعظ والأحاديث والقصص ولكن بالقرآن وحده.

ونفس الآية تشير إلى الغيظ الذي يشعر به رجال قريش عند سماع القرآن يتلى عليهم من المؤمنين.

الآية (٧٤) تقول لو أن الناس (قريش) قدروا الله حق قدره لما أنكروا البعث لأنهم بذلك يقولون إن الله أعجز من أن يبعث من يموت. ولو قدروا الله حق قدره لعرفوا أن ذلك على الله هين.

الآية (٧٥) تقول إن هناك رسلاً من الملائكة تنقل الوحي للرسل من البشر: الله يُصْطَفِي مِنَ الْمَلَائِكَةِ رُسُلاً وَمِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَّ سَمِيعٌ بَصِيرٌ(٧٥) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَإِلَى اللهَّ تُرْجَعُ الأَمُورُ(٧٦)



ثم تختم السورة بالتوجه للمؤمنين: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ وَالْعَبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ وَالْجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللهِّ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مُلَّةً أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَنَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآثُوا الزَّكَاةَ وَاعْتَصِمُوا الرَّسُولُ اللَّهُ هُو مَوْلَاكُمْ فَنِعْمَ الْمُؤلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ (٧٧).

جاهدوا في الله تعني التمسك بالدين والهجرة، كما تقول سورة العنكبوت السابقة: وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللهَّ لَمَعَ المُحْسِنِينَ (٦٩). وليست القتال الذي يسميه القرآن الجهاد في سبيل الله: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْبِي اللهُ بِقَوْم يُجِبُّهُمْ وَيُجِهُرُ وَنَ فَي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةً لآيمِ وَيُجِبُّونَهُ أَذِلَةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةً لآيمِ وَلِيكَ فَضُلُ الله وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةً لآيمِ وَلِكَ فَضْلُ الله وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةً لآيمِ وَلاَ يَضَافُونَ لَوْمَةً لآيمِهِ وَلِكَ فَضْلُ الله وَلاَ يَعَافُونَ لَوْمَةً لاَيمِ وَاللهَ وَلاَ يَعَافُونَ لَوْمَةً لاَيمِ وَلاَ يَعَافُونَ لَوْمَةً لاَيمِ وَلاَ يَعْافُونَ لَوْمَةً لاَيمِ وَلاَ يَعَافُونَ لَوْمَةً لاَيمُ وَلِيمُ وَلِي اللهُ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ مُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيمٌ (٥٤) المائدة.

الآية (٧٨) تؤكد أن قريشاً من نسل إبراهيم، فهم أولاد إسباعيل. وتؤكد أن الإسلام ملة (سنة وطريقة إبراهيم) بمعنى أن عبادات إبراهيم هي نفسها مطلوبة في الإسلام.

ومن يؤمن بالموروث يسمون الأحاديث بسنة رسول الله، وليس في الدين سنة للرسول. لأن طريقة الرسول في الصلاة أو الصوم أو الحج مثلاً لم يخترعها الرسول بل أداها تطبيقاً لأمر الله ونحن نؤديها كما أداها اتباعاً لأمر الله وليس تقليداً لأفعال الرسول، ولكننا نشترك مع الرسول في تطبيق دين الله على ملة إبراهيم.

الآية تفرض قانوناً إسلامياً يوجب احترام المسلم وشخصه وكرامته وعدم النيل من عزته. وبهذا نكون قد انتهينا من سور الدعوة في مكة وعددها (٨٩) سورة، ولو افترضنا أن الرسول بقي في مكة كها تقول كتب السير (١٣) عاماً، فيكون معدل الفترة بين نزول سورة وأخرى هو (٥٢) يوماً. وفي نظري هي فترة طويلة جدا. ولعل تقديراتنا أقرب للصحة، والتي كانت ما يلي:

المرحلة الأولى وهي فترة بدء البعثة، ونزل فيها سبع سور قصار، وقد قدرنا فترة أسبوع إلى عشرة أيام بين نزول سورة وأخرى، أي أنها مرحلة استمرت حوالي شهرين.

المرحة الثانية وهي مرحلة إعداد وتأهيل الرسول، وتمثلها سورة المزمل وقد قدرنا بقاء الرسول في غار حراء يهارس برنامجه لبضعة أشهر، ولو قدرنا أنها قرابة تسعة أشهر، فيكون



قد مضى على رسول الله حوالي (١١) شهراً بين بدء البعثة وبين نزول سورة المدثر التي تمثل المرحلة الثالثة وبدء الدعوة.

وبعد حوالي شهر من نزول سورة المدثر بدأت المرحلة الرابعة والتي نزل فيها (٣٧) سورة، ثم المرحلة الخامسة ونزل فيها (٤) سور، ثم المرحلة السادسة ونزل فيها (٤) سور، ثم المرحلة السابعة والأخيرة في مكة ونزل فيها (٨) سور. ولو قدرنا أن هناك فترة شهر بين نزول سورة وأخرى في كل هذه المراحل فقد استغرقت الدعوة للمراحل الرابعة إلى السابعة حوالي (٨٠) شهراً نزل خلالها (٨٠) سورة. أي حوالي سبع سنوات، ولو أضفنا لها السنة التي بين بدء البعثة وبداية المرحلة الرابعة فيكون الرسول قد قضى ثماني سنوات في مكة من بداية بعثته وحتى الهجرة، وليس كها تقول كتب التراث من أنه بقي في مكة (١٣) عاماً.

وبطبيعة الحال السور لا تنزل بمعدل ثابت من الأيام. ولكنها تنزل حسب تغير وتجدد الأحداث. فكل سورة - كما سبق وذكر - تنزل لتتفاعل مع ما يجري. وكلما تسارع تتابع الأحداث كلما توالى نزول السور. وكلما هدأت الأحداث كلما تباعدت الفترة بين نزول سورة والتي تليها.

وتكون الدعوة الإسلامية في مكة مرت بمراحل مختلفة، بعضها مثل منعطفاً هاماً وأساسياً في مسيرة الإسلام، ومن ذلك:

بدء الدعوة وتعريف الناس أن هناك بعثاً وحساباً (المرحلة الأولى).

وقد مثلت ميلاد أعظم دين لله عرفته البشرية. بزغ نجمه من بيت الله الوحيد على الأرض، ورسوله محمد ينتسب إلى العائلة الرسولية التي بدأت بآدم، وهو خاتم رسلها، والوحيد من بين رسل الله جمعاً، يرسل للناس كافة في كل العصور.

بدء الإنذار واستمرار الدعوة (المرحلة الرابعة).

هذه المرحلة تعتبر البدء الفعلي لدعوة الإسلام، لأن ما سبقها من مراحل كانت تعريفية وتأهيلية.

تغير خطاب الدعوة وميلاد الإسلام من جديد.

تغير خطاب القرآن من قريش إلى كل الناس وبني إسرائيل ومستضعفي قريش بدءً من المرحلة الخامسة. وهذا التغير يعتبر ميلاداً جديداً وجدياً للدعوة. ولو بقي الخطاب موجهاً



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

لقريش فسيموت محمد وعدد المسلمين لم يزد وقريش لن تؤمن، وتشريعات القرآن لن تفرض (كون التشريعات تفرض بعد تكون جالية مسلمة) ولو مات محمد وهو في طور الدعوة لدخول الإسلام فسيخلف دعوة لوحدانية الله والصلاة في أوقات غير محددة وأمر بالإنفاق ونهي عن الغش التجاري فقط. وهذا ليس ديناً كاملاً ولكنه دعوة توحيدية سرعان ما تتغير وتتبدل وتموت، وقد تقضى قريش على من يؤمن بها.

وهذا التغير في الخطاب كان السبب في دخول بعض بني إسرائيل يترب للإسلام، وأولئك النفر يعود لهم الفضل (بعد الله) في نشر الإسلام في يثرب، وفي التمهيد للهجرة.

#### • الهجرة

والتي مثلت ميلاد دولة الإسلام، وأعلنت انتشاره وظهوره على خارطة العالم، واكتهال تشريعاته. ولو لم يكتب للمسلمين الهجرة فإن بقاءهم كأشخاص سيكون ضرباً من المستحيل، ولن يبقى من الدين بعدهم إلا ذكره.

وفي المدينة سيكون هناك محطات أخرى سنأتي على ذكرها في ختام حديثنا عن الفترة المدنية بعون الله.



# تدبرالسور المدنية





# تدبرالسورالمدنية

ما قرأناه في عدد من السور المكية يخبرنا أن أول المؤمنين من يثرب هم من بني إسرائيل. وقد بدأوا برجل واحد كها تشير سورة الأحقاف: قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِندِ اللهَّ وَكَفَرْتُم بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِثْلِهِ فَآمَنَ وَاسْتَكْبَرْتُمْ إِنَّ اللهَّ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (٤٣).

والأحقاف نزلت بعد تحول الخطاب في القرآن لدعوة بني إسرائيل ببضعة أشهر، وهي فترة سمحت بانتشار الأخبار عن رجل في مكة اسمه محمد يتحدث عن بني إسرائيل ويقول بأنه رسول من الله. فقدم أحد بني إسرائيل من يثرب واستمع للرسول وآمن به. ثم عاد ليثرب وتحدث عما سمع وعن إيمانه بالدين الجديد. فآمن نفر من أهل الكتاب نتيجة لذلك، أشارت لهم سورة هود آخر سور المرحلة السادسة للدعوة في مكة: أفَمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِّن رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنَهُ وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إَمَاماً وَرَحْمَةً أُوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَن يَكُفُرُ بِهِ مِن الأَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ فَلا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنهُ إِنَّهُ الحُقُّ مِن رَبِّكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُؤْمِنُونَ (١٧).

ثم جاءت سورة الأنعام من سور المرحلة الأخيرة للدعوة في مكة لتؤكد إيهان عدد من أهل الكتاب: قُلْ أَيُّ شَيْء أَكْبَرُ شَهَادةً قُلِ اللهَّ شَهِيدٌ بِيْنِي وَبَيْنكُمْ وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا الْقُرْآنُ لأُنذِرَكُم بِهِ وَمَن بَلَغَ أَثِنكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَ مَعَ اللهَ آلِيَةً أُخْرَى قُل لاَّ أَشْهَدُ قُلْ إِنَّيَا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِنَّنِي بِهِ وَمَن بَلَغَ أَثِنكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَن اللهِ آلَيْن مَعَ اللهَ آلِيَة أُخْرَى قُل لاَّ أَشْهَدُ قُلْ إِنَّيا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِنَّنِي بَرِيءٌ مُا تَشْرِكُونَ (١٩) الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءهُمُ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفَسَهُمْ فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ (١٩).



وهو ما تؤكده نفس السورة مرة أخرى: أَفَغَيْرَ اللهَ أَبْتَغِي حَكَمَاً وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِتَابَ مُفَصَّلاً وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنْزَّلٌ مِّن رَّبِّكَ بِالحُقِّ فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ(١١٤).

وأصبح لأهل الكتاب في يثرب حضور لافت في مكة، بعضهم آمن وبعضهم كان يدخل مع الرسول والمسلمين في جدال لدحض الحق: وَلَا نُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَخْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا آمَنًا بِالَّذِي أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَمْنَا وَإِلَمْكُمْ وَاحِدٌ وَتَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (٤٦) العنكبوت.

ولا ذكر للأوس والخزرج في السور المكية على الإطلاق. لكن بها أنهم يمثلون المستضعفين في ثرب، فقد تقبل غالبيتهم دعوة الإسلام، بعكس غالبية أهل الكتاب هناك الذين رفضوا الدعوة. ومن السهل استنتاج أن الجالية المسلمة في يثرب التي تتكون من قلة من بني إسرائيل وأهل الكتاب، وغالبية من الأوس والخزرج هم من قام بدعوة إخوانهم من مسلمي مكة للهجرة إليهم. وهذا يعني أن أهل يثرب بزعامة من آمن من بني إسرائيل هم من اختار مكان إقامة المهاجرين. وهم من قام ببناء مسجد رسول الله قبل وصوله إلى يثرب، بخلاف ما تقول كتب التراث أنه عليه الصلاة والسلام هو من اختار مسجده بنفسه، بل بواسطة ناقته التي أطلق لها العنان حتى بركت فقام ببناء مسجده وأقام هناك. لأن الرسول عندما هاجر كانت يثرب مملوكة لأهلها من بني إسرائيل والأوس والخزرج، والأعراف القبلية السائدة، لا تسمح لأحد أن ينزل في أي مكان من منطقتهم ويختار مكان إقامته كيفها يشاء. وقد فطن بعض كتبة التراث لهذه الحقيقة، فقال البعض منهم إن الرسول قد اشترى الأرض التي بني فيها المسجد من أيتام، وقام بنبش قبور كانت فيها وقطع نخيلها وهدم خرائبها. وروى آخرون أن الأرض كانت لبعض بنى النجار الذين وهبوها للرسول دون مقابل مادي وكانت معاطن للإبل. وهذه الروايات لا يمكن قبولها على أرض الواقع، ليس لأنها تسيء للرسول فقط، ولكن لأنه حسب الأعراف السائدة لا يمكن لأحد أن يقدم ويقيم في أرض قبائل أخرى ما لم يجيروه هم، حتى لو افترضنا أنه اشترى أرضاً بينهم أو وهبت له. ولو قال قائل بأن الرسول له وضع خاص وسيرحب به بخلاف التقاليد، فهذا الكلام غير صحيح. لأن غالبية أهل يثرب وكبراءها لم يؤمنوا به حين هاجر، ولن يعاملوه إلا كما يعامل أي مستجير. لذا فالغالب أن مسجد رسول الله وسكنه (حجرته)، تم اختيار



#### تدبر القرآن | السور المدنية

مكانها وبناؤها قبل وصوله من مكة. وما يدل على ذلك هو أن اختيار الموقع جاء في الأرض الخالية التي تقع إلى الغرب من مساكن بني النجار، وإلى الشرق من وادي بطحان وجبل سلع، وشيال مساكن فخذ آخر من الخزرج هم بنو ساعدة، وبعيداً عن مزارع ومساكن بني إسرائيل واليهود والنصاري الذين لم يؤمن غالبيتهم بالإسلام ولم يرحبوا برسوله.

ولابد أن نذكر القراء أن يثرب عندما هاجر إليها الرسول عليه الصلاة والسلام كان يقطنها بنو إسرائيل ممن هجروا بملكة داوود، وهناك يهود ممن هجروا مملكة داوود، وهم أتباع مذهب ظهر بعد عصر موسى من أجناس مختلفة. وهناك نصارى من أتباع عيسى وممن غالوا فيه. إضافة للأوس والخزرج وغيرهم.

وقد تم تقسيم فترة الدعوة في المدينة إلى ثهاني مراحل، لكل مرحلة سورها التي لها ملامح وأحداث خاصة، وبعض المراحل يمكن تقسيمها لفترات أصغر كها سنري.

وفيها يلي جدولاً لمراحل الدعوة في المدينة يبين سور كل مرحلة:

| السور                                              | اسم المرحلة                          |                                     |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------------|
| الممتحنة، الحجرات، المجادلة، الجمعة                | المرحلة الأولى: التوطن والاستقرار    |                                     |
| البقرة، النساء، المائدة، آخر آية في<br>سورة المزمل | فترة التشريع                         | المرحلة الثانية:                    |
| الماعون، محمد، الصف                                | فترة الاستعداد للقتال                | ما قبل بدر                          |
| الأنفال                                            | فترة ما بعد بدر                      | المرحلة الثالثة:<br>ما بين بدر وأحد |
| الحديد، التغابن، الطلاق                            | فترة الاستعداد لأحد                  |                                     |
| آل عمران، التحريم، البينة                          | المرحلة الرابعة: ما بعد معركة أحد    |                                     |
| الأحزاب، النور، المنافقون                          | المرحلة الخامسة: ما بعد حملة الأحزاب |                                     |
| الفتح                                              | فترة فتح مكة                         | المرحلة السادسة:<br>ما بعد الفتح    |
| الروم                                              | بدء حرب الروم                        |                                     |
| براءة، الحشر                                       | المرحلة السابعة: قلاقل ما بعد الفتح  |                                     |
| النصر                                              | المرحلة الثامنة : الوفود             |                                     |



# المرحلة الأولى: التوطن والاستقرار

يهي مرحلة تمثل الأيام الأولى بعد هجرة الرسول للمدينة، وتسبق الاستعداد لحرب ريش، والاحتكاك ببني إسرائيل. وعدد سورها أربع سور، هي: الممتحنة، الحجرات، لمجادلة، والجمعة. وهي سور ذات خطاب تفاعلي، أي أنها تخلو من الخطاب الدعوي أو لتشريعي ولكنها نزلت للتفاعل مع الأحداث التي جرت في هذه الفترة وتعكس الأوضاع لتي سادت في الأيام الأولى لوصول الرسول إلى يثرب. فهي سور تقتصر على تناول ما يحدث على الأرض وتعطي توصيات وتوجيهات مناسبة للتعامل معها.

# وائل مرحلة الاستقرار والتوطن

- سورة الممتحنة أول سورة مدنية تلت وصول رسول الله يثرب.
- الممتحنة أول سورة تخلو من أي خطاب دعوي، بعد أن جرت العادة في السور المكية ومنذ بدء الدعوة في سورة المدثر على أن تحتوي على خطاب دعوي.
- أول موضوع تحدث عنه القرآن بعد الهجرة هو تحذير مسلمة قريش من استمرارهم
   بموالاة أقاربهم المشركين في مكة: الممتحنة: (١-٩).
  - أول سورة تخاطب بني إسرائيل يثرب بعد الهجرة هي سورة الجمعة: (١-٨).
- ربها أن المواضيع التي تتطرق لها السور الأربع تدخل ضمن الأحداث، فسنختصر الحديث عنها في هذا القسم (تدبر القرآن) على أن يكون الحديث عنها مفصلاً في قسم: أحداث من عصر الرسول.



#### (۹۰)المتحنة

أول سورة مدنية من حيث النزول، ولعلها المرة الأولى التي تخلو فيها سورة من الخطاب الدعوي، الذي يقل كثيراً في السور المدنية، لأنه لم يعد له حاجة بعد تكون مجتمع مسلم. وتتحدث السورة عن ثلاثة مواضيع:

- تحذير «مسلمة قريش» من استمرار موالاتهم للمشركين برغم هجرتهم (الآيات: ١-٩٠).
  - وصول عدد من نساء مكة مهاجرات (الآيات:١٠-١١).
    - ومبايعة أولئك النسوة للدخول في الإسلام (الآية:١٢).

# تحذير مسلمة قريش من الاستمرار في موالاة مشركي قريش

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاء تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِالْمُوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِهَا جَاءكُم مِّنَ الحُقِّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُوا بِاللهَّ رَبَّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَاداً فِي سَبِيلِي وَالْبَتِغَاء مَرْضَاتِي تُسِرُّونَ إِلَيْهِم بِالْمُودَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِهَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنتُمْ وَمَن يَفْعَلْهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاء السَّبِيل(١).

كيف تلقون بالمودة للمشركين الذي أخرجوا الرسول وأخرجوكم من مكة، إن كنتم خرجتم لوجه الله وليس لمآرب أخرى؟ وقد كان مسلمة قريش يسرون بالمودة لمشركي قريش ويحاولون إخفاءها عن الرسول والمسلمين لأنهم يعلمون أنها خطأ، وقد سبق وحذرهم القرآن منها عدة مرات في سور مكية قبل الهجرة.

وكبراء قريش لو تمكنوا من المسلمين لأعادوهم للكفر إن استطاعوا ولآذوهم لو ظفروا بهم: إِن يَثْقَفُوكُمْ يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاء وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَأَلْسِنَتَهُم بِالسُّوءِ وَوَدُّوا لَوْ تَكُفُرُ ونَ(٢).

وحجة «مسلمة قريش» في موالاتهم كفار قريش، أنه تربطهم بهم صلات قربي ونسب: لَن تَنفَعَكُمْ أَرْحَامُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٣).

وكان يجب على «مسلمة قريش» إن كانوا مسلمين أن يتأسوا بإبراهيم ومن آمن معه الذين تبرءوا من قومهم وأقاربهم لأنهم استمروا على الكفر وأعلنوا حربهم على دين الله، ومن



#### تدبر القرأن | السور المدنية | المرحلة الأولى: التوطن والاستقرار

آمن: قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَاء مِنكُمْ وَبَمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهَّ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاء أَبَداً حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللهَّ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللهَّ مِن شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللهَّ مِن شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ وَعَلَيْكَ مَنْ اللهَ عَلَيْكَ أَنْ اللهَ عَلَيْكَ أَنْ اللهَ عَلَيْكَ أَنْ اللهَ عَلَيْكَ أَنْ اللّهُ وَمَا أَسْوَةً خَسَنَةٌ لِللّهِ مَا لَا يَجْعَلْنَا فِئْنَةً لِلّهَ اللّهَ وَاللّهُ وَالْمَوْمَ الْآخِرَ وَمَن يَتُولُوا اللهَ هُو اللهِ قَالْيُومَ الْآخِرَ وَمَن يَتُولُوا اللهَ هُو اللهِ قَالْيُومَ الْآخِرَ وَمَن يَتُولُوا اللهِ هُو اللهِ قَالَيْوْمَ الْآخِرَ وَمَن يَتُولُولُ اللهَ هُو اللّهَ هُو اللّهَ هُو اللّهَ هُو الْمُؤْمَ الْمُؤْمِ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ وَالْيُومَ اللّهَ مُولَا فَإِلَا لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ هُو اللّهَ هُو الْهَوْمُ الْمُؤْمُ اللّهَا لَهُ اللّهُ اللّهُ هُو اللّهَ هُو اللّهَ هُو اللّهَ هُو اللّهَ هُو اللّهَ هُو اللّهَ هُو الْهُولُولُ فَاللّهُ اللّهَ هُو اللّهَ هُو اللّهَ هُو اللّهُ اللّهَ هُو اللّهَ هُولَا اللّهَ هُو اللّهَ هُولَاللّهُ اللّهَ هُو اللّهَ هُو اللّهَ اللّهَ هُولَا اللّهَ هُولَا اللّهَ هُولَالِكُ اللّهَ هُولَاللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ

ولو أن كفار قريش لم يحاربوا دين الله والمؤمنين، وقبلوا التعايش معهم بسلام، ولكل فريق دينه، فلن ينهاهم الله عن مودتهم والتقرب إليهم: عَسَى الله أَن يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُم مِّنْهُم مَّوَدَةً وَالله قَدِيرٌ وَالله عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٧) لَا يَنْهَاكُمُ الله عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ الله يَجْرِبُ المُقْسِطِينَ (٨) إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ الله عَنِ اللَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوهُمْ وَمَن يَتَوَهَمُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالُونَ (٩).

لأن النهي عن موالاة الكفار المحاربين للإسلام وأهله الذين لا يقبلون التعايش السلمي معهم: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَوَلَّوا قَوْماً غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَئِسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَمَا يَئِسَ الْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ الْقُبُورِ(١٣).

# وصول نساء مهاجرات من مكة إلى يثرب

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ المُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللهُ أَعْلَمُ بِإِيَانِينَ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تُرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلِّ هُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ هَنَّ وَآتُوهُم مَّا أَنفَقُوا وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكَوَافِرِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (١٠) وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (١٠) بعد أيام من وصول الرسول ليثرب وصلت مجموعة من نساء قريش إلى يثرب مهاجرات. ومن الطبيعي أن يتردد بعض المسلمين في الترحيب بهن فقد يكن عيون لقريش تظاهرن بالإسلام للتجسس على أحوال المسلمين. والسورة تقول للمسلمين بأن يمتحنوهن فإن كن مسلمات بالفعل أو يرغبن في الإسلام فلا يجوز إعادتهن لقريش. وتفسخ عقود نكاحهن من أزواجهن، ويتحمل المسلمون إعادة صداقهن لأزواجهن. كها أن الآيات تأمر نكاحهن من أزواجهن، ويتحمل المسلمون إعادة صداقهن لأزواجهن. كها أن الآيات تأمر



كل مسلم أن يطلق زوجته الكافرة وأن يطلب إعادة مهره الذي سبق وأن دفعه.

ومن لا يعاد له صداقه فعلى المسلمين أن يعوضوه بقيمة مماثلة: وَإِن فَاتَكُمْ شَيْءٌ مِّنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الْكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَاثُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُم مِّثْلَ مَا أَنفَقُوا وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ(١١).

وهذا المنع للزواج بمشركي قريش كأنه بسبب حربهم للمسلمين وليس لأنهم كفار.

#### بيعة الدخول في الإسلام للمهاجرات

وميثاق الإسلام يدخل فيه الالتزام بكل أمر إلهي، والانتهاء عن كل نهي إلهي، ولو لم يذكر هنا.

#### (٩١) الحجرات

ثاني سورة مدنية وتتحدث عن موضوعين (حدثين):

- قصر فات فجة من وفود الأعراب في الآيات: (١-٥، ١٤-١٨).
  - واقتتال بين مسلمة قريش والمستضعفين في الآيات: (٦−١٣).

# تقاطر الأعراب للمدينة لرؤية الرسول وتصرفاتهم الفجة

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللهَّ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللهَّ إِنَّ اللهَّ سَمِيعٌ عَلِيمٌ(١) يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَخْبَطَ أَعْبَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ (٢) إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصْوَاتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللهِّ



#### تدبر القرآن ] السور المدنية | المرحلة الأولى: التوطن والاستقرار

أُوْلَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَى لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ(٣) إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاء الْحُجُرَاتِ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ(٤) وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتَّى تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْراً هَّهُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٥).

مجموعات من الأعراب حول يثرب ما إن تسامعوا بوصول الرسول للمدينة حتى تقاطروا اليها لتقديم الولاء طمعاً في الأعطيات، وهي عادة ما زالت حية عند بعض رجال البادية. وقد بدرت منهم تصرفات رعناء بعيدة عن التهذيب، فجاءت الآيات تنكر عليهم تصرفاتهم.

#### اقتتال بين مسلمة قريش والمستضعفين

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَيَمْ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةِ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ(٦) وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللهَّ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِّنَ الْأَمْرِ لَعَيْتُمْ وَلَكِنَّ اللهَّ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولَئِكَ هُمُ اللَّهُ مَرَّ اللهَ وَنَاكَ هُمُ الرَّفِدُونَ(٧) فَضْلاً مِّنَ اللهَّ وَيَعْمَةً وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٨).

فاسق نقل وشاية تسببت في مشاحنات وتصادم واقتتال بين طائفتين من المسلمين.

واستمرت الآيات لتبين كيف يتم حسم الخلاف: وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمُا فَإِن بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهَّ فَإِن فَاءتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَفْسِطُوا إِنَّ اللهَّ يُحِبُّ الْمُفْسِطِينَ(٩) إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهَّ لَعَلَّكُمْ تُرْحُمُونَ (١٠).

حتى الآن الآيات تقول بأن هناك فريقين من المسلمين حدث بينهما شحناء.

وتستمر الآيات: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَشْخَرْ قَومٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْراً مِّنْهُمْ وَلَا نِسَاء مِّن نِّسَاء عَسَى أَن يَكُنَّ خَيْراً مِّنْهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ بِغْسَ الإسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيهَانِ وَمَن لَمْ يَتُبْ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالُمُونَ (١١) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنَّ إِنْ بَعْضَ الظَّنَّ إِنْ مُؤَمِّ وَلَا تَجَسَّمُوا وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضاً أَيُجِبُ الْجَنَيْوا كَثِيراً مِّنَ الظَّنَّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنَّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنَّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنَّ إِنَّ بَعْضَا الظَّنَ إِنَّ بَعْضَ الظَّنَّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنَّ إِنَّ بَعْضَا اللَّاسُ اللَّاسُ اللَّاسُ عَلَيْكُمْ مُّن ذَكَر وَأُنفَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَاكُمْ إِلَّا اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ (١٣)).



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

والآيات تقول بأن أحد الفريقين كان يسخر من أفراد الفريق الآخر وينعته بنعوت مذلة بسبب نسبه، كما ينعت بعض البادية صاحب البشرة السوداء بالعبد. وتقول الآية (١٣) إن كان لأحد الفريقين قبيلة ينتسب لها ويفاخر بها على الفريق الآخر فالنسب ليس مفخرة، ولكن المفخرة هي التقوى. وقد اشتركت النساء في الصدام ولم تقتصر المشاحنات على الرجال.

وهذه الآيات تؤكد أن الفريقين هما: مسلمة قريش، والمستضعفون من موالي وعبيد قريش السابقين الذين أسلموا وهاجروا. وهو امتداد لمشاحنات بين الفريقين بدأت وتكررت في مكة وذكرتها سور مكية. ولا عبرة بها ذكر في كتب السير والتاريخ التي كتبت بإشراف قريش والتي تقول إن يهودياً قد ذكر واقعة حدثت بين الأوس والخزرج قبل الإسلام، فبدأ كل فريق يعيب على الفريق الآخر، وتطور الوضع للاشتباك ودُقت طبول الحرب بينهها. إذ لو كان الشجار بين الأوس والخزرج، فلن يكون السبب هو تفاخر فريق على آخر بالنسب، لأنهم ينتمون لقبيلة واحدة هي الأزد.

## عود للحديث عن الأعراب

تكمل السورة الحديث الذي تحدثت عنه في بدايتها عن وفود الأعراب وبعض تصرفاتهم الرعناء:

قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنَا قُل لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُوا اللهَّ وَرَسُولُهُ لَا يَلِنْكُم مِّنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئاً إِنَّ اللهَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٤) إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ اللهَّ غَفُورٌ وَحِيمٌ (١٤) إِنَّهَا الْمُؤْمِنُونَ اللهَّ أَوْلَئِكَ هُمُ اللَّذِينَ آمَنُوا بِاللهَّ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهَّ أُولَئِكَ هُمُ الطَّادِقُونَ (١٥) قُلْ أَتُعلَّمُونَ اللهَّ بِدِينِكُمْ وَاللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ (١٦) يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لَا تَمُنُوا عَلَيَّ إِسْلَامَكُم بَلِ اللهَّ يَمُن عَلَيْكُمْ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لَا تَمُنُوا عَلَيْ إِسْلَامَكُم بَلِ اللهَ يَمُن عَلَيْكُمْ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لَا تَمُنُوا عَلَيْ إِسْلَامَكُم بَلِ اللهَ يَمُن عَلَيْكُمْ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لَا تَمُنُوا عَلَيْ إِسْلَامَكُم بَلِ اللهَ يَمُن عَلَيْكُمْ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لاَ عَمُول عَلَيْ اللهَ يَعْمَلُونَ (١٨) إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاللهُ بَصِيرٌ أَنْ أَسْلَمُوا فَلُول اللهَ يَعْلَمُ عَلْمُ عَلْمَ عَلْ أَعْلِكُمُ اللهَ يَعْلَمُ عَلْمُ عَلْمُونَ (١٨).

والحديث باستفاضة عن هذه المواضيع موجود في قسم: أحداث من عصر الرسول.



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الأولى: التوطن والاستقرار

#### (۹۲) المجادلة

ثالث سورة تنزل بعد هجرة الرسول، وتتناول ثلاثة مواضيع، هي:

- امرأة تشتكي زوجها لأنه ظاهرها (الآيات:١-٤).
- وحدیث لأول مرة عن منافقین فی یثرب (الآیات: ٥-١١، ٢٢-٢٢).
- وعود للحديث عن بعض سلوكيات الأعراب الذين ذكرتهم السورة السابقة (الآيات:
   ١١ ١٧).

# امرأة تشتكي للرسول أن زوجها ظاهرها

قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللهَّ وَاللهُ يَسْمَعُ كَاوُرَكُمَا إِنَّ اللهَّ سَمِعِ بَصِيرٌ (١) الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِّن نِّسَائِهِم مَّا هُنَّ أُمَّهَاتِهِمْ إِنْ أُمَّهَاتُهُمْ إِلاَّ اللَّاثِي وَلَدْتَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنكَرًا مِّنَ الْقَوْلِ وَزُورًا وَإِنَّ اللهَّ لَعَفُو عَفُورٌ (٢) وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن نَسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَهَاسًا ذَلِكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٣) فَمَن لَمَ يَجَدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُنتَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَهَاسًا فَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ بَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٣) فَمَن لَمْ يَجَدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُنتَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَهَاسًا فَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ فَاطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينًا ذَلِكَ لِتُؤْمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ فَيْا

والآيات تبطل عادة جاهلية كانت تعطي الرجل حق مظاهرة زوجته وهجرها وامتناعه عن النفقة عليها كيفها شاء، دون طلاق '.

#### مسلمة قريش يتناجون بمعصية الله والرسول

إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ اللهَّ وَرَسُولَهُ كُبِنُوا كَمَا كُبِتَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَقَدْ أَنزَلْنَا آيَاتٍ بَيَّنَاتٍ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ (٥) يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُّ جَمِيعًا فَيُنَبِّنُهُم بِمَا عَمِلُوا أَحْصَاهُ اللهُ وَنَسُوهُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ (٦) أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَّ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَى ثَلاثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَلا خُسَةٍ إِلاَّ هُو سَادِسُهُمْ وَلا أَذْنَى مِن ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إِلاَّهُ مَن مَا يَكُونُ هُو مَا يَنُ اللهَّ بِكُلِّ فَيْءٍ عَلِيمٌ (٧) أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ نَهُوا عَنِ النَّجْوَى ثُمَّ يَعُودُونَ لَما نُهُوا عَنْهُ وَيَتَنَاجَوْنَ بِالإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيَتِ إِلَى الَّذِينَ نَهُوا عَنِ النَّجْوَى ثُمَّ يَعُودُونَ لَما نُهُوا عَنْهُ وَيَتَنَاجَوْنَ بِالإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيَتِ



١ انظر فقرة: الظهار / قسم تشريعات من القرآن.

الرَّسُولِ وَإِذَا جَاؤُوكَ حَبَوْكَ بِهَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْلا يُعَذِّبُنَا اللهُ بِهَا نَفُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَبِغْسَ الْمُصِيرُ (٨) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلا تَتَنَاجَوْا بِالإِثْمِ وَالْغُدُوانِ وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ وَتَنَاجَوْا بِالْبِرِّ وَالتَّقُوى وَاتَّقُوا اللهَّ الَّذِي إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ (٩) إِنَّهُ النَّهُورَى مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحْزُنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَيْسَ بِضَارَّهِمْ شَيْنًا إِلاَّ بِإِذْنِ اللهِ وَعَلَى اللهَ فَاللهَ عَلَى اللهَ فَاللهَ عَلَى اللهَ فَاللهُ مِنْوَنَ (١٠).

كانوا يحادون الله والرسول (يخالفون أوامر القرآن)، ويتناجون بعصيان ما يسمعون من الرسول. وإذا ما لقوا الرسول حيوه بتحيات مبالغ فيها لم يحيه بها الله، وهم يعلمون أنهم يكذبون ويخشون أن يعاقبهم الله على كذبهم.

والآية تنهى عن النجوي التي فيها عصيان لأوامر الدين أو غيبة للرسول والمسلمين.

## عود للحديث عن بعض سلوكيات الأعراب الرعناء

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ النَّشُزُوا فَانشُزُوا مَانشُزُوا اللهِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ النَّشُزُوا فَانشُزُوا يَرْفَعِ اللهُ اللَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَا) يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ فَإِن لَمْ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٢) أَأَشْفَقْتُمْ أَن تُقَدَّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَاتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآثُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيعُوا اللهُ وَرَسُولَهُ وَاللهُ حَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ (١٣).

استكمالٌ للحديث عن وفود الأعراب الذين قدموا للقاء الرسول والذين تحدثت عنهم سورة الحجرات السابقة. والآيات هنا تبين أنهم كانوا يجلسون بطريقة فوضوية فيمتلئ بهم المجلس، وكان يجب عليهم الجلوس بترتيب معين، وأن يفسحوا لغيرهم بالجلوس ليسعهم المجلس ويسع غيرهم. كما أنه من اللباقة أن يحضروا معهم بعض الطعام كغيرهم ليشترك في أكله الجميع، لكنهم لم يفعلوا. ولن يحاسبهم الله على ذلك، لأنه غير موجود في قاموس عاداتهم.

# عود للحديث عن منافقي يثرب

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مَّنكُمْ وَلا مِنْهُمْ وَيَحْلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٤) أَعَدَّاللهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا إِنَّهُمْ سَاء مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٥) اتَّخَذُوا أَلِيَا نَهُمْ



#### تدبر القران | السور المدنية | المرحلة الأولى: التوطن والاستقرار

جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللهَّ فَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ (١٦) لَن تُغْنِي عَنْهُمْ أَمْوَالْهُمْ وَلا أَوْلادُهُم مِّنَ اللهَّ شَيْئًا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (١٧) يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُّ جَمِيعًا فَيَخْلِفُونَ لَهُ كَمَا لِللهَّ شَيْئًا أُوْلَئِكَ أَوْلَئِكَ عِزْبُ الشَّيْطَانِ أَلا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَاوِبُونَ (١٨) اسْتَخُوذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَا اللَّيْعِمُ الشَّيْطَانُ هُمُ الْكَاوِبُونَ (١٨) اسْتَخُوذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَا اللهَّيْطَانُ اللهَ عَرْبُ الشَّيْطَانِ أَلا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخَاسِرُونَ (١٩) إِنَّ اللهَّ قَوْنَ اللهَّ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ فِي الأَذَلِينَ (٢٠) كَتَبَ اللهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا عَزِيزٌ (٢١) لا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللهَ وَالْيُومِ الآخِرِ يُواذُونَ مَنْ حَادًا اللهَّ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا عَنْهُ أَوْلَئِكَ فِي الْأَنْكِنُ فَي الْحَبِينَ فِي قُلُومِهُمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُعْمَ أُو أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَاتُهُمْ أَوْ عَشِيرَةُمُ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُومِهُمُ الْإِيمَانَ وَأَيَدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُعْلَى وَلَيْكَ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ وَيُعْلَى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ وَيُولَ اللهُ عَبْدُ اللهَ قَالَاقً أَولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُومِهُمُ الْإِيمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ أَوْلِكُمُ اللهِ اللهَ قَالِمَ اللهَ قَالَمُهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ عَبْدُ اللهَ قَالُومِهِمُ اللهُ الْمَاكُومِ وَلَا اللهُ الْمُعْلِحُونَ (٢٢) الشَّقَ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهُ هُمُ المُفْلِحُونَ (٢٢).

كانوا يحلفون للرسول والمسلمين أنهم مسلمون مثلهم، وهم ليسوا كذلك. لأنهم يعصون بعض أوامر القرآن ويوالون من حاد الله ورسوله. وهذا يعني أنهم مسلمة قريش الذين لم يؤمنوا برسالة الرسول، ومن يوال قوماً فهو منهم. وما يؤكد أن الحديث عن مسلمة قريش هو: "لا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهَّ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ بِخُوانَهُمُ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ "أ. فمسلمة قريش يوالون مشركي قريش لأنهم أقاربهم وعشيرتهم.

#### (۹۳)الجمعة

السورة الرابعة حسب نزول السور المدنية، وهي آخر سورة نزلت في المرحلة الأولى المدنية، وهي مرحلة الاستقرار والتوطن. وتتناول موضوعين، هما: مخاطبة أهل الكتاب، وخروج بعض المصلين مع الرسول من المسجد أثناء الصلاة.

# أول خطاب مباشر لأهل الكتاب في يثرب بعد الهجرة

يُسَبِّحُ للهَّ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ المُلِكِ الْقُدُّوسِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ(١) هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّنَ رَسُولاً مُنْهُمْ يَنْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينِ(٢) وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ(٣) ذَلِكَ فَضْلُ

١ - وسيجد القراء تفاصيل الحديث عن المواضيع التي تعرضت لها هذه السورة في قسم: أحداث من عصر الرسول.



الله يَوْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَالله دُو الْفَصْلِ الْعَظِيمِ (٤) مَثَلُ الَّذِينَ مُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمُ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحَيْرِ فَيْ مِلْ الْفَوْمِ اللَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ الله وَالله لا يَبْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ (٥) الْحَيْرِ النَّاسِ فَتَمَثُّوا المُوْتَ إِن كُنتُمُ قُلْ يَا أَيُّتِهَا اللَّذِينَ هَادُوا إِن زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أَوْلِيَاء لله مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَثُّوا المُوْتَ إِن كُنتُمُ قُلْ يَا أَيْدِيهِمْ وَالله عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ (٧) قُلْ إِنَّ المُوْتَ الَّذِي مَا وَالله عَلِيمٌ وَالله عَلِيمٌ وَالله عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ (٧) قُلْ إِنَّ المُوتَ الَّذِي نَعْرُونَ إِلَى عَالِمِ الْعَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنتَّكُمُ مِيمًا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (٨). سُورة الجمعة أول سورة مدنية تخاطب من أعرض عن الإسلام من أهل الكتاب وهم الغالبية. معللين ومبردين إعراضهم بأن محمداً حتى لو كان رسولاً من الله فهو للأميين، أما هم فأحباء الله من دون الناس جميعاً، الذي خصهم بديانة موسى، ولن يتبعوا رسولاً غيره.

# خروج بعض المصلين مع الرسول من المسجد أثناء الصلاة

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِن يَوْمِ الجُّهُمُّعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهَّ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ(٩) فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَضْلِ اللهَّ وَاذْكُرُوا اللهَّ كَثِيراً لَّعَلَّكُمْ تُفْلِمُونَ (١٠) وَإِذَا رَأَوْا تَجَارَةً أَنْ لَهُواً انفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً قُلْ مَا عِندَ اللهَّ خَيْرٌ مِّنَ اللَّهْوِ وَمِنَ التَّجَارَةِ وَاللهِّ خَيْرُ الرَّازِقِينَ(١١).

الآيات تبدأ بفرض قانون (تشريع) يوجب ترك البيع والشراء بعد سماع أذان الصلاة في يوم الجمعة. وسبب هذا التشريع يعود إلى أنه فيما كان الرسول يؤم المصلين في يوم جمعة، من الأيام الأولى للهجرة، ترك بعض المأمومين صلاتهم، وتسابقوا للحاق بقافلة وصلت للتو للحصول منها على ما يحتاجون من متاع. (الآية لم تذكر القافلة حرفياً، لكن السياق يوحي بحضور القافلة وقت الصلاة وهو الذي جعل البعض يتراكضون لاستقبالها). ا

والاحتمال الأكثر أن من خرج من المسجد وترك الصلاة كانوا من مسلمي يثرب، وليس من المهاجرين. ذلك أن المهاجرين صلوا مع رسول الله مدة طويلة وعرفوا أهمية الصلاة، لأن الآيات التي تحث على المواظبة على الصلاة وأدائها بخشوع قد نزلت بينهم في مكة: قَدْ أَفْلَحَ المُؤْمِنُونَ(١) الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ (٩) الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ (٩) المؤمنون.

أما مسلمو يثرب فقد دخل بعضهم الإسلام بلقاء واحد مع الرسول، وعاد ليثرب،

١ - وسيجد القراء تفاصيل الحديث عن المواضيع التي تعرضت لها هذه السورة في قسم: أحداث من عصر الرسول.



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الأولى: التوطن والاستقرار

والبعض الآخر دخلوا الإسلام عن طريق شخص قابل الرسول، لكنهم هم لم يروه أو يجتمعوا به في مكة. وتكون معرفتهم بتفاصيل الدين قليلة، ومنها الصلاة. وتسابقهم على القافلة كون من فاته الحصول على ما يحتاج منها، قد يبقى زمناً طويلاً قبل أن تأي قافلة أخرى، أو يضطر لدفع مقابل مادي أكبر للحصول على ما يريد ممن حصل عليها من القافلة قبله. فجاءت سورة الجمعة لتقول لهم إن ضياع أجر الدنيا لا يقارن بضياع أجر الآخرة، وأن التجارة الرابحة هي ضهان الجنة: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلاةِ مِن يَوْم الجُمُعَة فَاسُعُوا إِلَى ذِكُر الله وَ وَوَن البَّيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (٩) فَإِذَا قُضِيتِ الصَّلاةُ فَانتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَصْلِ الله وَاذْكُرُ وا الله تَخيرٌ مِّنَ اللَّهُو وَمِنَ التَّجَارَةِ وَالله تَخيرُ الله عَيْر الله وَمِنَ التَّجَارَةِ وَالله تَخيرُ الله عَيْر الله وَمِنَ التَّجَارَةِ وَالله تَخيرُ الله وَمِنَ التَّجَارَةِ وَالله تَخيرُ الله وَمِنَ اللَّهُو وَمِنَ التَّجَارَةِ وَالله تَخيرُ الله المَّا وَتَرَكُوكَ قَائِما قُلُ مَا عِندَ الله الله عَيْر الله وَمِنَ التَّجَارَةِ وَالله تَخيرُ الله وَمِنَ التَّجَارَةِ وَالله تَخيرُ الله وَمِن الله وَمِن التَّجَارَةِ وَالله تَخيرُ الله وَمِن الله وَمِن التَّجَارَةِ وَالله تَخيرُ الله وَيْرَا الله وَمِنَ التَّجَارَةِ وَالله تَخيرُ الله وَيَر كُوكَ الله وَالله وَالله وَمِنَ الله وَالله وَمِنَ التَّجَارَة وَالله تَخيرُ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَمِنَ التَّجَارَة وَالله وَي الله وَالله الله وَالله والله وَالله وَالله والله وَالله والله و

والآيات تشير إلى أن هناك سوقاً تجارية تقام يوم الجمعة في يثرب، وبالقرب من مسجد الرسول « رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ هُواً انفَضُّوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً قُلْ مَا عِندَ اللهِّ خَيْرٌ مِّنَ اللَّهُو وَمِنَ التَّجَارَةِ». وسورة الجمعة لا تعني أن هناك صلاة خاصة بيوم الجمعة، ولكن بها أن السوق التجارية تقام يوم الجمعة، فقد قالت السورة: «إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة». ولو كانت السوق تقام يوم السبت وخرج المصلون من المسجد فستقول السورة: «إذا نودي للصلاة من يوم السبت».





# المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

وهي المرحلة الثانية من مراحل الدعوة في المدينة التي تسبق معركة بدر، ويمكن تقسيمها إلى فترتين لكل فترة ملامحها الخاصة بها، وهما: فترة فرض التشريعات، وفترة الاستعداد للقتال.

## فترة فرض التشريعات

في كل الرسالات يبدأ الرسول بدعوة الناس للإيهان بالله والبعث وبعد أن يتكون مجتمع مسلم تفرض التشريعات ويكتمل الدين. ولذلك نجد أن الكثير من الأمم السابقة التي ذكرها القرآن لم تفرض فيها تشريعات، لأنه لم يؤمن سوى عدد قليل لا يكفي لتكوين مجتمع مسلم. وانتهى أمر تلك الأمم بهلاكها في كوارث طبيعية ونجاة الرسول ومن آمن معه. وسرعان ما تحولت أجيالهم لتشريعات بشرية مع مرور الزمن، حتى انتهوا للوثنية ونسوا الإيهان بالله. ولم يكن هناك استثناء لهذه السنة الأزلية أبداً، فموسى خرج ببعض بني إسرائيل من مصر، ومن خرج معه كانوا يمثلون من آمن بوحدانية الله. وبعد ذلك أمليت عليه التوراة، ولم تفرض التوراة في بداية دعوة موسى.

والإسلام بدأ بالدعوة للإيهان بالله والبعث وطوال سنوات مكة لم تفرض التشريعات الدينية فيها عدا الصلاة والإنفاق وتحريم الغش التجاري وبعض الفضائل. وبعد أن هاجر المسلمون من مكة وانضموا لإخوان لهم هناك، وأصبح لهم دولة على أرض يثرب. واستقر الرسول والمهاجرون، كان لابد من فرض التشريعات الدينية (التي تمثل القوانين التي تُسكير الدولة وترسم سياساتها الخارجية، ويتبعها المسلمون ويعيشونها كأسلوب حياة) فنزلت ثلاث سور تماثل التوراة في كونها حوت كل ما لم يتم تشريعه من قبل من تشريعات



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

الإسلام، واكتمل بنزولها دين الله.

وهناك عامل آخر وهو أن الأخبار تواترت حول عزم قريش على مهاجمة المسلمين ولن تتركهم لشأنهم برغم هجرتهم وخروجهم من مكة. وعندما ينشب القتال فمن المحتمل أن يقتل الرسول كأي شخص آخر. ولو قتل قبل اكتهال التشريعات فلن يكون هناك إسلام، ولكنه إيهان فقط بالله والبعث والصلاة وبعض الفضائل في وضع مشابه لما كان عليه من آمن من الأمم السابقة. وبها أن الإسلام يمثل النسخة النهائية النقية لدين لله، فلابد أن يكتمل قبل مقتل أو وفاة الرسول.



# أوائل المرحلة الثانية / فترة التشريع

- أول ذكر لمنافقي يثرب، البقرة: (٨-٢٠).
- أول ذكر خطاب دعوي موجه لبني إسرائيل يثرب في السور المدنية، البقرة: (٤٠ ١١٣).
  - أول حديث عن مشركي مكة في السور المدنية، البقرة: (١١٦-١١٩).
    - أول حديث عن الربا، البقرة: (٢٧٥-٢٧٦).

وقد نزل في هذه الفترة ثلاث سور، هي: البقرة، النساء، والمائدة، إضافة للآية الأخيرة من سورة المزمل.

#### (٩٤) اليقرة

أطول سورة في القرآن على الإطلاق وأكثرها فرضاً للتشريعات، وتحوي مع سورة النساء والمائدة، اللتين تليانها في النزول، كل التشريعات القرآنية التي لم يسبق فرضها، ليكتمل بهذه السور الثلاث دين الله، بعد أن أصبح هناك دولة مسلمة في يثرب واستقر الرسول ومن سبقه من المهاجرين فيها، بجانب إخوانهم الأنصار (قلة من أهل الكتاب وغالبية من الأوس والخزرج). فالسور الثلاث تعتبر بمثابة التوراة التي نزلت على موسى، كون التوراة كتاباً تشريعياً نزلت لتبين لبني إسرائيل تشريعات دين الله، بعد أن قُضي على فرعون، وآمن بموسى عدد كاف من بنى إسرائيل لتكوين مجتمع مؤمن.

وسورة البقرة خامس سورة مدنية، بعد السور الأربع الأولى التي نزلت في المرحلة السابقة (مرحلة التوطن والاستقرار). وقد استغرق نزول تلك السور الأربع مجتمعة حوالي الشهرين والنصف، من الهجرة إلى نزول سورة الجمعة. على تقدير أن أول سورة نزلت كانت بعد وصول الرسول ليثرب بحوالي أسبوع إلى شهر، ثم توالى نزول السور الأربع بمعدل سورة كل أسبوعين. ونزلت سورة البقرة بعد سورة الجمعة بحوالي ثلاثة أشهر، ليكون نزولها بعد الهجرة بحوالي ستة أشهر '.

ويمكن ملاحظة أن سورة البقرة تفرض بعض التشريعات نتيجة تفاعل السورة مع ما



١ وهي فترة طويلة جداً، ومبالغ في تقديرها.

#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

يحدث، وجاءت التشريعات كتوجيه. وتفرض تشريعات أساسية في كل دين ورسالة سابقة وعليها يقوم دين الله، سواءً كان لفرضها سبب أو لا.

وسنتناول المواضيع التي تتحدث عنها السورة بالترتيب مع ذكر نوع الخطاب في الآيات، كما يلي:

## الإيهان برسالة سابقة لايقبل بعد رسالة محمد

(الآيات: ١-٥) والخطاب دعوي.

افتتاح سورة البقرة بـ «ألم» يذكرنا بافتتاحيات سور مكية سابقة، مثل العنكبوت من المرحلة السابعة، والسجدة ولقيان من سور المرحلة الخامسة، مما يعني أن السور التي تبدأ بنفس الحروف الافتتاحية لا يعني أنها نزلت متتابعة أو في مرحلة واحدة أو قريبة من بعض.

وتبدأ السورة بإيصال رسالة إلى بني إسرائيل: الم(١) ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدَّى لَلْمُتَّقِينَ(٢) الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَعَا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ(٣) والَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِهَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالاَخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ(٤) أُوْلَـئِكَ عَلَى هُدًى مَّن رَبِّهُمْ وَأُوْلَـئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ(٥). '
رَبِّهُمْ وَأُوْلَـئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ(٥). '

(الآيات ١-٣) تؤكد على أن القرآن (ذلك الكتاب) هدى لمن يؤمن بالغيب ويقيم الصلاة وينفق، وهذا لا يعترض عليه بنو إسرائيل يثرب، ويعلمونه جيداً. لكن الآية: (٤) تضيف صفة لازمة لدخول الجنة، وهي الإيهان بها أنزل على محمد وما أنزل على من سبقه من رسل الله (إشارة لرسل بني إسرائيل والتوراة). وهو ما لم يقبل به إلا نفر من أهل الكتاب، أما الغالبية منهم فلم يعترفوا برسالة محمد. لأنهم لو فعلوا فسيصبحون مسلمين وسيخسرون تميزهم (الذي يظنون) على بقية الناس، كونهم أتباع موسى الكليم والذين أغرق الله فرعون لتخليصهم من استعباده. بل إن دخولهم الإسلام يعني اعترافهم أن عقائدهم خاطئة، وأن آباءهم طوال آلاف السنين ضالون. وهم يعيشون وهماً صنعوه ولا وجود له يتمثل بالظن أن الله اختارهم لدينه من دون البشر. وظهور محمد كرسول لله يلغي تميزهم المزعوم وميزاتهم التي نسبوها لأنفسهم. خاصة أن محمداً من بني إسهاعيل الذين يضمر لهم بنو

من تلاعب المفسرين بألفاظ القرآن ما أورده الطبري للآية: أما الذين يؤمنون بالغيب، فهم السؤمنون من العرب، والذين يؤمنون بها أنتران من العرب، والذين يؤمنون بها أنزل إليك: السؤمنون من أهل الكتاب. ثم جمع الفريقين فقال: أوليك على هذي مِنْ رَجُمْ وأوليك هُمُ الشَّفِلِ عَرْقَ والتي تصفهم الآية: (1) اللاحقة بأنهم كفار ولن يؤمنوا برسالة محمدمها دعوا.



إسرائيل مشاعر ليس فيها من الود شيء، نتيجة لما حدث بين إسحاق وإسهاعيل أو يعقوب وأبناء إسهاعيل وكان سبباً في خروج يعقوب وأبنائه من مكة للبادية . والتي كانت من مسببات مسخ التاريخ بأيدي الإسرائيليين، وتعمد تشويه سمعة إسهاعيل وبنيه. ولو كان محمد من بني إسرائيل فقد يعتبره البعض منهم مجدداً للدين ويتبعونه، وحتى لو رفضوه فسيكون الرفض نتيجة لتمسكهم بالموروث، وليس بسبب اختلافه عنهم بالنسب.

لكن رفض غالبية الإسرائيلين ومن معهم من يهود ونصارى في يثرب لرسالة محمد، يختلف جذرياً عن رفض قريش. فقريش رفضت الدعوة بسبب تمسكها بالموروث وعدم إيهانها بالبعث، بينها رفض أهل الكتاب الدعوة، كتعصب وعنصرية، ولا علاقة له بدعوة محمد التي لا تختلف عها آمن به أجدادهم زمن موسى.

# أهل الكتاب في يثرب رفضوا الدعوة ولن يؤمنوا أبداً

(الآيات:٥-٧) والخطاب دعوي

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنذَرْتُهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ(٦) خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَمُمْ عَذَابٌ عظِيمٌ(٧).

هم من اختار الكفر ولم يقرره الله عليهم، وقول الآية «ختم الله على قلوبهم...» كون من لا يؤمن في البداية فلن يؤمن وكأنه ختم على قلبه. ولأن من خلق القلب وسهل التفكير هو الله فكأن الله سلب هذه القدرات من الكافر.

ومن تأويلات المفسرين قولهم بأن هذه الآية نزلت في الكفار الذين قتلوا يوم بدر. يقول الطبري: حدثني المثنى بن إبراهيم، قال: حدثنا إسحاق بن الحجاج، قال: حدثنا عبد الله بن أبي جعفر، عن أبيه، عن الربيع بن أنس، قال: هاتان الآيتان إلي: وَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ هم: الَّذِينَ بَدَّلُوا نِحْمَةَ اللهِ كُفْرا وأَحَلُوا قَوْمَهُمْ ذَارَ البَوَار وهم الذين قتلوا يوم بدر فلم يدخل من القادة أحد في الإسلام إلا رجلان: أبو سفيان ابن حرب، والحكم بن أبي العاص. انتهى

وبطبيعة الحال فمعركة بدر وقعت بعد عدة أشهر من نزول البقرة، وهو ما يؤكد أن المفسرين لا يعلمون متى نزلت السور لأنهم اعتمدوا على اعتبار أن القرآن ينزل آية آية ولا علاقة بين المناسيل ما حدث موجود في كتابنا: من آدم إلى عمد.



الآية والآيات الأخرى في السورة. ولهذا تخيلوا أن هذه الآيات تتحدث عن الكفار في بدر، واختلقوا لها القصص.

### حديث عن «مسلمة قريش»

(الآيات: ٨-٢٠) والخطاب تفاعلي

وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنًا بِاللهِ وَبِالْيُوْمِ الآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِنَ (٨) يُخَادِعُونَ اللهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلاَّ أَنفُسَهُم وَمَا يَشْعُرُونَ (٩) فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضاً وَهَمَّ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِهَا كَانُوا يَكُذِبُونَ (١٠) وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ لاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ قَالُوا إِنَّهَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ (١١) وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ المُفْسِدُونَ وَلَكِن لاَّ يَشْعُرُونَ (١٢) وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ آمِنُوا كَهَا آمَنَ السُّفَهَاء أَلا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاء وَلَكِن لاَّ يَعْلَمُونَ (١٣) وَإِذَا لَقُوا النَّهُ النَّهُ اللهُ وَلَكِن آمَنُوا قَالُوا آمَنَا وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّهَا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ (١٤) اللهُ اللهَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

ما يؤكد أن الحديث هنا عن مسلمة قريش هو أن الآيات تقول إنهم ينظرون لمعظم المسلمين على أنهم طبقة اجتماعية أقل منهم مستوى، أو «سفهاء» في نظرهم.

## خطاب لكل الناس

(الآيات: ٢١-٢٥) والخطاب دعوي

يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ (٢١) الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَاشاً وَالسَّمَاء بِنَاء وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقاً لَّكُمْ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَاشاً وَالسَّمَاء بِنَاء وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقاً لَّكُمْ فَلاَ تَجْعَلُواْ للهَ أَندَاداً وَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ (٢٢) وَإِن كُنتُمْ ضَادِقِينَ (٢٣) فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ مِّن مَثْلِهِ وَاذْعُواْ شُهَدَاءكُم مِّن دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (٢٣) فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ



الآيات تخاطب كل الناس، والإسلام لكل الناس. وسكان يثرب أناس بعقائد متنوعة، فهناك بنو إسرائيل الذين ينحدرون من أتباع موسى، وهناك اليهود الذين ابتدعوا عقيدة (مذهباً) بعد موسى. وهناك النصارى الذين انحدروا ممن آمن بعيسى، وبعضهم من اعتقد أن عيسى ابن الله أو أن عيسى وأمه آلهة مع الله. وهناك من بقي على وثنيته من الأوس والخزرج، ومثلهم الأعراب حول يثرب. والآيات موجهة لهم جميعاً ولغيرهم ممن يسمعها، برغم أن الآيات الأولى في سورة البقرة أخبرتنا أن من لم يؤمن من أهل الكتاب قد أعلنوا رفضهم لرسالة محمد ولن يؤمنوا. فاستمرار الدعوة لا يتوقف بإعلان الناس رفضهم لها، ولكنه يتوقف متى انتفت الحاجة له. وسنرى أن الخطاب الدعوي سيختفي من سور القرآن القدامة بعد اكتبال التشريع.

### عود للحديث عن مسلمة قريش

(الآيات:٢٦-٢٩) والخطاب تفاعلي

تعود السورة للحديث عمن أعلن إسلامه من أهل يثرب وهو لم يؤمن (مسلمة يثرب) والذين ذكرتهم الآيات: (٨-٢٠): وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلاَّ الْفَاسِقِينَ(٢٦) الَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللهَّ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ اللهَّ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (٢٧) كَيْف تَكْفُرُونَ بِاللهَ وَكُنتُم أَمْوَاتاً فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُومِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ لَمُ اللهَ اللهُ الل

الدخول في الإسلام لا يعني التلفظ بالشهادتين لكنه يعني عهداً مع الله وميثاقاً يوثق المسلم به نفسه بأن يطيع كل أوامر الله وينتهي عن كل نواهيه، مقابل جنة في الآخرة وسعادة في الدنيا. وهؤلاء تلفظوا بالشهادتين ولكنهم لم يؤمنوا ويعملوا بها يقول القرآن ومن ذلك



التوقف عن موالاة المشركين، وهذا نقض لعهد الله وميثاقه، حتى ولو أبقوا على إعلان الإسلام.

# خلق آدم وموقف إبليس

(الآيات: ٣٠-٣٩) الخطاب دعوي قصصي

وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدَّمَاء وَنَحْنُ نُسَبَّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ......(٣٠).

لأول مرة يأتي الحديث عن خلق آدم في السور المدنية، وهو موجه لبني إسرائيل لتأكيد رسالة محمد.

والآية: ٣٠ تؤكد بشكل قاطع أن الله قال للملائكة عن خلق آدم، ولم يقل لغيرهم معهم كالجن: وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةٌ». وهذا يعني أن كل من أخبرهم الله بخلق آدم ملائكة.

وقول الملائكة: « أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدَّمَاء» قياساً على ما اختبروه ويرونه من أفعال البشر. وهذا يؤكد أن آدم ليس أول البشر، وإن خُلق بدون أب أو أم، مثلما خلق عيسى بلا أب وبقي إنساناً: إِنَّ مَثْلَ عِيسَى عِندَ اللهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثِمَّ قَالَ لَهُ كُن عَيْسَى فَيكُونُ (٥٩) آل عمران.

وكلاهما رجلان من البشر وليسا أول البشر.

وكان للملائكة موقف معارض لخلق آدم، كونه بشراً لن يختلف عن ملايين البشر الذين يعيشون على الأرض حين خلق، والصفة الغالبة عليهم أنهم مفسدون ومحبون للدماء. فأخبرهم الله بأشياء خفيت على الملائكة، تتعلق بخلق آدم، وبين جزءً منها بالدليل المحسوس ....... قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٣٠) وَعَلَمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى المُلاَئِكَةِ فَقَالَ أَنبِئُونِي بِأَسْمَاء هَـوُلاء إِن كُنتُمُ صَادِقِينَ (٣١) قَالُواْ سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْ تَا أَنبُونَ أَعْلَمُ الْحَكِيمُ (٣٢) قَالَ يَا آدَمُ أَنبِفُهُم بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمَا أَنبَأَهُمْ عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْ أَنْ أَقُل لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ عَيْبَ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبدُونَ وَمَا كُنتُمُ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ أَنْ أَقُل لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبدُونَ وَمَا كُنتُمُ وَنَدَى (٣٣).

هل عُلم آدم أسماء بشر أو أسماء شجر أو أسماء مخلوقات مختلفة؟



كل هذه الاحتمالات محكنة.

وتستمر الآيات بسرد ما حدث لآدم بعد ذلك: وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ الجُنَةَ وَكُلاَ مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شِئْتُمَا وَلاَ تَقْرَبَا هَـنِهِ الشَّجْرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الْظَّلِينَ (٣٥) فَأَزَهَّمُ الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَّا عِبَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا اهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِيَعْضِ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرِّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينٍ (٣٦) فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَّبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (٣٧) قُلْنَا اهْبِطُواْ مِنْهَا جَيعِا فَإِمَّا يَأْتِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبَعَ هُدَايَ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ بَحَزَنُونَ (٣٨) وَالَّذِينَ كَفَرواْ وَكَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا أُولَـئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٣٩).

لقد سكن آدم وزوجه "الجنة" بمفهومها الأرضي التي تعني الغابة والأرض الخضراء الشجرية التي تجري فيها الجداول المائية. لأن جنة الخلد لن تخلق إلا في كون القيامة الذي لن يخلق إلا بعد انهيار هذا الكون.

شيء آخر ذكرته الآية: (٣٥) وهو زوج آدم.

من أين أتت؟

القرآن لا يقول إنها خلقت معه، ولا يقول إنها خلقت من ضلعه (كها تقول كتب التراث التي تبنت الإسرائيليات). وأميل إلى أنه تزوجها من الناس الذين كانوا يعيشون في تلك المنطقة.

ونعود للآيات التي تقول إن الشيطان قادهما للزلل المتمثل بعصيان نهي الله بألا يأكلا من شجرة معينة، وأكلا.

فعاقبهما الله بطردهما من الجنة وأمرهما بالهبوط منها، وهذا يشير إلى أن الجنة تقع على جبل، وهبطا إلى أرض سهلية تحت الجبل.

## أول سورة مدنية تدعو بني إسرائيل

(الآيات: ٤٠-٧٥) والخطاب دعوي - قصصي.

يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ(٤٠) وَآمِنُواْ بِهَا أَنزَلْتُ مُصَدِّقاً لِمَّا مَعَكُمْ وَلاَ تَكُونُواْ أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ وَلاَ تَشْتَرُواْ بِآيَاتِي ثَمَناً قَلِيلاً وَإِيَّايَ فَاتَقُونِ(٤١) وَلاَ تَلْبِسُواْ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُواْ الْحُقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٤٢)



وَأَقِيمُواْ الصَّلاَةَ وَآثُواْ الزَّكَاةَ وَارْكَعُواْ مَعَ الرَّاكِعِينَ(٤٣) أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ(٤٤) وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ(٥٥) الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلاَقُوا رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ(٤٦).

بعد أن وصفت سورة الجمعة كل أهل الكتاب بالحمار الذي يحمل الأسفار على ظهره ولا يستفيد منها \_ كونهم عرفوا التوراة ولم يستفيدوا منها - تبدأ البقرة بالقول إن من لا يؤمن بمحمد فهو كافر وسيرد النار ولو آمن بدينه السابق. والآيات هنا تدعوهم لدخول الإسلام، وألا يكونوا أول من يكفر به، وهم يعلمون أنه نفس الدين الذي جاء به موسى. ودعوتهم للإسلام تأكيد على أن دينهم ليس مقبولاً عند الله، وأن كل من يرغب في الجنة فعليه الدخول في الإسلام.

وتسرد السورة عليهم عدداً من النعم التي من الله بها على أجدادهم، وتفاصيل من تاريخهم يستحيل أن يعرفها محمد عليه الصلاة والسلام لو لم يكن رسولاً من الله: يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ (٤٧) وَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ يَجْزِي نَفْسَ عَن نَفْسِ شَيْئاً وَلا يُعْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلا يُؤخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُ ونَ (٤٨) وَإِذْ نَجْينَاكُم مِّنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ شُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبِنَاءكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاً مُنْ مَن آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ شُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلاً مُنْ مَنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ شُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءكُمْ وَفِي

الاستحياء هو بلغة هذا العصر الاغتصاب.

وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَأَنجَيْنَاكُمْ وَأَغْرَفْنَا آلَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ(٥٠) وَإِذْ وَاعَدْنَا مُوسَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةَ ثُمَّ الْغَذْتُمُ الْعِجْلَ مِن بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَالُونَ(٥١) ثُمَّ عَفَوْنَا عَنكُمِ مِّن بَعْدِ ذَلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ(٥٢) وَإِذْ قَالَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ(٥٢) وَإِذْ قَالَ مُوسَى الْكِتَابَ وَالْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (٥٣) وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمٍ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ بِالْحَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُواْ إِلَى بَارِئِكُمْ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (٤٥).

الأحداث جاءت بالترتيب التالي:

غرق فرعون، تلاه تلقي التوراة. وأثناء كتابة موسى للتوراة عبد بعض بني إسرائيل الذين رافقوا موسى للوادي المقدس طوى العجل. وبعد عودة موسى واكتشاف أن قومه عبدوا العجل طلب منهم التوبة والتطهر، وقتل من دعا وحفّز على عبادة العجل، لكن الخبر جاء



من السهاء بأن التوبة كافية ولا داعي للقتل .

الآية: (٤٥) فيها إشارة إلى أن اجتهاد وكلام الرسول (وهو هنا موسى) لا يقبل في دين الله، الذي لا يمثله سوى كلام الله وحده سبحانه.

وتستمر السورة تخبر عها حدث بين موسى والسبعين رجلاً بعد رجوعه من كتابة التوراة. فقد طلبوا رؤية الله، الذي يقول موسى إنه تلقى تكليهاً منه. فها دام موسى كلمه فلم لا يرونه هم:

وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَن نُّؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَّ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ (٥٥) ثُمَّ بَعَثْنَاكُم مِّن بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٥٦).

والصاعقة لا تعني صاعقة برق، ولكن الصاعقة تعني الزلزال، كما ورد في سورة الذاريات: وَفِي تُمُودَ إِذْ قِيلَ لَمَّمُ تَمَتَّعُوا حَتَّى حِينِ (٤٣) فَعَتَوا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعِقَةُ وَهُمْ يَنظُرُونَ (٤٤).

وثمود هلكوا بالزلزال كها تقول سور أخرى.

والرجال من بني إسرائيل الذين رافقوا موسى في رحلته لتلقي التكليم قد تعرضوا لزلزال وأيقنوا بالهلاك لكن الزلزال توقف ولم يصابوا بسوء، فارتدت إليهم أنفسهم التي كادت تفارق أجسادهم من الخوف.

وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَهَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمُنَّ وَالسَّلْوَى كُلُواْ مِن طَيَّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ(٥٧).

وقد رزقوا بالمن والسلوى. وأميل إلى أن المن هو نوع من الفطر بينها السلوى نوع من العسل البرى، كها سبق وذكر في كتاب أحسن القصص.

وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُواْ هَــلِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ رَغَداَ وَادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَّداَ وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَّغْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزِيدُ المُحْسِنِينَ(٥٨) فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَكُمْ فَأَنزَ لْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ رِجْزاً مِّنَ السَّبَاء بِهَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ(٩٥).

والقرية التي طلب منهم دخولها هي أقرب قرية للوادي المقدس طوى الذي تلقى موسى فيه التكليم. وهي التي يدخلها الناس بخشوع. لأن «سجداً» تعبير مجازي للخشوع.

١ - العبارة تم تعديلها بناءً على اقتراح من أبي حزم «المصحح اللغوي».



وتكون هي مكة التي فيها بيت الله الحرام.

ومن تخاريف المفسرين هنا قولهم: عن مجاهد، قال: أمر موسى قومه أن يدخلوا المسجد ويقولوا حطة، وطؤطى، لهم الباب ليخفضوا رءوسهم، فلم يسجدوا ودخلوا على أستاهم إلى الجبل، وهو الجبل الذي تجلى له ربه وقالوا: حنطة. فذلك التبديل الذي قال الله عز وجل: فَبَدَّلَ اللِّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ هُمُّ.

وتستمر تخاريفهم: حدثني موسى بن هارون الهمداني عن ابن مسعود أنه قال: إنهم قالوا: «هطى سمقا يا ازبة هزبـا»، وهو بـالعربـية: حبة حنطة حمراء مثقوبة فـيها شعيرة سوداء. فذلك قوله: فَبَدَّلَ الّذِينَ ظَلَـمُوا قَوْلاً غيرَ الّذِي قِـيـلَ لَهُمْ.

وتستمر التخاريف: حدثنا أبو كريب، قال: حدثنا وكيع، عن سفيان، عن الأعمش، عن المستمال، عن المستمال، عن المستهال، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس: وَادْخُلُوا الباب سُجّدا قال: فدخلوا على أستاههم مُقْنِعي رءوسهم.

انتهى الاقتباس لكلام مختلق فيه جرأة على تحريف كلام الله والسخرية منه، لا يمكن أن يتجرأ على قوله من في قلبه ذرة إيهان.

وبعيداً عن هذه التخاريف والتجديف، فالآية تقول إن بني إسرائيل طلب منهم الدخول للقرية المباركة «سجداً» أي خاشعين. وقولوا حطة، تعبير مجازي آخر بمعنى كلام الخير والبعد عن الإسفاف، أو كها قالت نفس سورة البقرة في الآية (١٩٧) لمن يدخل مكة حاجاً: الحُبُّجُ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الحُبَّجَ فَلاَ رَفَتَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ جِدَالَ فِي الحُبِّجُ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللهُ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الأَلْبَابِ.

فقولوا حطة، ابتعدوا عن الفسوق والجدال، وليست « هطى سمقا يا ازبة هزبا». ومن قال بهذا على لسان ابن مسعود كذاب أشر اختلق كلاماً لا معنى له ولا يمت بصلة لأي لغة سواءً كانت العبرية أو غيرها. وذكر كلاماً سخيفاً مقابلاً له وكأنه ترجمة له إلى العربية. لكن بني إسرائيل رفضوا فثار بالقرب منهم بركان محلي محدود. ونقول بركان لأن الرجز يعني أحياناً العذاب والبركان عذاب. كما ورد في سورة العنكبوت التي تقول بأنه هو الذي أهلك قوم لوط: إنَّا مُنزِلُونَ عَلَى أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزاً مِّنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ (٣٤).

وقوم لوط هلكوا بالزلازل والبراكين.



ثم تعرض من بقي على قيد الحياة من رجال بني إسرائيل المرافقين لموسى للعطش، فقام موسى بالدعاء إلى الله أن يغيثهم بالمطر. لكن المطر لم ينزل، وتنبه موسى إلى أنه يحمل عصاً لها قوة فلهاذا لا يجربها؟ وبالفعل ما إن ضرب بها الصخر حتى تفجر الماء:

وَإِذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِب بِّعَصَاكَ الحُبَجَرَ فَانفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَّشْرَبَهُمْ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ مِن رِّزْقِ اللهَّ وَلاَ تَعْنَوْاْ فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ(٦٠).

وقد تم تقسيم رجال بني إسرائيل الذين مع موسى إلى (١٢) مجموعة، كل مجموعة تشرب من عين من العيون الاثنتي عشر التي تفجرت.

وقوله: « فقلنا اضرب بعصاك الحجر» يحتمل أن يكون موسى هو من فكر في استخدام العصى، وبفعل ذلك بهداية غير مباشرة من الله.

ويبدو أن القوم ملوا من أكل المن والسلوى:

وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَن نَصْبِرَ عَلَىَ طَعَامٍ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنبِتُ الأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقِثَّائِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَذْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُواْ مِصْراً فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَّةُ وَالْمُسْكَنَةُ وَبَآؤُواْ بِغَضَبٍ مِّنَ اللهَّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهَّ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الحُقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ (٦٦).

لما طلب الرجال من موسى أن يغير لهم طعامهم ويستبدله بالخضراوات، أمرهم بالعودة لمصر وقادهم بالفعل إلى هناك. وبها أن فرعون قد هلك فلم يعد في مصر ما يخيفهم من المعودة والعيش فيها ومعهم موسى.

وهذه الحقيقة مخالفة لما ترويه كتب اليهود عن موسى وبني إسرائيل التي تقول بأنهم لما تركوا مصر لم يعودوا إليها أبدا.

والفوم في قوله: "مِن بَقْلِهَا وَقِثَائِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا» هو الثوم. من استبدال المحروف كقولهم: وقعوا في عاثور شرّ وعافور شرّ، وكقولهم للأثافي أثاثي، وللمغافير مغاثير، وما أشبه ذلك مها تقلب الثاء فاء والفاء ثاء لتقارب مخرج الفاء من مخرج الثاء. وهذا أمر بديهي عند علماء الصوتيات في اللغة العربية قديماً وحديثًا".



الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمُ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ(٦٢).

وهذه الآية سبق ومررنا بها في الآية (١٧) من سورة الحج، وقلنا إنها لا تعني أن الله يقبل ديانة من يؤمن بالله ولو لم يؤمن برسالة محمد، ولكن الآية تشدد على القول «من آمن بالله» وليس من بقي على عقيدته اليهودية أو النصرانية أو الصابئية أو غيرها. فمن آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحاً، فله أجره. ومن الإيهان بالله، الإيهان برسله وكتبه، ومنهم محمد والقرآن. ومن لا يؤمن بالرسول محمد والقرآن فليس بمؤمن بالله لأنه لا يمكن الإيهان ببعض الرسل والكتب دون بعض. وبداية سورة البقرة تؤكد أن من لا يؤمن بمحمد فليس بمؤمن. كها أن الآية (١٧) في سورة الحج تذكر المجوس، وهم عبدة للنار وليسوا موحدين. وتعود السورة للأحداث التي وقعت لموسى ومن رافقه من بني إسرائيل:

وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُواْ مَا آتَیْنَاکُم بِقُوَّةٍ وَاذْکُرُواْ مَا فِیهِ لَعَلَّکُمْ تَتَقُونَ (٦٣) ثُمَّ تَوَلَّیْتُم مِّنَ الْخَاسِرِینَ (٦٤). تَتَقُونَ (٣٣) ثُمَّ تَوَلَّیْتُم مِّنَ الْخَاسِرِینَ (٦٤). والحدیث هنا عما سبق ذکره من تلقیهم المن والسلوی. فالطور هو الجبل الشامخ المنتصب وهو ما ینطبق علی الجبال حول مکة، قبل أن تطالها أیدي العابثین من البشر. حیث یسیر المرء فی الوادی وبالقرب منه جبل منتصب إلی الأعلی کالجدار العظیم.

وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَواْ مِنكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَكُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَاسِئِينَ(٦٥) فَجَعَلْنَاهَا نَكَالاً لِمَّا يَثْنَ يَدَيُهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِّلْمُتَقِينَ(٦٦).

والآية لم تذكر كيف اعتدى بنو إسرائيل في السبت، لكنها تقول بأنهم لعنوا في السبت بما اقترفوه. وكعادة بني إسرائيل في قلب الحقائق، فقد حولوا اللعنة التي حلت عليهم في يوم السبت وكأنها بركة فجعلوا يوم السبت يوم مقدس لهم مع أنه يوم لعنوا فيه. والقرآن يعبر عن لعنهم بأسلوب مجازي بنعتهم بالقردة والخنازير. والقردة والخنازير نجسة ومكروهة في عرف سكان جزيرة العرب، لذا نعتوا بها وبها يتناسب مع المفهوم الشائع. ولا تقرر الآية أن الله خلق القردة والخنازير نجسة، فكل مخلوقات الله خلقت لحكمة وهي أمم أمثالنا وستبعث وتحاسب مثلنا.

ثم تنتقل السورة للحديث عن أخبار لبني إسرائيل في وقت لاحق، قد يكون بعد عودتهم لمصر واستقرارهم فيها:



وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُواْ بَقَرَةً قَالُواْ ٱتَتَّخِذُنَا هُزُواً قَالَ أَعُوذُ بِاللهَ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ (٢٧) قَالُواْ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنَ لَنَا مَا هِي قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لاَّ فَارِضَ وَلاَ بِكُرٌ عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ فَافْعَلُواْ مَا تُؤْمَرونَ (٦٨) قَالُواْ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنَ لَنَا مَا لَوْئُهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرًاء فَاقِعٌ لَوْئُهَا تَسُرُّ النَّاظِرِينَ (٦٩) قَالُواْ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنَ لَنَا مَا إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لاَ ذَلُولٌ تُثِيرُ إِنَّ البَقَرَ تَشَابَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِن شَاء اللهُ لَهُ لَهُمَّدُونَ (٧٠) قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لاَ ذَلُولٌ تُثِيرُ إِنَّ البَقَرَ تَشَابَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِن شَاء اللهُ لَهُ غَنُونَ (٧٠) قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لاَ ذَلُولٌ تُثِيرُ إِنَّ البَقَرَ تَشَابَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِن شَاء اللهُ لَهُ غُونَ (٧٠) قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لاَ ذَلُولٌ تُثِيرُ إِنَا اللّهُ مُعْوَلًا إِنَّ الْمَعْرَفُوا إِنَّا إِنْ شَاء اللهُ لَهُ وَاللّهَ عُونَ إِنَّا إِنْ مَنَا عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَ (٧٧) وَلَوْلَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ وَلَولُوا لَكُنَا أَنْ الْمَرِبُوهُ وَلَا تَسْقِي اللّهُ الْمُؤْتَى وَيُوبِ يَكُونُ إِلَا عَلَى اللّهُ عَلْمُ لُواللّهَ يُعْمِى اللهُ المُؤْتَى وَيُوبِ يَكُونُ إِلَاكَ يُعْرِعُ اللّهَ الْمُؤْتَى اللّهُ الْمُؤْتَى وَيُوبِ اللّهَ لَوْلَا اللّهُ عَلْمُ اللّهُ الْمَالَعُ اللّهُ الْمُؤْلِقَ اللّهُ الْمُؤْتَى اللّهُ الْمُؤْتِ اللّهُ الْمُؤْلِقَ اللّهُ الْمُؤْتَى اللّهُ الْمُؤْتَى اللّهُ الْمُؤْتَى اللّهُ الْمُؤْتِ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْتَى وَيُولِ اللّهُ الْمُؤْتَى اللّهُ الْمُؤْتَا الْمُؤْتِ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْتَى اللّهُ اللّهُ الْمُؤْتَى اللّهُ اللّهُ الْمُؤْتَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

ويمكن ملاحظة أسلوب القرآن الفريد في سرد القصة. فقد ابتدأ بالحديث عن طلب ذبح بقرة، ثم في الآية: (٧٢) ذكر لماذا جاء طلب ذبح البقرة، بدل أن يذكر سبب طلب ذبح البقرة أولاً. وهذا الأسلوب معتاد في القرآن وتكرر في سور عدة، وإن خالف طريقتنا في بناء الجمل.

وبعد سرد بعض مواقف بني إسرائيل مع موسى، تقرر السورة أنهم لن يؤمنوا برسالة عمد، لأنهم لم يؤمنوا بموسى وهو معهم وبينهم ومنهم: ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّن بَعْدِ ذَلِكَ قَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَّقُ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ اللهُ يَعْفِلُ مَنْهُ اللهَ يَعْفَلُونَ وَهُمَ اللهُ يَعْفِلُ مَعْوَنَ كَلامَ اللهُ يِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (٤٧) أَفَتَطْمَعُونَ فَلاَمُ اللهُ يَعْفُونُ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلامَ اللهَ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِن بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْمُمُونَ (٥٧).

فمن كفر بموسى في عصره وحرف الكلم عن مواضعه برغم شهادتهم لنعم الله عليهم حينها، فلن يؤمن برسالة جاء بها أحد أبناء إسهاعيل المغضوب عليهم من قبل بني إسرائيل. والآيات تصف بني إسرائيل الذين لن يؤمنوا برسالة محمد بالكفار، برغم أنهم موحدون.

## بعض أهل الكتاب يتظاهرون بالإيمان

الآيات: (٧٦-٧٧) والخطاب تفاعلي

وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ آمَنُواْ قَالُواْ آمَنَا وَإِذَا خَلاَ بَعْضُهُمْ إِلَىّ بَعْضٍ قَالُواْ أَتُحَدَّثُونَهُم بِهَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوكُم بِهِ عِندَ رَبَّكُمْ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ(٧٦) أَوَلاَ يَعْلَمُونَ أَنَّ اللهِّ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا



يُعْلِنُونَ(٧٧).

والآيات هنا تقول بأنهم كانوا يظهرون تصديق رسالة محمد ويقومون باطلاع المسلمين على بعض ما جاء في كتبهم المقدسة، لمقارنته بها في القرآن (على ما يبدو) فيأتي أناس آخرون منهم وينهونهم عن ذلك، كون عقيدتهم ميزهم الله بها عن بقية البشر (كها يظنون).

## عامة بني إسرائيل يثرب

(الآية:٧٨) والخطاب تفاعلي

السورة تخبر عن نوع آخر من بني إسرائيل يثرب، لا يقرأون ولا يكتبون، ولكن يعتمدون في معرفة دينهم على ما يقول لهم رجال دينهم: وَمِنْهُمْ أُمَّيُّونَ لاَ يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلاَّ أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُّونَ(٧٨).

وهؤلاء إمعات لا خطر على الإسلام منهم. وغالبية أتباع المذاهب عند المسلمين هم على هذه الشاكلة.

## رجال دين بني إسرائيل يقولون على الله ما لم يقل

(الآية: ٧٩) والخطاب دعوي

والسورة تتوعدهم: فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَـذَا مِنْ عِندِ اللهّ لِيَشْتَرُواْ بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَوَيْلٌ لَمَّم ثَمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَمَّمْ ثَمَّا يَكْسِبُونَ(٧٩).

فهم يقولون إن ما يشرعونه لفتاويهم من حلال وحرام وغيره يمثل دين الله. وهذا اقتبسه المسلمون منهم وترسخ بيننا في كل المذاهب، فأصبح لدينا من يكتب الكتاب بأيديهم ويقولون هو من عندالله، ويجدون "إمعات" يتبعونهم في كل ما يقولون دون تفكير.

## الاعتقاد بالخروج من النار معتقد إسرائيلي

(الآيات: ٨٠-٨٢) والخطاب دعوي

ومن عقائد بني إسرائيل التي ترسخت لدينا بفضل رجال الدين، القول بأن صاحب الكبيرة يعذب فترة في النار ويخرج: وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّاماً مَّعْدُودَةَ قُلْ أَتَخْذْتُمْ عِندَ الله عَهْداً فَلَن يُخْلِفَ الله عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى الله مَا لاَ تَعْلَمُونَ(٨٠) بَلَى مَن كَسَبَ سَيَّنَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيـنَتُهُ فَأُوْلَـئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ(٨١) وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ



الصَّالِخَاتِ أُولَينِكَ أَصْحَابُ الْجُنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٨٢).

والآيات تنفي هذا الاعتقاد، وتقول بكل وضوح: إن مزاعم بني إسرائيل ليس لها مصدر، وهي تَقوُّلُ على الله ما لم يقل. فالله جل شأنه يؤكد أن من اكتسب خطيئة (كبيرة)، فسيخلد في النار ولن يخرج منها. وأن من التزم العمل الصالح والبعد عن الكبائر مع الإيهان فسيخلد في الجنة.

وتُذكّر السورة بني إسرائيل ببعض تشريعات النوراة: وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَاثِيلَ لاَ تَعْبُدُونَ إِلاَّ اللهَّ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً وَأَقِيمُواْ الصَّلاَةَ وَآثُواْ الزَّكَاةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ إِلاَّ قَلِيلاً مُنكُمْ وَأَنتُم مَّعْرِضُونَ(٨٣).

وهذه التشريعات منطابقة مع ما ذكره القرآن، كدليل أن القرآن والتوراة التي نزلت على موسى، دين واحد.

## طرد فريق من بني إسرائيل من قبل فريق آخر

(الآيات: ٨٤-٨٦) والخطاب تفاعلي

وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ لاَ تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلاَ ثَخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِّن دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ (٨٤) ثُمَّ أَنتُمْ هَـؤُلاء تَقْتُلُونَ أَنفُسَكُمْ وَخُرِجُونَ فَرِيقاً مِّنكُم مِّن دِيَارِهِمْ تَظاَهَرُونَ عَلَيْهُم بِالإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَإِن يَاتُوكُمْ أُسَارَى تُفَادُوهُمْ وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ فَيَا جَزَاء مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنكُمْ إِلاَّ خِزْيٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقَيْامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى اللَّهُ الْعَذَابِ وَمَا اللهُ بِغَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ (٥٨) أُولَـ بِكَ الَّذِينَ المُثَرَّولُ الْحَيْرَةُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ (٨٥) أُولَـ بِكَ الَّذِينَ المُثَرَولُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا بِالاَّخِرَةِ فَلاَ يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ (٨٥).

الحادثة تتلخص في وقوع اقتتال فيها بين بني إسرائيل وقام المنتصر بطرد المهزوم من الديار. والسورة تذكر الحادثة وكأنها وقعت حديثاً، مما يعني أن هناك من تم جلاؤه من يثرب من بني إسرائيل على أيدي فريق آخر منهم بعد هجرة الرسول.

## عود للحديث عن تاريخ بني إسرائيل وإرسال عيسي

(الآيات: ٨٧-٨٨) والخطاب دعوي

وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَقَفَّيْنَا مِن بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ وَآتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ



بِرُوحِ الْقُدُسِ أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقاً كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقاً تَقْتُلُونَ(٨٧) وَقَالُواْ قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَل لَّعَنَهُمُ اللهَّ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلاً مَّا يُؤْمِنُونَ(٨٨).

الآية: (٨٧) تشير إلى أن عيسى ابن مريم جاء بعد موسى مباشرة، لإعادة بني إسرائيل لتعاليم التوراة التي انحرفوا عنها. وهو دليل آخر من أدلة كثيرة على أن عيسى ابن مريم ليس يسوع المسيحية. ونفس الآية تؤكد أن بني إسرائيل تتالت عليهم الرسل، وأنهم قتلوا بعضهم، ولم يصدقوا الآخرين.

والآية (٨٨) تؤكد كفر بني إسرائيل، حتى قبل بعثة محمد، لأنهم انحرفوا عن التوراة واتبعوا تشريعات ابتدعوها، ولم يقبلوا دعوات الرسل الذين بعثوا فيهم لإعادتهم للحق. فهم كفار برغم أنهم يؤمنون بالله، وقد يؤدون بعض الشعائر الدينية.

بنو إسرائيل يثرب كفار لأنهم لم يؤمنوا برسالة الإسلام

(الآيات: ٨٩-٩٣) والخطاب دعوي

السورة تؤكد أنهم لم يؤمنوا بمحمد، برغم أن ما جاء به متوافق مع أصل دينهم الذي جاء به موسى: وَلَمَا جَاءهُمْ كِتَابٌ مِّنْ عِندِ اللهِ مُصَدَّقٌ لِمَّا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُواْ فِلَ جَاءهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ فَلَعْنَةُ اللهَّ عَلَى الْكَافِرِينَ(٨٩) بِعْسَمَا الشُّرَواْ بِهِ أَنفُسَهُمْ أَن يَكْفُرُواْ بِيَ الْنَوْلَ اللهُ بَعْياً أَن يُنزَّلُ اللهُ مِن فَضْلِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ فَبَآؤُواْ بِعَ فَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُّهِينٌ (٩٠).

الآيات تقول: بنو إسرائيل كفار لأنهم كفروا بدعوة محمد، وكل من يكفر برسالة محمد فهو كافر. دليل لا يقبل الجدل في أن الإسلام (رسالة محمد) وحده المقبول عند الله ومن لا يؤمن بالإسلام فهو كافر. اليهود والمسيحيون والهندوس والمجوس وغيرهم كفار.

وتؤكد السورة مرة أخرى أنهم كفار، لتمسكهم بالإيهان بالله على ديانتهم، وعدم الدخول في الإسلام، والآيات تقول هذا غير مقبول: وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُواْ بِهَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِهَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرونَ بِهَا وَرَاءُهُ وَهُوَ الْحَتَّى مُصَدِّقاً لِمَّا مَعَهُمْ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنبِيَاءَ اللهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ (٩١).

وتقول الآية لهم: إن محمداً مجدد لدين الله، ومن لا يؤمن به كافر، وأنتم لو كنتم مؤمنين لتبعتم الرسل الذين تلوا موسى والذين جاؤا لتجديد الدعوة، ولما قتلتموهم.



وتستمر السورة في نفس السياق وتقول بأنكم أشركتم وموسى بينكم، وعصيتم وكفرتم: وَلَقَدْ جَاءكُم مُّوسَى بِالْبَيِّنَاتِ ثُمَّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِن بَعْدِهِ وَأَنتُمُ ظَالُونَ (٩٢) وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُواْ مَا آتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ وَاسْمَعُواْ قَالُواْ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهُمُ الْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ قُلْ بِشْمَا يَأْمُرُكُمْ بِهِ إِيهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ (٩٣).

القرآن ينفي أكذوبة شعب الله المختار

(الآيات: ٩٢-٩٦) والخطاب تفاعلي

اليهود اليوم يرددون ما كان يردده بنو إسرائيل قديهاً من أنهم شعب الله المختار وأحباؤه دون البشر: قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الاَّخِرَةُ عِندَ اللهَ خَالِصَةً مِّن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا المُوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٩٤) وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَداً بِهَا قَدَّمَتْ أَيْدِيَهِمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ (٩٥) وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَنْدُوصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ أَحْرُصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِجِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَن يُعَمَّرَ وَاللهُ بَصِيرٌ بِهَا يَعْمَلُونَ (٩٦).

ليس لليهود عهد عند الله وليسوا شعبه المختار ولكنهم كفار قلوبهم قاسية ويقولون على الله ما لم يقل.

بنو إسرائيل يعادون جبريل وتأكيد أنهم كفار

(الآيات: ٩٧-٩٩) والخطاب دعوي

قُلْ مَن كَانَ عَدُوّاً لِجِّبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِّ مُصَدَّقاً لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ(٩٧) مَن كَانَ عَدُوّاً لللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَرُسُلِّهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ اللهَ عَدُوٌّ لَلْكَافِرِينَ(٩٨).

وما ذكر أعلاه يظهر بعض معتقدات بني إسراثيل يثرب.

ومرة أخرى تؤكد السورة أنهم كفار لأنهم لم يؤمنوا بمحمد: وَلَقَدُ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ وَمَا يَكُفُرُ بِهَا إِلاَّ الْفَاسِقُونَ(٩٩).

طوال تاریخهم کفروا بها أنزل الله

(الآيات: ١٠٠-١٠١) والخطاب دعوي

وهم اعتادوا على مر تاريخهم أن تتابع عليهم الرسل ولا يؤمنون: أَوَكُلُّمَا عَاهَدُواْ عَهْداً نَّبَذَهُ



فَرِيقٌ مِّنْهُم بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ (١٠٠)

ولذلك فكفرهم بمحمد ليس مستغرباً: وَلَمَّا جَاءهُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ اللهِّ مُصَدِّقٌ لِمَّا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيقٌ مِّنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ كِتَابَ اللهَ وَرَاء ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ(١٠١).

### بنو إسرائيل يعتقدون بالسحر ويهارسونه

(الايات:١٠٢-٣٠١) والخطاب دعوي

وَاتَّبَعُواْ مَا تَتْلُواْ الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيُهَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيُهَانُ وَلَكِنَّ الشَّيْاطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السَّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمُلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمُانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولاَ إِنَّهَا نَحْنُ فِيْنَةٌ فَلاَ تَكْفُر فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَنْ الْمُزْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارَينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمْنِ اللهِ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاَقِ وَلَئِشْسَ مَا شَرَواْ بِهِ أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ (١٠٢) وَلَوْ أَمَّهُمْ آمَنُواْ واتَّقُواْ لَمُثُوبَةً مَّنْ عِندِ اللهَّ خَيْرٌ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ (١٠٢).

الكهانة والسحر توارثوه منذ أيام مملكة سليهان. حيث كان هناك اشياطين» (من الإنس) يعلمون الناس تلك الكهانة والسحر مما نقلوه من حاكمين (ملكين) من الناس لمملكة أرضية اسمها بابل. والملكان هما: هاروت وماروت.

ولفظ «ملكين» في الآية جاء تشكيله (بفتحة على اللام) وكأنهما من الملائكة. والحقيقة أنهما بشران، وبالتالي فالتشكيل يجب أن يكون (كسرة على اللام).

وكون بني إسرائيل يتبعون معتقدات توارثوها منذ زمن سليمان فهذا يؤكد أن بعضهم قد نزح ليثرب بعد أن انهارت مملكة سليمان نتيجة لغزو خارجي - كما سبق وذكرنا - وتأكيد على أن مملكة سليمان تقع في اليمن، لأن الهجرات دائماً تكون من أقصى جزيرة العرب إلى الشمال.

### تحذير من الإسرائيليات

(الآية: ٢٠٤) والخطاب توجيهي للمسلمين

تحذر السورة المؤمنين ألا يقلدوا بني إسرائيل في بعض ألفاظهم: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَقُولُواْ رَاعِنَا وَقُولُواْ انظرنَا وَاسْمَعُوا ْوَلِلكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٠٤).



وقد يكون للفظ «راعنا» معنى عامي دارج سيء عندهم، وبالتالي يجب على المسلمين ألا يوجهوه لرب العالمين. وهو ما أكدت عليه سورة النساء التي نزلت بعد البقرة مباشرة: مِّنَ الَّذِينَ هَادُواْ يُحِرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْر مُسْمَعِ وَرَاعِنَا لَيَّا بِأَلْسِنَتِهِمْ وَطَعْناً فِي الدِّينِ وَلَوْ أَنْهُمْ قَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَاسْمَعْ وَانظرنَا لَكَانَ خَيْراً هَمْمُ وَأَقُومَ وَلَكِن لَّعَنَهُمُ اللهُ بِكُفُرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً (٢٦) النساء.

والآيات تؤكد وتكرر التأكيد على أنهم كفار.

## عود للتأكيد على أنهم لن يؤمنوا برسالة الإسلام

(الآية:١٠٥) والخطاب تفاعلي

تشير السورة إلى أن بني إسرائيل يعلمون أن محمداً رسول لله لكنهم لن يتبعوه كونه من نسل إسهاعيل وليس منهم. وشبيه بذلك موقف قريش التي لم تؤمن كون الرسول ليس من الكبراء: مَّا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَلاَ الْمُشْرِكِينَ أَنْ يُنزَّلَ عَلَيْكُم مِّنْ خَيْرٍ مِّن رَّبَّكُمْ وَاللهُ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ(١٠٥).

وقد سبق وأشارت سورة البقرة في أولها إلى أن بني إسرائيل رفضوا الدعوة ولن يؤمنوا بها أبداً في الآيات: (٥-٧).

## النسخ لا يعني الإلغاء

(الآيات:١٠٦-١٠٧) الخطاب توجيهي

تلتفت السورة لمخاطبة المسلمين الذين قد أطلعهم بنو إسرائيل على بعض ما في التوراة والتي أوردها القرآن بعبارات أخرى: مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرِ مُنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهٌ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١٠٦) أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَّ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ الله مِن وَلِيٍّ وَلاَ نَصِيرِ (١٠٧).

هاتان الآيتان تقولان بأن الدين واحد، ولكن قد ينزل على الرسول تشريع مختلف عن تشريع ودد في التوراة، وقد تتفق معها. في إشارة لما سبق وذكرته السورة من أن بعض من أعلن الإسلام منهم كانوا يطلعون المسلمين على ما ورد في بقايا التوراة التي لديهم ويقارنونها بها يقول القرآن، فيأتي آخرون وينهونهم عن ذلك: وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ آمَنُواْ قَالُواْ



آمَنًا وَإِذَا خَلاَ بَعْضُهُمْ إِلَىَ بَعْضِ قَالُواْ أَتَحَدَّنُومَهُم بِيَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَآجُوكُم بِهِ عِندَ رَبَّكُمْ أَفَلاَ تَعْفِلُونَ (٧٧) أَوَلاَ يَعْلَمُونَ أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ (٧٧).

ولا شأن لقوله تعالى: ما ننسخ من آية أو ننسها... » بها سهاه رجال الدين بالناسخ والمنسوخ والذي يعني أن الله ينزل تشريعا في القرآن ثم ينزل تشريعاً في القرآن ينقضه أو يلغيه. فنسخ الآية يعني نسخ صورة طبق الأصل من الأرشيف الإلهي لتشريع (آية) لرسول من الرسول آخر و "ننسها" تعني عدم نسخ نفس ذلك الحكم أو التشريع من الأرشيف الإلهي لرسول آخر من الرسول.

ومن ذلك أن بني إسرائيل حرم عليهم بعض المآكل كعقاب لهم لفعل فعلوه، وليس لأن تلك المآكل حرام أصلاً، كما أخبرتنا سورة الأنعام: وَعَلَى الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفُر وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَّا إِلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَّا أَوِ الْحَوَايَا أَوْ مَا اخْتَلَطَّ بِعَظْم ذَلِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ (١٤٦).

## بعض المسلمين تأثروا بفكر بني إسرائيل

(الآية.١٠٨) والخطاب تفاعلي

تظهر السورة أن بعض المسلمين، ونتيجة لمعاشرة بني إسرائيل، قد يتشبهون بهم ويسألون محمداً أسئلة سألها بنو إسرائيل موسى: أَمْ تُرِيدُونَ أَن تَسْأَلُواْ رَسُولَكُمْ كَمَا سُئِلَ مُوسَى مِن قَبْلُ وَمَن يَتَبَدَّلِ الْكُفْرَ بِالإِيمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاء السَّبِيلِ(١٠٨)

وسؤال بني إسرائيل لموسى أخبرتنا به سورة النساء: يَسْأَلُكَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَن تُنزَّلَ عَلَيْهِمْ كِتَاباً مِّنَ السَّمَاءِ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَى أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُواْ أَرِنَا اللهِ جَهْرَةً فَأَخَذَتُهُمُ الصَّاعِقَةُ يِظُلْمِهِمْ ثُمَّ التَّخَذُواْ الْعِجْلَ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ فَعَفَوْنَا عَنَ ذَلِكَ وَآتَيْنَا مُوسَى سُلْطَاناً مُبِيناً (١٥٣) النساء.

### عود للتحذير من الإسرائيليات

(الآيات:١٠٩-١١) والخطاب تفاعلي

وتستمر السورة تخاطب المسلمين وتحذرهم من الاستهاع لبني إسرائيل: وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّن بَعْدِ إِيهَانِكُمْ كُفَّاراً حَسَداً مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحُقُّ



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

فَاعْفُواْ وَاصْفَحُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللهَّ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ(١٠٩) وَأَقِيمُواْ الصَّلاَةَ وَآتُواْ الزَّكَاةَ وَمَا تُقَدِّمُواْ لاَنْفُسِكُم مِّنْ خَيْرِ تَجِدُوهُ عِندَ اللهِّ إِنَّ اللهَّ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ(١١٠). وقد بدأ تحذير المسلمين من الاستماع لبني إسرائيل وتقليدهم في الآية: (١٠٤).

وسنرى أن تحذيرات القرآن من الاستماع لبني إسرائيل تكررت كثيراً على أسماع المسلمين، لكن الأيام ستثبت أن المسلمين سيتشربون الإسرائيليات وسيبنون عليها عقائدهم، وهو ما تغص به كتب التراث الديني لكل المذاهب.

## عود للتأكيد على نفي أكذوبة شعب الله المختار

(الآيات: ١١١-١١٢) والخطاب تفاعلي

تعود السورة للحديث عما سبق وأشارت له الآيات: (٩٦-٩٦) وَقَالُواْ لَن يَدْخُلَ الجُنَّةَ إِلاَّ مَن كَانَ هُوداً أَوْ نَصَارَى تِلْكَ أَمَانِيَّهُمْ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ(١١١) بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ للهَ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِندَ رَبَّهِ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ(١١٢).

بنو إسرائيل - مثلهم مثل يهود اليوم - يعتقدون أن الله اختارهم وفضلهم على كل البشر، وبالتالي فهم وحدهم من سيدخل الجنة. كما أن هذا الاعتقاد كان سائداً عند النصارى في يثرب، والآية تنفي هذا الاعتقاد وتؤكد أن الجنة لمن أسلم وجهه لله على الطريقة المحمدية. والنصارى كما سبق وذكرنا في مقدمة السور المدنية هم من وجدوا بعد عيسى ابن مريم بعضهم يؤمن بالوحدانية وبعضهم يعتقد بتثليث نخالف لتثليث المسيحيين. فتثليث النصارى يقوم على اعتبار الله (تعالى الله علواً كبيراً) وعيسى وأمه ثلاثة آلهة، بينها تثليث المسيحيين يقوم على اعتبار الأب، والابن (يسوع) والروح القدس. والنصارى في يثرب لم يبق لهم أثر بعد عصر صدر الإسلام، لأنهم قلة ومن لم يدخل الإسلام منهم هاجر لبلاد الشام وذاب في المجتمعات المسيحية.

### اليهود والنصاري في يثرب لم يكونوا على وفاق

(الآية:١١٣) والخطاب تفاعلي.

وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَارَى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِتَابَ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِمِمْ فَاللهُ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيهَا كَانُواْ



فِيهِ يَخْتَلِفُونَ(١١٣).

الآية تتحدث عن يهود ونصاري يثرب زمن الرسول وأنه لم يكن بينهم وفاق، ولا تتحدث عن يهود ونصاري في مكان أو زمان آخرين.

### مقدمة للحديث عن تثبيت القبلة

(الآيات: ١١٤-١١٥) والخطاب تفاعلي

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ اللهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا أُوْلَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَا إِلاَّ خَآتِفِينَ لِمُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ (١١٤) وَللهِ الْمُشْرِقُ وَالْمُغْرِبُ فَأَيْثَهَا ثُوَلُّواْ فَنَمَّ وَجْهُ اللهِ إِنَّ اللهِ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (١١٥) البقرة.

قريش هم من منعوا المسلمين من دخول المسجد الحرام في أواخر العهد المكي قبل الهجرة. وهو ما ذكرته سورة الحج: إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهَّ وَالمُسْجِدِ الْحُرَامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاء الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَن يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ نُذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ (٢٥). وصدوا المسلمين عن المسجد الحرام للصلاة فيه برغم أنه وجد أصلاً لذكر الله.

وتقول السورة إن التوجه في الصلاة لأي جهة مقبول، لأن المشارق والمغارب وكل اتجاه لله جل وعلا. وكأنها تطمئن بعض المسلمين في يثرب الذين كانوا يصلون باتجاه غير اتجاه البيت، بأن صلاتهم مقبولة ولو كانت باتجاه إيليا. وستعود السورة في آيات لاحقة للحديث عن ذلك.

## أول خطاب لمشركي قريش بعد الهجرة

(الآيات: ١١٦-١١٩) والخطاب دعوي

وَقَالُواْ الْخَذَ اللهُ وَلَداً سُبْحَانَهُ بَل لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ كُلِّ لَّهُ قَانِتُونَ(١١٦) بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ كُلِّ لَهُ قَانِتُونَ(١١٧) بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيْكُونُ(١١٧) وَقَالَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ لَوْلاً يُكَلِّمُنَا اللهُ أَوْ تَأْتِينَا آيَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ فَدُ بَيْنَا اللهَ يَاتِ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ(١١٨) إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيراً وَنَذِيراً وَلاَ تُسْأَلُ عَنْ أَصْحَابِ الْجَحِيم (١١٩).

(الآية:١١٦) تكرر ما سبق وذكرته سور مكية من أن قريشاً تقول بأن الملائكة بنات الله.



(الآية:١١٨) هناك مطالب لا معقولة، مثل طلب رؤية الملائكة أو آيات وخوارق، أو رؤية الله أو تكليمه لهم كما يكلم محمداً، مثلما أشارت إليه سورة الأنعام: وَإِذَا جَاءَتُهُمْ آيَةٌ قَالُواْ لَن نَّوْمِنَ حَتَّى نُوْتَى مِثْلَ مَا أُوتِيَ رُسُلُ الله آللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ سَيُصِيبُ الَّذِينَ أَجْرَمُواْ صَغَارٌ عِندَ اللهَ وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِهَا كَانُواْ يَمْكُرُونَ (١٢٤).

وهو ما سألته أمم قديمة، منهم بنو إسرائيل: يَسْأَلُكَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَن تُنزَّلَ عَلَيْهِمْ كِتَاباً مِّنَ السَّمَاءِ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَى أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُواْ أَرِنَا اللهَ جَهْرَةٌ فَأَخَذَتُهُمُ الصَّاعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُمَّ اتَّخَذُواْ الْعِجْلَ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِّنَاتُ فَعَقَوْنَا عَن ذَلِكَ وَآتَيْنَا مُوسَى سُلْطَاناً مُّبِيناً (١٥٣) النساء.

(الآية:١٩) محمد بشير ونذير فقط وليس مسئولاً عن هداية الناس. هكذا يجب أن يكون كل داعية مسلم، يوصل ما يقول القرآن للناس دون حاجة للوعظ والقصص. طبعاً لن يوافق الغالبية، خاصة من يجب الظهور والأضواء والإعلام، ويشعر بالزهو وهو يحشد المستمعين له، أثناء ممارسته لقصصه، وما يجنيه وراء كل ذلك من مال وجاه وسلطة.

تأكيد أن من لم يؤمن من يهود ونصارى يثرب فلن يؤمن

(الآيات:١٢٠-١٢١) والخطاب تفاعلي

وَلَن تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبَعَ مِلَّتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الهُدَى وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءهُم بَعْدَ الَّذِي جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللهِ مِن وَلِيٍّ وَلاَ نَصِيرٍ (١٢٠).

ومن آمن منهم آمن عند سماعه لدعوة الحق دون تردد: اَلَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ أُوْلَـئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمن يَكْفُوْ بِهِ فَأُوْلَـئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ(١٢١).

عود لدعوة بني إسرائيل يثرب وتذكيرهم ببعض نعم الله على أسلافهم

(الآيات: ١٢٢-١٢٣) والخطاب دعوي

يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ(١٢٢) وَاتَّقُواْ يَوْماً لاَّ غَبْزِي نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْئاً وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ تَنفَعُهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُّونَ(١٢٣).

التفضيل على العالمين تعني من كان حولهم من الأمم في منطقتهم عندما جاءتهم رسالة من



ربهم زمن موسى وكان من حولهم وثنيين، ولا تعني أنهم أفضل خلق الله على الأرض. لأن القول بتفضيل الله لخلق من خلقه على البقية فيه اتهام لا يليق به جل جلاله. فهو خلق البشر من نفس واحدة (مواصفات واحدة) وليس بينهم تفضيل إلا بالتقوى وليس بالنسب. لكن بني إسرائيل ونتيجة لاضطهادهم من قبل أهل مصر لمدة طويلة وتعاملهم معهم تعامل العبيد، حاولوا أن يمسحوا تلك الإهانة بالزعم أن الله اختارهم كشعب مفضل لديه.

## حديث عن إبراهيم

(الآيات: ١٢٤-١٣٤) والخطاب دعوي

وَإِذِ الْبَلَى إِبْرَاهِيم رَبُّهُ بِكَلِيَاتٍ فَأَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِن دُرِّيِّتِي قَالَ لاَيَنَالُ عَهْدِي الطَّالِينَ (١٢٤) وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةٌ لِلنَّاسِ وَأَمْناً وَالْحَيْفِينَ وَالرُّحِع السُّجُودِ (١٢٥) وَإِذْ فَعَلْنَا الْبَيْتِي لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّحِع السُّجُودِ (١٢٥) وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ وَبِ الشَّجُودِ المَّا عَلَىٰ وَارْزُقُ أَهْلَهُ مِنَ النَّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُم بِاللهٌ وَالْمَوْمُ اللَّخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمَّتُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَبِغْسَ المُصِيرُ (١٢٦) وَالْمَوْمُ الْمَيْمِ الْمَعْمِ النَّعْمِ اللَّهِ الْمَعْمَلِيمُ الْمَعْمِ الْمَعْمِ اللَّهِ وَالْمَوْمُ اللَّخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمَّتُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَبِغْسَ المُصِيرُ (١٢١) وَإِنْمَ عَلَيْلاً أَمَّةً مَّالَمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبَعُ الْعَلِيمُ (١٢٤) وَمَن كُورَ مِن ذُرَّ يَتِنَا أُمَّةً مُسلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِلَّكَ أَنتَ السَّعِيعُ الْعَلِيمُ (١٢٤) وَمَن يُرْعَبُ عَلَيْكَ الْمَالِمَةُ لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبُع مُ الْكَيَا الْكَ وَمِن ذُرَّ يَتِنَا أُمَّةً مُنْ مَنْ المَّالِينَ وَيُعَمِّلُ الْمَعْمُ الْكَوْلُولِ الْمَالِمُ وَلَا اللَّيْنَ وَالْمَالُمُونَ (١٣٠) وَمَا عَلَيْهُ إِلْمَ الْمِيمُ بَيْنِهُ وَيَعْتُوبُ عَلَيْهِمُ آيَائِكَ وَاللَّهُ الْمُعْمَى وَالْمَالِمُونَ (١٣٠) إِنْ اللَّا الْمَالِمُ وَالْمَالِمُونَ (١٣٠) وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَيْنِهُ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِي إِلَى اللَّهُ اصْطَفَى مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَى أَمْ مُنْ اللَّهُ الْمَالِمُ وَلَا الْمَالِمُونَ مِن بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَى أَمْ فَا مَا كَسَبَتُمُ وَلاَ الْمُعْمَلُونَ وَلَحُونَ مِن بَعْدِي قَالُونَ عَلَى الْمَالِمُ وَلَامَ الْمَالِمُ وَالْمَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُم مَا كَسَبَتُمُ وَلا اللَّهُ الْمَالِمُ وَالْمَا عَلَى الْمَاعِلُولُ الْمَالِمُ وَلَامَ الْمَالِمُ وَلَامُ الْمَالِمُونَ وَلَى اللَّهُ الْمُلْمُ الْمَلْمُ وَلَا الْمَالِمُ وَلَامُ الْمَلْمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ وَلَامُ الْمَلْمُ وَلَالَ الْمَالِمُ الْ

(الآية:١٢٥) مكة آمنة منذ القدم. كما أن الناس عادوا للحج وزيارة البيت منذ أن طهره إبراهيم وأعاد بناءه. وهذا يعني أن البيت كان محجاً للبشر قبل عهد إبراهيم بوقت طويل،



وأنه هجر وتهدم، فقام إبراهيم بإعادة بنائه وتهيئته ليكون جاهزاً ليستأنف الناس الحج إليه. والآية تقول: « وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لَلنَّاسِ وَأَمْناً وَاتَّخِذُواْ مِن مَّقَامٍ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى» والحديث هنا عها كان في عصر إبراهيم. لذا فكلمة «واتخذوا» يجب أن تُقرأ على أنها فعل ماضي وليس كفعل أمر. فالناس في عصر إبراهيم اتخذوا من مقام إبراهيم حول الكعبة مكاناً للصلاة، ولا تطلب الآية من الناس الآن أو في عصر الرسول أن يصلوا في مقام إبراهيم. إبراهيم.

(الآية:١٢٦) دعوة إبراهيم أن تكون مكة آمنة «أي تستمر آمنة» وأن ترزق بالثمرات. وقد دعا بهذا الدعاء لأن مكة أصبحت موطنه منذ أن لجأ إليها بعد خروجه من قريته مع لوط، وعاش فيها حتى تلك اللحظة المتقدمة من عمره، وبقى فيها بعد ذلك حتى مات.

ثم تعود السورة للحديث عما سبق وقام به إبراهيم في مكة بعد أن أصبح ولده إسماعيل شاباً، وكلفه الله بمعاونة والده لصيانة البيت: وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن فَرْبَيْنَا أَمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (١٢٨) رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آبَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ العَرِيزُ الحَكِيمُ (١٢٩).

# بنو إسرائيل يثرب تركوا ملة إبراهيم

(الآيات: ١٣٠ - ١٣٥) الخطاب دعوي

وتؤكد السورة أن بني إسرائيل ليسوا على دين الله لأنهم ضلوا عن ملة إبراهيم: وَمَن يَرْغَبُ عَن مَّلَةٍ إِبْرَاهِيم إِلاَّ مَن سَفِه نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ (١٣٠) إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبُّ الْعَالَمِينَ (١٣١) وَوَصَّى بِمَا إِبْرَاهِيمُ بَيْيِهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلاَ تَمُوثُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ (١٣٧) أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاء إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ المُوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدِي قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَكَ كُنتُمْ شُهَدَاء إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ المُوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدِي قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِسْحَاقَ إِلَى اللهَ أَوَاحِداً وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (١٣٣) يَلْكَ أُمَّةً وَإِلَى اللهَ مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَا كَسَبَتْمُ وَلاَ تُسْأَلُونَ عَالَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٣٤).

١ انظر مقام إبراهيم/ مقدسات تحيط بالكعبة لا قدسية لها في الإسلام/ المقام/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.



وتحولوا لمذاهب مبتدعة: وَقَالُواْ كُونُواْ هُوداً أَوْ نَصَارَى تَهْتَدُواْ قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ (١٣٥).

وهو ما سبق وأشارت له سورة الأنعام: قُلْ إِنَّنِي هَدَانِي رَبِّي إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ دِيناً قِيَها مُلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ (١٦١).

واليهودية والنصرانية معتقدات مبتدعة ظهرت بعد زمن موسى وبعد زمن عيسى، وهي معتقدات ضالة تختلف حتى عن مذاهب بني إسرائيل الضالة، ويتبع اليهودية والنصرانية أناس من بني إسرائيل ومن أجناس أخرى.

#### الدين واحد

(الآيات: ١٣٦ - ١٣٨) والخطاب دعوي

وملة إبراهيم ليست ديناً جديداً ولكنها نفس دين الله الواحد الذي أرسلت به كل الرسل، وهو ما جاء به محمد: قُولُواْ آمَنَا بِالله وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهُمْ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مَنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (١٣٦) فَإِنْ آمَنُواْ بِمِثْلِ مَا آمَنتُم بِهِ فَقَدِ اهْتَدُواْ وَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّمَا هُمْ فَيْ شِقَاقِ فَسَيَكُهُمُ الله وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (١٣٧) صِبْغَةَ الله وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ الله صِبْغَة وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ الله صِبْغَة وَنَحْنُ لَهُ مُالِدونَ (١٣٨).

فتكون ملة إبراهيم هي نفس ما جاء به الرسول محمد. لكن بحكم أن الناس يبتعدون عن الدين ويتعلقون بتشريعات دخيلة بعد كل رسول، فإن كل الرسالات التي سبقت القرآن لم يعد لها وجود، وتوراة موسى الوحيدة التي كتبت قبل القرآن فقدت، وما يعتنقه اليهود الآن هو دين رجال ديانتهم. لذا على كل من يرغب في الجنة أن يؤمن بالإسلام الذي جاء به رسول الله محمد عليه الصلاة والسلام، وأي دين غيره لن يقبل.

#### معتقدات اليهود والنصاري مبتدعة

(الآيات: ١٣٩-١٤١) الخطاب دعوي

اليهود والنصارى ابتدعوا معتقدات من عند أنفسهم وتمسكوا بها على أنها دين الله، وقالوا هي الدين الذي كان عليه إبراهيم وأبناءه: قُلْ أَتَحَاجُونَنَا فِي اللهَّ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ وَلَنَا أَعُمَالُنَا



وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ (١٣٩)أَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطَ كَانُواْ هُوداً أَوْ نَصَارَى قُلْ أَأْنَتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللهُ وَمَنْ أَظْلَمُ مِثَن كَتَمَ شَهَادَةً عِندَهُ مِنَ اللهُ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٠) تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَمَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَّا كَسَبْتُمْ وَلاَ تُسْأَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (١٤٠).

والآية (١٣٩) تقول لهم: كيف تريدون إقناعنا كمسلمين أنكم على حق ونحن أعرف بربنا ودينه منكم؟

والآية (١٤٠) تستنكر زعم اليهود والنصارى أن إبراهيم كان منهم، لأنه عاش في زمان سابق للزمن الذي ظهرت فيه هذه الفرق المبتدعة.

وتؤكد الآيات أن كل من يؤمن بالله عليه أن يؤمن بمثل ما أمن الرسول والمسلمون به، وهو نفس دين الله الواحد الذي كان عليه آباء بني إسرائيل الذين اتبعوا موسى في زمانه.

#### تثبيت القبلة

(الآيات: ١٤٢-١٥٠) والخطاب تفاعلي

سَيَقُولُ السُّفَهَاء مِنَ النَّاسِ مَا وَلَّهُمْ عَن قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا قُل للهُ المُشْرِقُ وَالمُغْرِبُ يَهْكِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ (١٤٢) وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لَتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْحُمْ شَهِيداً وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ النَّسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْ عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتُ لَكَبِيرةً إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللهِ بِالنَّاسِ لَرَوُوفٌ رَّحِيمٌ (١٤٣) قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي السَّبَاء فَلَنُولِيَنَكَ قِبْلَةً وَمُنَاهَا فَوَلُ وَجُهِكَ فِي السَّبَاء فَلَنُولِيَنَكَ قِبْلَةً وَمُواهَا فَوَلُ وَجُهِكَ فِي السَّبَاء فَلَنُولِينَكَ قِبْلَةً وَمُوهَا هَوَلُواْ وُجُوهِكُمْ شَطْرًا المُسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَولُواْ وُجُهِكَ فِي السَّبَاء فَلَنُولِينَكَ قِبْلَةً وَمُواهَا فَوَلُ وَجُهِكَ فِي السَّبَاء فَلَنُولِينَكَ وَمَا أَنْ يَعْفَلُ مَا كُنتُهُمْ فَولُواْ وُجُهِكَ هُمْ مَن الْفِيلُ وَاللَّهُ بِعُلُولُ عَلَيْهُمْ وَمَا اللهُ بِعُلُولُ وَجُهِكَ مُ اللهُ وَمُولَا أَلْكِنَا اللهَ اللهَ عَلَي اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْقُولُ الْحَلَى وَمَا أَنْتَ بِتَابِعِ قِبْلَةَ هُمُ وَمَا اللهُ يَعْمُلُونَ (١٤٤) وَلِكُلُ وَمَا اللهُ يَعْمُلُونَ (١٤٤) وَلِمُنَ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى كُلُ شَيْء قَلِيرٌ (١٤٤) وَمِنْ عَيْمُ فَولَا عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ يَعْلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَمْلُونَ (١٤٤) وَمِنْ قَلَى اللهُ وَمَا اللهُ بِعَافِلَ عَمَّا تَعْمُلُونَ (١٤٤) وَمِنْ وَمَا اللهُ بِعَافِلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٤) وَمِنْ وَمَا اللهُ بِعَافِلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ (١٤٤) وَمِنْ وَمَا اللهُ مِعْولَ الْمَالَةُ عَمْلُونَ (١٤٤) وَمِنْ وَمَا اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَ



حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلَ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِنَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ فَلاَ تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي وَلاَّثِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ(١٥٠).

الرسول لم يصل لفلسطين (قبلة اليهود) يوماً واحداً، ولكنه وجد بعض مسلمي يثرب يصلون لها عندما هاجر، ولم يكن يستطيع أمرهم بكلامه الشخصي فانتظر حتى نزل الوحي يأمرهم بالتوجه للقبلة، ففعلوا.

والحديث عن هذه الآيات مفصل في قسم: أحداث من عصر الرسول، يرجى الرجوع له.

#### مخاطبة المسلمين

(الآيات:١٥١-١٥٧) والخطاب توجيهي

كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مُنكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ(١٥١) فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُواْ لِي وَلاَ تَكْفُرُونِ(٢٥١). الحكمة هي هنا معرفة الحق من الباطل، وهذا يكون باتباع تشريعات الدين\.

### أول ذكر للقتال في سبيل الله

تستمر السورة تخاطب المسلمين: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ إِنَّ اللهِّ مَعَ الصَّابِرِينَ (١٥٣) وَلاَ تَقُولُواْ لَمِنْ يُقْتَلُ فِي سَبيلِ اللهِّ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاء وَلَكِن لاَّ تَشْعُرُونَ (١٥٤) وَلَنَبُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْحَوْلُ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مَّنَ الأَمْوَالِ وَالأَنفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ (١٥٥) النَّفُر وَاجَدُّ وَأَولَئِكَ أَولَئِكَ الصَّابِرِينَ (١٥٥) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتُهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ اللهُ تَدُونَ (١٥٧).

القتال لم يحدث بعد، بل إن القتال لم يفرض إلا في آيات قادمة، وهذا أسلوب متبع في القرآن رأينا آيات مشابهة في سور سابقة، حيث تبدأ الآيات بالحديث عن موضوع جديد وكأنه سبق الحديث عنه، مع أن الحديث عنه سيأتي بعد ذلك .

والآيات تهيئ المسلمين لما قد يواجهون عندما يبدأ القتال مع قريش التي يبدو أنها مصرة على ملاحقة المسلمين، ولابد أن الأخبار تنامت عن حشودها ضدهم وقدومها لحربهم.



١ يمكن العودة لقسم مفردات من القرآن/ الحكمة، لمعلومات أكثر.

٢ - انظر فقرة: البدء بسرد الحدث لا يكون بالضرورة من أوله / قسم من أساليب القرآن.

وعندما تقع الحرب سيكون هناك قتلى وعلى المسلمين احتساب قتلاهم عند الله والصبر على المحن وعلى نقص أموالهم نتيجة إنفاقهم على الحرب وتجهيز الجيش.

وقوله تعالى: وَلاَ تَقُولُواْ لَمِنْ يُقْتَلُ فِي سَبيلِ اللهَ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاء وَلَكِن لاَّ تَشْعُرُونَ(١٥٤).

قام المفسرون - كعادتهم - بليها لغير معناها، وذلك بالقول بأن المقتول في سبيل الله لا يموت ولكن يكون حياً عند الله فعلياً. ومما قالوا بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير ولكن تجديفاً على الله ما نقله الطبري أن مجاهداً يقول: « يُرْزَقُونَ من ثمر الحِنَّة ويجدون ريحها وليسوا فيها».

قتادة قال: «يتحولون إلى طير بيض يأكلن من ثهار المجنة، وأن مساكنهم سدرة المنتهى». الربيع قال: طيور خضر وفي الجنة ويأكلون منها كيفها شاءوا.

ابن عباس قال: هم عَلَى بارِقِ نَهْرٍ بِبابِ الجَنَّةِ فِي قُبَّةٍ خَضْرَاءً"

وقال عبدةُ: هم فِي رَوْضَةٍ خَضْرَاءَ، يَخْرُجُ عَلَيْهِمْ رِزْقُهُمْ مِنَ الحَبَّنَةِ بُكْرَةً وَعَشِيًّا.

وقال ابن بشار السلمي: أرواح الشهداء في قباب بيض من قباب البجنة في كل قبة زوجتان، رزقهم في كل يوم طلعت فيه الشمس ثور وحوت، فأما الثور ففيه طعم كل ثمرة في البجنة، وأما البحوت ففيه طعم كل شراب في البجنة.

ويستمر تخريف المفسرين بها لم ينزل به الله عليهم سلطاناً، ولكنه تخاريف قالوها من عند أنفسهم تظهر جهلهم المطبق وجرأتهم على الله وقلة إيهانهم.

والآية نزلت قبل أي معركة وقبل أن يقتل مسلم واحد في قتال في سبيل الله، وهي كآيات كثيرة في سورة البقرة والنساء والمائدة ومحمد والصف تهيئ وتحث المسلمين على قتال قريش وصد عدوانهم المتوقع، وتعد من يقتل وهو مؤمن منهم بالجنة. وقوله: "أحياء عند ربهم» مجاز يعني أنهم سيرزقون عند ربهم بعد البعث وفي الجنة. لأن من يموت سيشعر أنه انتقل للآخرة مباشرة خلال لحظات، كون ذاكرته ستتوقف عن التسجيل وبالتالي لن يشعر بمرور الوقت. وعندما يبعث المؤمن ويدخل الجنة فكأنه دخلها بمجرد وفاته. ومن يقتل لن يعود للحياة إلا يوم القيامة، سواءً قتل في سبيل الله أو في حادث عرضي، لأن عودة النفس للحياة تحتاج لجسد حامل لها، وهو لن يتوفر بعد الموت إلا بعد نشأة كون القيامة.



#### بعض شعائر الحج

(الآية: ١٥٨) الخطاب تشريعي

ثم تنتقل السورة للحديث عن بعض شعائر الحج: إِنَّ الصَّفَا وَالْمُرُوّةَ مِن شَعَآئِرِ اللهَ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا وَمَن تَطَوَّعَ خَيْراً فَإِنَّ اللهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ (١٥٨).

من الواضح أن بعض المسلمين سأل الرسول إن كان الطواف بين الصفا والمروة من الحج؟ فأجابته السورة بأنه لا جناح على الحاج أو المعتمر أن يتطوف بالصفا والمروة، وهذا يعني أن من لا يفعل فلا جناح عليه أيضاً. '

## تحذير من كتهان الوحي

(الآيات: ١٥٩ - ١٦٢) تفاعلي

إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِن بَغْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَـئِكَ يَلعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ (١٥٩) إِلاَّ الَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَـئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا النَّوَابُ الرَّحِيمُ (١٦٠) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمْ لَعْنَهُ اللَّهَ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ (١٦١) خَالِدِينَ فِيهَا لاَ يُخَفِّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمْ يُنظَرُونَ (١٦٢).

الآيات تحذر كل من يكتم الوحي ولا يبلغه للناس الذين لا يعرفونه. وكل من يفعل ذلك فهو كافر وعليه اللعنة وسيخلد في النار.

والآيات تشير إلى أن هناك بعض من يحفظ شيئاً من القرآن عندما يسأل عن حكم القرآن في مسألة لا يخبر السائل بها يقول القرآن، أو أنه يخبره بشيء مخالف وينسبه للقرآن. وهذا ينطبق على رجال الدين في عصرنا من كل المذاهب الذين يقولون بغير القرآن، وهم يعلمون.

### عود لمخاطبة قريش

(الآيات: ١٦٣-١٦٤) والخطاب دعوي

السورة خاطبت قريشاً في الآيات: (١١٦-١١٩) وتعود هنا لمخاطبتهم، وتكرر عليهم الدعوة للتفكير بخلق الله لإدراك أنه سبحانه لن يعجز عن البعث: وَإِلَـهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لاَّ

١ الاستاذ عبد الرحن أسعد «أبو حزم» المدقق اللغوي للكتاب يميل إلى أن السعي بين الصفا والمروة كان معروفاً في الجاهلية،
 فسأل بعض المسلمين الرسول إن كان مطلوباً في الحج والعمرة. فجاءت الآية تقول إنه مباح، ولا جناح على من تطوف بهما.



إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْنُ الرَّحِيمُ(١٦٣) إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِهَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَّاء فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ المُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ لآيَاتٍ لَّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ (١٦٤).

### أول مرة تخاطب السور المدنية المستضعفين في مكة

(الآيات: ١٦٥ -١٦٧) والخطاب دعوي

بعد مخاطبة قريش في الآيات السابقة تتحول السورة لمخاطبة من لم يسلم من مستضعفي مكة تبعاً لسادتهم، وتصور لهم الحال فيها سيكونون عليه يوم القيامة لو ماتوا وهم كفار: وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ الله أَندَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبً الله وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَشَدُّ حُباً لله وَلَوْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّة لله جَمِيعاً وَأَنَّ الله شَدِيدُ الْعَذَابِ (١٦٥) إِذْ تَبَرَّأَ لَيْنِ النَّهِ عَلَى الْعَذَابِ (١٦٥) إِذْ تَبَرَّأُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللهُ أَعْهاهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا اللهُ اللهُ اللهُ أَعْهاهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا اللهُ اللهُ اللهُ أَعْهاهُمُ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا اللهُ اللهُ اللهُ أَعْهاهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا اللهُ اللهُ اللهُ أَعْهاهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَعْهاهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَعْهاهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا اللهُ اللهِ ا

والآيات تصور الوضع تصويراً مجازياً لزيادة التأثير في النفس.

## الحديث عما يحرم من المآكل

(الآيات: ١٦٨-١٧٣) الخطاب توجيهي

يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلاَلاً طَيِّباً وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوِّ مُبِينٌ(١٦٨) إِنَّهَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَاء وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ(١٦٩) وَإِذَا قِيلَ لَكُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنا أَوْلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلاَ يَهْتَدُونَ(١٧٠) وَمَثْلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثْلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِهَا لاَ يَسْمَعُ إِلاَّ دُعَاء بُكُمٌ عُمْيٌ فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ(١٧١) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّباتِ مَا رَزَفْنَاكُمْ وَاشْكُرُواْ للهِ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ(١٧٢) إِنَّهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمُئِثَةَ وَالدَّمَ وَخَثْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(١٧٣).

الآيات تشير إلى أن بعض من دخل الإسلام من قريش أبقوا على موروثهم بعدم أكل بعض



اللحوم التي اعتادوا على تحريمها قبل الإسلام، وتذكرهم الآيات بما حرم القرآن، والذي ذكر في سورة النحل المكية في الآية: (١١٥).

ولهذا جاءت الآية: (١٧٣) وكأنها نسخة لآية النحل التي تقول: إِنَّهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ المُيْنَةَ وَالْدَّمَ وَلَحْمَ الْحُنزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِّ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (١١٥). وهو المطلوب وليس ما ورثوه من موروثهم.

## عود لتحذير من يكتم الوحي

(الآيات: ١٧٤-١٧٦) والخطاب تفاعلي

وتعود السورة لتحذير الذين يكتمون الوحي والذي سبق وأشارت له الآيات: (١٥٩- ١٦٧) السابقة: إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللهُّ مِنَ الْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً أُولَـ ثِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُوخِهِمْ إِلاَّ النَّارَ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٧٤) وَلَكَتُ لُومُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٧٤) وَلِكَ لَلْهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

يبدو أن الذين يكتمون بعض الوحي يفعلون ذلك لأنه يتعارض مع مصالحهم، أو لأن كتهانه يستفيدون منه بمنافع دنيوية.

### الدين كل لا يتجزأ

(الآية:١٧٧) والخطاب تشريعي

تعود السورة لإكمال الحديث عن القبلة مؤكدة أن هناك ما هو أهم في الدين من اتجاه القبلة وأهم من مجرد أداء الصلاة: لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ المُشْرِقِ وَالمُغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيُونِ وَالْمُؤْتِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبَّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَانِينَ وَالْمَالَةِ وَالْمَوْفُونَ وَالْمَسَانِينَ وَالْمَالِينَ وَفِي الرَّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالمُوفُونَ وَالْيَتَامَى وَالْمَسْانِينَ فِي الْبَأْسَاء والضَّرَّاء وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأَلْمَانَ وَالْمَالِينَ فِي الْبَأْسَاء والضَّرَّاء وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأَلْمَانَالْمَانُونَ (١٧٧).

فالدين كل لا يتجزأ. ولا يكفي أن نصلي باتجاه الكعبة لنصل لمرتبة البر (أعلى درجات الإيهان)، بل علينا أن نأتمر بكل أمر قرآني وننتهي عن نواهيه. ومن الأوامر ما ذكر هنا



من تشريعات. ومنه: إيتاء المال (الإنفاق) على كل ما يحتاجه المجتمع المسلم وذكرت الآية بعض تلك الاحتياجات.

#### ما يسمى بالقصاص

(الآيتان: ۱۷۸-۱۷۹) والخطاب توجيهي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الخُرُّ بِالْحُرُّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالأَنْثَى بِالأَنْثَى فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتَبَاعٌ بِالْمُعُرُوفِ وَأَدَاء إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِّن رَّبَّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ(١٧٨) وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ بَأْ أُولِيْ الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ(١٧٩).

هذه الآيات لا علاقة لها بحوادث القتل التي تحدث باستمرار، ولو حاولنا تطبيقها عليها لما تطابقت. فلو أن امرأة قتلت رجلاً عمداً فالواجب أن تقتل به، ولو قتل رجل امرأة فالواجب قتله به، وهكذا كل شخص يقتل آخر فالواجب قتله به. وهكذا كل شخص يقتل آخر يقتل به بغض النظر عن جنس القاتل وجنس المقتول: وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْغَيْنَ بِالْعَنْ وَاللَّمْنَ وَاللَّمَانُونَ وَاللَمْنَ وَاللَّمَانُ وَاللَّمْنَ وَالْمَالَةُ وَمَن لَمْ يَعْمُونَ وَاللَّمَانُونَ وَاللَمْنَ وَالْمَالَةُ وَمَن لَمْ يَعْمُونَ وَاللَّمْنَ وَاللَّمْنَ وَالْمُولَالُمُ وَالْمُؤَلِّلُونَ وَاللَّمْنَ وَالْمُؤَلِيْكُ هُمُ الطَّالْمُونَ (8 ٤) المائدة.

فالنفس مقابل النفس بغض النظر عن اللون والجنس والمعتقد وكل شيء. فكيف تقول آية سورة البقرة: « الحُثُرُّ بِالحُرُّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالأُنثَى بِالأُنثَى»؟

لو تذكرنا أن السياق هام لفهم القرآن، والسياق يعني ربط الموضوع الواحد ببعضه في نفس السورة أو في سور سابقة أحياناً، فإن الآيات: (٦-١٣) من سورة الحجرات التي سبقت نزول البقرة، ذكرت اقتتالاً بين مسلمة قريش والمستضعفين السابقين. وقد وقع قتلى بين الفريقين، فجاءت الآيات التي شاع تسميتها "بآيات القصاص" تقول: على المسلمين إحصاء قتلى كل فريق وتصنيف القتلى: كم رجل حر، وكم عبد، وكم امرأة حرة، وكم أمة؟ ويقابل كل قتيل بمثيله: الحر بالحر، والعبد بالعبد، والأنثى بالأنثى. ولابد أن هناك فريقاً قتل منه أكثر مما قتل من الفريق الآخر، والقتلى الزائدون لن يكون لهم قتلى يقابلون بهم، فتدفع لهم دية. ولو تنازل الفريق الذي سيحصل على الدية لقتلاه فهو خير له.

وبها أن الاقتتال حدث للمرة الأولى فإن الله غفور رحيم، لكن لو تجدد القتال بين الفريقين



أو بين أي فريقين من المسلمين فهو عدوان توعد الله من يصدر منه بالعذاب الأليم: « فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ». ولن تقبل له توبة لأنه أقدم على كبيرة يعلم مسبقاً أن من يقدم عليها فهو في النار. وسيأتي حكم القتل العمد والقتل الخطأ في الآيات: (٩٢-٩٣) من سورة النساء.

والسؤال الذي قد يخطر على بال الكثيرون هو: لو اقتتلت طائفتان من المسلمين اليوم فهل يطبق بحقها ما ورد في الآيتان (١٧٨ - ١٧٩)؟

والجواب هو أن من يبدأ القتال فهو الباغي وهو من يجب قتاله، بينها الآخر يعتبر معتداً عليه ويدفع عن نفسه. ولا علاقة لهذا بالآيتين. وكل من يقدم على قتل النفس فينطبق بحقه حكم القتل العمد'.

#### الوصية

(الآيات: ١٨٠-١٨٢) والخطاب تشريعي

كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ المُوْتُ إِن تَرَكَ خَيْراً الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالأَفْرَبِينَ بِالْمُعُرُوفِ حَقّاً عَلَى الْمُتَقِينَ(١٨٠) فَمَن بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّهَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِنَّ اللهَّ سَمِيعٌ عَلِيمٌ(١٨١) فَمَنْ خَافَ مِن مُّوصٍ جَنَفاً أَوْ إِثْماً فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(١٨١).

- الوصية تكون للوالدين والأقربين حصرياً، ومن أوصى بغير ذلك فقد بدله بعدما سمعه.
- في حال اتضح أن الموصي تعمد الإضرار بورثة آخرين بوصيته فلابد من ثنيه عن تنفيذ
   وصيته، ونصحه بتعديل الوصية.
- فقه المذهب السائد يقول بأن الوصية لا تجوز بأكثر من ثلث مال الموصي. ودليلهم
   حديث منسوب للرسول يقول: الثلث والثلث كثير.
- ولا تجوز لوارث. وأدلتهم في ذلك حديث منسوب للرسول يقول: لا وصية لوارث.



انظر فقرة: القتل/ العمد والخطأ في قسم: تشريعات من القرآن.

أنظر فقرة: الوصية / قسم مواضيع وأدلة من القرآن.

#### الصيام

(الآيات: ١٨٣-١٨٥، ١٨٧) والخطاب تشريعي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (١٨٣) الصيام كتب على الأمم السابقة.

أَيَّاماً مَّعْدُودَاتٍ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْراً فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ وَأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ قَعْلَمُونَ (١٨٤).

المريض والمسافر فقط من يحق لهم الإفطار. ومن أفطر لهذا السبب فهو مخير بين قضاء الصيام بأيام مماثلة فيها بعد، أو فدية طعام يوم كامل (فطور، غداء، عشاء) لمسكين عن كل يوم أفطره. ومن يرغب في زيادة ما يعطي المسكين فهو خير يحسب له. وتؤكد الآية أن من يصوم في السفر أو في المرض (إن استطاع) فهو خير له من الإفطار. وهذا هام، فالناس يظنون أن الإفطار في السفر أفضل.

شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِيَ أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيْنَاتٍ مِّنَ الْهُٰدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرِ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُواْ الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُواْ اللهِ عَلَى مَا هَذَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٨٥). الصيام المطلوب من رب العالمين هو شهر رمضان، فقط لا غير. وتؤكد الآية على أن قضاء ما فات من أيام رمضان بسبب المرض أو السفر أفضل من الفدية .

## الدعاء للاستغفار والتوبة من المعاصي وليس لأمور الدنيا

(الآية:١٨٦) والخطاب توجيهي

ثم تبتعد السورة عن حديث الصيام: وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ (١٨٦).

الآية تقول إنه لا حاجّة لساعة معينة لأن يقبل الله فيها التوبة، كآخر ساعة من يوم الجمعة كها تقول كتب التراث. والدعاء هنا هو الاستغفار والتوبة وليس طلبات دنيوية، لأن الدعاء لشيء دنيوي لا يستجاب ٢.



١ انظر فقرة: الصيام / قسم تشريعات من القرآن.

انظر فقرة: الله لا يتدخل في أمور الدنيا/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

### عود للحديث عن الصيام

(الآية: ١٨٧) والخطاب تشريعي

أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصَّيَامِ الرَّفَ إِلَى نِسَآئِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَمُنَّ عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنتُمُ غَنْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَالآنَ بَاشِرُ وهُنَّ وَابْتَغُواْ مَا كَتَبَ اللهُ لَكُمْ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْحَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَيْمُواْ الصَّيَامَ إِلَى الَّلَيْلِ وَلاَ ثَبَاشِرُ وهُنَّ وَأَنتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلاَ تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ (١٨٧).

ومباشرة النساء في ليالي رمضان أباحته الآية قبل أن يسأل عنه المسلمون، ومع ذلك قالت الآية: عَلِمَ الله أَنْكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَالآنَ بَاشِرُ وهُنَّ». لأن فرض الصيام تم في هذه السورة التي لم يقرأها المسلمون بعد، لكي يتساءلوا عن مباشرة النساء في الليل. وكأن الآية أعطت حكماً لتساؤل من البديهي أن يسأله المسلمون.

وتذكر الآية «الاعتكاف في المساجد» فهل الاعتكاف لأيام كها هو معروف الآن؟ أم أن الاعتكاف يعني شيئاً آخر؟ لأن البقاء لعدة أيام في المسجد يعني التشبه بالرهبانية وتعطيل الإنتاج والإسلام حريص على الإنتاج والعمل ومحارب الرهبانية. ولأنه لم يشتهر عن الرسول أن بقي بلا حراك في المسجد لأيام، خاصة أن كل أيامه في المدينة ترقب وقتال واستعداد وحركة، ولم يكن يملك الوقت الكافي لكي يرتاح أو يبقى في المسجد لعدة أيام المستعداد وحركة، ولم يكن يملك الوقت الكافي لكي يرتاح أو يبقى في المسجد لعدة أيام المستعداد وحركة، ولم يكن يملك الوقت الكافي لكي يرتاح أو يبقى في المسجد لعدة أيام المستعداد وحركة المستعدا

### أكل البعض أموال البعض الآخر بالتحايل أو القوة

(الآية: ١٨٨) والخطاب تفاعلي وتوجيهي

ثم تخاطب السورة المسلمين في يثرب: وَلاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إِلَى الْحُكَام لِتَأْكُلُواْ فَرِيقاً مِّنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالإِثْم وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ(١٨٨).

الآية واضحة المعنى لنا جداً لأننا نعيشها في أيامنا هذه. حيث يقوم أحد المنتفعين بإبلاغ صاحب النفوذ أن هناك قطعة أرض ذات قيمة عالية، ويقوم المتنفذ بوضع يده عليها وإعطاء المنتفع بعض المال مقابل ذكر الأرض له وإخباره بها. أو إبلاغ المتنفذ أن هناك شركة



انظر فقرة: الاعتكاف / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

تدر مكاسب كبيرة ليدخل مع مالكها شريكاً في المكسب دون الخسارة أو رأس المال، أو غير ذلك. والآية تخاطب مسلمي يثرب زمن الرسول، وهو ما يعني أن مثل هذه التصرفات كانت موجودة في ذلك العصر.

لكن من هم الحكام؟

هل المقصود زعماء اليهود وبني إسرائيل؟

المؤكد أنها لا تتحدث عن ملوك ممالك، ولا السلاطين الذين سيستولون على حكم دولة المسلمين بعد الفتوح. وبها أن يثرب ليس فيها حكام زمن رسول الله بالمعنى السائد حالياً للحكام، فإن كلمة حكام تعني من يقضون للناس في منازعاتهم. وهذا قبل أن يكون هناك قضاة كموظفين للدولة، ويصبح القضاء وكأنه وظيفة دينية بيد الدولة.

فالقضاء في الأصل وطوال عصر الرسول عبارة عن فض المنازعات بها يراه القاضي، وليس منصباً دينياً. والآية تحذر من أن يرشى القاضي لكي يحكم في قضية ضد بري، مقابل منفعة. والدليل على أن الحكام هنا تعني من يفض المنازعات، هو قوله تعالى: إِنَّ اللهَّ يَأْمُرُكُمْ أَن تُودُو الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن عَكْمُواْ بِالْعَدْلِ إِنَّ اللهَّ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِهِ إِنَّ اللهَّ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا (٥٨) النساء.

فالله أمر المسلمين أن يقضوا ويحكموا بين الناس لو طلب منهم ذلك بالعدل. فالحكام في الآية (١٨٨) من التحكيم والقضاء وليس من الحكم والتملك.

## حديث عن الأهلة وعن قانون سلوكي

(الآية:١٨٩) والخطاب توجيهي

يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجَّ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُواْ الْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَى وَأْتُواْ الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا وَاتَّقُواْ اللهِّ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (١٨٩).

الآية تقول بأن الأهلة (الأشهر القمرية) هي التي تقوم عليها العبادات في الإسلام، كالحج والصيام. وتفرض تشريعاً (قانوناً) سلوكياً هاماً في دخول البيوت. وهذا يعني أن التقويم القمري هو السائد قبل الإسلام وفي عصر الرسول.



### أول ذكر للقتال في سبيل الله

(الآيات:١٩٠-١٩٤) والخطاب تشريعي

وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهَ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهَ لاَ يُجِبِّ المُعْتَدِينَ (١٩٠) وَافْتُلُوهُمْ عَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مَّنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِنْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ وَلاَ تُقَاتِلُوهُمْ عِندَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِن قَاتَلُوكُمْ فَافْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاء الْكَافِرِينَ (١٩١) عِندَ اللهِ النَّهُواْ فَإِنَّ اللهِ عَنْوَلَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ مَعَ الطَّلَهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ مَعَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ مَعَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ مَعَ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

لأول مرة يأتي الأمر بالقتال في سبيل الله، وقد بينت بقية الآية حدوده وضوابطه بالقول: «وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُ المُعْتَدِينَ».

فالقتال في سبيل الله يعني صد العدوان وعدم مبادرة الغير بالاعتداء لأي سبب كان، لأن الله لا يحب المعتدين. وأي شيء لا يحبه الله فهو كبيرة.

الآيات تفرض بعض ضوابط الجهاد التي تظهر أن الإسلام لا علاقة له بها يتهم به من أنه دين دموي يلاحق الناس في كل مكان ليقاتلهم أو يرغمهم على الإسلام أو يسبي نساءهم ويستعبد رجالهم ويسلب أراضيهم وممتلكاتهم. فالقتال موجه لمن يعتدي ويحمل السلاح، أما من لا يشارك في القتال ولا يحمل السلاح فهو مسالم يحرم التعرض له. كها أن المعتدين متى ما كفوا وانتهوا فيجب التعايش معهم بسلام.

### الإنفاق في سبيل الله

(الآية: ١٩٥) والخطاب تشريعي

وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ تُلقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُواْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ (١٩٥). الإنفاق هو علاقة بين العبد وربه. والإنفاق الإنفاق مطلوب في كل وقت يكون هناك حاجة في دولة الإسلام للفرد أو المجتمع. والآية هنا تأمر المسلمين بالإنفاق في سبيل الله. أي في تجهيز جيش المسلمين لما ينتظره من حروب مع قريش. وهذا يعني أن قريشاً أعلنت حربها على المسلمين برغم أنهم تركوا مكة. ولذلك



يجب على المسلمين أن يكونوا مستعدين لها بالعتاد والسلاح والرجال، وهذا يحتاج للهال الذي يجب أن يغطيه الإنفاق من القادرين. والآية تحذر من لا ينفق وهو قادر، واصفة إياه بمن ألقى بنفسه للتهلكة كون مصيره سيكون النار، ولو قام بكل أمور الدين الأخرى. فالدين لا يتجزأ وترك أمر مثل ترك كل الأوامر.

## الحج

(الآيات: ١٩٦-٢٠٣) والخطاب تشريعي

وَأَقِوُا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ للهَ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَهَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ وَلاَ تَخْلِقُواْ رُؤُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ فَهَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ بِهِ أَذَى مِّن رَّأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَفَةٍ أَوْ نُسُكِ فَإِذَا أَمِنتُمْ فَمَن تَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَهَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْمُدْيِ فَمَن لَمَّ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلاَتَةٍ أَيَّامٍ فِي الْخُبَّ فَصَنَامٌ ثَلاَتَةٍ أَيَّامٍ فِي الْحَبِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلةٌ ذَلِكَ لَن لَمَّ يَكُن أَهْلُهُ حَاضِرِي المُسْجِدِ الْحَرَامِ وَاتَقُواْ اللهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ (١٩٦).

هذه الآيات وردت في بداية الحديث عن الحج في الآيات: (١٩٦-٢٠٣)، مع أنها تأتي في آخر الحديث. وهي تقول بأن من لم يتمكن من الحج والعمرة (القدوم من عرفات والطواف بالبيت وقضاء النذر – إن وجدت – وأداء التفث) لأي سبب من الأسباب بعد قدومه للحج، فليذبح هديه ويحلق رأسه ويعود لبلاده. وذبح الهدي ليس دم كفدية لقطع الحج قبل تمامه، كما يقول الفقه السائد المستمد من كتب التراث. ولكن لأن الحج يلزم الحاج بإحضار هديه معه في الحج، هكذا هو الأصل. وعندما يضطر لقطع الحج فعليه أن ينحره ولو قبل يوم النحر ثم يحلق رأسه ويعود لبلاده. وحلاقة الرأس تكون بعد نحر الهدي.

ومن لم يحضر معه هدياً أو لم يجد هدياً، سواءً بعدم قدرته على شرائه أو عدم توفر الأنعام، فعليه فدية صوم عشرة أيام: ثلاثة أثناء تواجده في مكة، والباقي بعد عودته لبلاده. وإن كان من أهل مكة فعليه صوم الأيام العشرة في مكة.

الحُبَّجُ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الحُبَّ فَلاَ رَفَثَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ جِدَالَ فِي الحَبِّ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللهُ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الأَلْبَابِ(١٩٧).

الآية تقول بأن الحج يؤدي خلال أشهر معلومات، وأن من مبطلات الحج الرفث والفسوق والجدال.



لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضْلاً مِّن رَّبَكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُم مِّنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُواْ الله عِندَ المُشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن فَبْلِهِ لِمَنَ الضَّالِّينَ(١٩٨) ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُواْ الله إِنَّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ(١٩٩) فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُواْ الله كَذِكْرِكُمْ آبَاءكُمْ أَبُاءكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً فَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الأَنْزَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِسْنَةً وَفِي الآخِرَةِ وَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ مِنْ خَلاَقٍ (٢٠١) وَمِنْهُم مَّن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ (٢٠١) أُولَئِكَ هَمُّمْ نَصِيبٌ مَّا كَسَبُواْ وَاللهُ سَرِيعُ الْخِسَابِ(٢٠١) وَاذْكُرُواْ الله فِي أَيَّامِ اللهُ فِي الْمَعْفَى وَاتَّقُواْ الله مَّعْدُوا إِلَّهُ عَلَيْهِ لَمِن التَّقَى وَاتَقُواْ الله وَمَن تَأَخَرَ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لَمِن الثَّي وَاللهُ وَمَن تَأَخَرَ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لَمِن اتَقَى وَاتَقُواْ الله وَاللهُ وَمَن تَأَخَرَ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لَمِن الثَّي وَاللهُ اللهُ الْمُعَلِقُوا الله وَاللهُ وَاللهُ وَمَن تَأَخَرُ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لَمِن اللهُ وَلَا إِنْهُمَ عَلَيْهِ لَمُ اللهُ فَو الْمُولُولُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُولُولُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ا

الحج يبدأ بالتجمع في عرفات، وليس كما تقول كتب التراث. التي تنص على أن التجمع يكون بمني في اليوم الثامن من ذي الحجة ثم يتحرك الناس صباح اليوم التاسع لعرفات. والتجمع في عرفات ليس من أعمال الحج لكنه استعداد للحج. فعرفات يجتمع فيها الناس لبدء الحج، والذي يبدأ بانطلاق الحجاج من عرفات باتجاه البيت للطواف وقضاء النذر والمتاجرة وقضاء الحاجات قبل أن يخرجوا لمني لنحر الهدي وحلاقة الشعر. كما أنه لا خطبة في عرفات. وخطبة الحج الحالية عبارة عن موروث داوم عليه المسلمون نتيجة فهم خاطئ لما حدث أثناء حجة الرسول الوحيدة والتي كانت في آخر حياته وتوفي بعدها بأشهر قليلة. فقد أمرت سورة براءة الرسول أن يعلن على جموع الحجاج الوافدين من كل أنحاء جزيرة العرب أن قريشاً هي من حان معاهدتها مع المسلمين يوم فتح مكة، وأن المسلمين يمهلونها أربعة أشهر للتراجع، فإن لم يتراجعوا فسيلاحقهم المسلمون في كل مكان ويضيقون عليهم ويقاتلونهم بكل ضراوة. وقد أعذر من أنذر: بَرَاءَةٌ مِّنَ اللَّهَّ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدتُّم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ (١) فَسِيحُواْ فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَاعْلَمُواْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهَّ وَأَنَّ اللهَّ مُخْزِي الْكَافِرِينَ (٢) وَأَذَانٌ مِّنَ اللهَّ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الأَكْبَرِ أَنَّ اللهَ بَرِيءٌ مِّنَ المُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإِن تُبْتُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُواْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهَّ وَبَشِّرِ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَذَابِ أَلِيم (٣) إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدتُم مِّنَ المُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يُظَاهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَدًا ۚ فَأَيُّوا ۚ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ المُتَّقِينَ (٤) فَإِذَا انسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُواْ الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَثَّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلاةَ وَآتَوُاْ الزَّكَاةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (٥) وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ



الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلامَ اللهَّ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَاْمَنَهُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَعْلَمُونَ (٦) كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدٌ عِندَ اللهَّ وَعِندَ رَسُولِهِ إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدَتُمْ عِندَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ قَمَا اسْتَقَامُواْ لَكُمْ فَاسْتَقِيمُواْ لَمَّمْ إِنَّ اللهَّ يَجِبُّ الْمُتَّقِينَ (٧).

والآية: (٧) تبين أن سبب هذا الإنذار هو خيانة قريش لمعاهدة أبرمتها مع المسلمين عند المسجد الحرام، أي يوم فتح مكة.

وبالفعل صعد الرسول يوم عرفة على مرتفع يقع وسط سهل عرفات، وتلا آيات سورة براءة. ولم يكن هناك خطبة وداع، ولا أي نوع من الخطب. ولم يرسل الرسول أبا بكر ليقرأ على الناس السورة نيابة عنه، ولم يستبدله بعلي ابن أبي طالب، فكل هذه الأقوال تخاريف كتب التراث تم اختلاقها تباعاً بعد عصر الظلمات والفتن. ولما اعتلت قريش سلطة دولة المسلمين بعد الفتوح استغل حكامها يوم عرفه لتبليغ الناس بفرمانات وقرارات الحاكم، بحجة أنها تقليد لما فعل رسول الله. وأصبحت الخطبة في عرفة أهم شعائر الحج عند المسلمين مع أنها ليست منه. كما بقيت منبراً لتبليغ الناس بقرارات الحاكم وما عليهم الالتزام به. ولا يفطن الكثير من المسلمين أن عرفات خارج حدود الحرم، والحج كل أعماله في الحرم. وهناك من يعلم هذه الحقيقة، لكنه يتغافل عنها عمداً. وبها أن مبعوث الخليفة أو الخليفة نفسه في عصور سابقة كان يقف على مرتفع جبلي في عرفات لكي يسمع كلامه أكبر عدد ممكن من الناس، فقد أصبح الجبل مقدساً وسمي «جبل الرحمة» لزيادة التأثير في النفس، وصار الصعود له وكأنه من شعائر الحج.

ويكون التجمع بعرفات لبدء الحج وليس لسماع خطبة سياسية لا علاقة لها بالحج وليست منه. وفي يوم التاسع من ذي الحجة يفيض الناس (يتحركون) دفعة واحدة من عرفات باتجاه المشعر الحرام (البيت). والإفاضة تعني السير الجماعي للحجاج، مع رفع الصوت بالتكبير وذكر الله أثناء الإفاضة وأثناء الطواف حول المشعر الحرام وبعد إتمام الطواف.

والمشعر الحرام هو الكعبة وليس كها تقول كتب التراث إنه جبل يطل على مضيق مزدلفة. لأن مكة كلها جبال وليس للجبال المحيطة بمزدلفة أي علاقة بالحج لكي يسمى واحد منها المشعر الحرام. والمشعر في اللغة هو المعلم، وليس هناك معلم في الحج أهم من الكعبة فهي معلم عميز فريد من نوعه ولا مثيل له. فهي بحق المشعر الحرام، ولا ينطبق هذا الوصف



على شيء آخر غيرها. كما أن الآية تشير إلى أن الطواف حول الكعبة يكون مصحوباً بذكر الله وتسبيحه بصورة جماعية. كأن يقول الحجاج بصوت واحد: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك... ونحو ذلك. فالحج عبادة جماعية.

ويبدأ الحج بتجمع الناس في عرفات، وفي اليوم التاسع ليس في آخره بل من بدايته يبدأ الناس بالتحرك دفعة واحدة من عرفات باتجاه المشعر الحرام (البيت). والإفاضة تعني السير الجماعي للحجاج، مع رفع الصوت بالتكبير وذكر الله أثناء الإفاضة وأثناء الطواف حول المشعر الحرام وبعد إتمام الطواف.

ثم يكون هناك أعمال أخرى بعضها له علاقة بالحج وبعضها شخصي يقوم الحاج بقضائها، منها المقايضات التجارية والبيع والشراء، والتي ذكرتها آيات في سورة الحج. وهذه الأعمال تختلف من شخص لآخر ومن جماعة لأخرى. فالبعض ينتهي في نفس اليوم والبعض ينتهي بعد عدة أيام.

ثم يتوجه الحاج إلى مني حيث النحر ثم الحلاقة.

وتتم أعمال الحج في أيام معدودات، ويمكن الرجوع لموضوع الحج في قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

## عود لذكر مسلمة يثرب

(الآيات: ٢٠٤-٢٠١) والخطاب تفاعلي

الذين سبق ذكرهم في الآيات:٨-٢٠: وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللهَّ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَامِ(٢٠٤) وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُمْلِكَ



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ وَاللهُ لاَ يُحِبُّ الفَسَادَ(٢٠٥) وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللهَّ أَخَذَتْهُ الْعِزَّةُ بِالإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَبَنْسَ الْمِهَادُ(٢٠٦).

### عود للحث على الإنفاق

(الآية: ۲۰۷) والخطاب تفاعلي

تعود السورة للحث على الإنفاق المذكور في الآية: (١٩٥) لتقول بأن هناك من ينفق طواعية ليشتري نفسه من النار: وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاء مَرْضَاتِ اللهِّ وَاللهُ رَؤُوفٌ بالْعِبَادِ(٢٠٧).

## تحذير من العودة للاقتتال وحث على السلم بين المسلمين

(الآيات: ۲۰۸-۲۱۱) والخطاب توجيهي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ ادْخُلُواْ فِي السَّلْمِ كَاْفَةٌ وَلاَ تَتَبِعُواْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ(٢٠٨) فَإِن زَلَلْتُمْ مِّن بَعْدِ مَا جَاءِنْكُمُ الْبَيِّنَاتُ فَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ(٢٠٩) هَلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن يَأْتِيهُمُ اللهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ الْغَهَمِ وَالْمُلاَئِكَةُ وَقُضِيَ الأَمْرُ وَإِلَى اللهَ تُرْجَعُ الأُمُورُ(٢١٠) سَلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَمْ آتَيْنَاهُم مِّنْ آيَةٍ بَيْنَةٍ وَمَن يُبَدِّلُ نِعْمَةَ اللهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَنُهُ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ(٢١١).

الآيات تعود لمخاطبة الفئتين اللتين حدث بينها الاقتتال (المستضعفين ومسلمة قريش) وقد أخبرتنا بالحادثة الآيات (١٧٨-١٧٩) من سورة الحجرات، وجاءت الآيات (١٧٨-١٧٩) لترشد المسلمين عن ودي القتلى من الطرفين. والآيات هنا تحث على إحضار الله في النفس والبعد التام عن الشحناء إن كانوا مؤمنين. وتقول إن كان هناك البعض لن يمتثل لأمر الله بترك الشحناء وقبول التعايش بسلام، حتى يرى الله أو يرى الملائكة، فهذا لن يحدث. ولن يروا أي آيات أو خوارق، لأن رؤية الآيات لم تردع بني إسر ائيل من التحول عن الدين.

## غالبية المسلمين في يثرب في تلك الفترة فقراء ومن المستضعفين

(الآيات: ٢١٢-٢١٤) والخطاب تفاعلي

زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ اتَقَواْ فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَاللهُ يَرُدُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ(٢١٢) كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ



وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالحُقَّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيهَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغْياً بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ لِمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمِ (٢١٣) أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَذْخُلُواْ الجُتَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثُلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُم مَّسَّتُهُمُ الْبَأْسَاءَ وَالضَّرَّاءَ وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللهَ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللهَ قَرِيبٌ (٢١٤).

الذين كفروا في يثرب غالبيتهم من أهل الكتاب، وتسميهم الآيات بالكفار لأنهم رفضوا دعوة محمد وليس لأنهم كفروا بالله. وبها أن من لا يؤمن بالرسول محمد فهو كافر ولو آمن بالله. وهؤلاء يملكون المال ويسخرون من قلة ذات اليد لغالبية المسلمين. والآية (٢١٤) تشير إلى الأوضاع المعيشية الصعبة التي يعيشها غالبية المسلمين في يثرب في بداية الهجرة، وتحثهم على الصبر بتذكيرهم أن من سبقهم عمن آمن في أزمنة قديمة مستهم الضراء.

والأوس والخزرج غالبيتهم المسلمة أقرب للفقر، والقلة القليلة التي تملك المال منهم تتحفظ على الإنفاق لئلا يجدوا أنفسهم يشاركون غيرهم في الفقر والفاقة، لذا تخبرنا السورة أنهم كانوا لا يسارعون في الإنفاق وإذا أمروا بذلك تساءلوا: يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ مَا أَنفَقَتُم مِّنْ خَيْرٍ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرِبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِنَّ اللَّهِ بِهِ عَلِيمٌ (٢١٥).

### عود لضوابط الجهاد

(الآيات: ٢١٦-٢١٧) والخطاب تفاعلي

كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْفِتَالُ وَهُوَ كُرْهٌ لِّكُمْ وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُجُبُواْ شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُجُبُواْ شَيْئاً وَهُوَ شَرٌ لَّكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (٢١٦) يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الحُرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدٌّ عَن سَبِيلِ اللهَّ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمُسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ اللهَ وَالْمُنْ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدٌّ عَن سَبِيلِ اللهَ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمُسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ اللهُ وَاللهِ مَن وَاللهِ مَنْ فَيهُ وَلَا يَوْلُونَ لَكُمْ حَتَى يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِهُ فَيهُ وَالْمَعْوَا وَمَن يَرُتُوكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأَوْلَـ فِلكَ حَبِطَتْ أَعْمَاهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُولَـ فِلكَ يَرْقُولُ اللهُ اللهُ اللهُ فَي اللهُ فَي مَا خَالِدُونَ (٢١٧).

إذا بدأت قريش المسلمين القتال في الشهر الحرام فعلى المسلمين القتال فيه.

وحرص المسلمين على السؤال عن القتال في الشهر الحرام وقبل ذلك في البيت الحرام يظهر



كم كان الناس يحترمون عهد الله وميثاقه القديم بحرمة الأشهر الحرم وحرمة مكة. وحرمة مكة أنقذت الرسول ومن آمن من قريش من اعتداءات قريش عليهم في مكة.

ومن الواضح أن من يحرص على السؤال عن القتال في الشهر الحرام والمسجد الحرام هم من آمن من قريش الذين حافظوا على هذه الحرمة. وقد طرح السؤال عندما تسامع الناس بحشد قريش لقواتها لشن هجوم على المسلمين، وأصبح قتالهم واقعاً لامحالة.

## حث من بقي في مكة من المسلمين على الهجرة

(الآية:٢١٨) والخطاب تفاعلي

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللهِّ أُوْلَـئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللهِ ۖ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (٢١٨).

حث الآية على هجرة من بقي من المسلمين في مكة ضرورة في هذه الفترة، لأن المسلمين مقبلون على حرب ويحتاجون لكل فرد يمكن أن ينضم لزيادة عدد الجيش المسلم ويزيد قوته.

### إجابة على سؤال عن الخمر

(الآية:٢١٩) والخطاب توجيهي

يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْحَمْرِ وَالْمُشِيرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَّا أَكْبَرُ مِن نَفْعِهِمَا وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ كَذَلِكَ يُبِيِّنُ اللهُ لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ(٢١٩) فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ. الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ.

الآية لا تحمل أي تشريع. فلم تحرم الخمر هنا، ولكنها إجابة عن سؤال وتجه للرسول. ففي الخمر والميسر إثم، لما تسببانه من البغضاء والشحناء والشجار، وفيهما منافع مالية لمن يتاجر فيهما. ومن يتاجر فيهما هم من سألوا الرسول عن حكم هذه التجارة.

### وإجابة على سؤال عن اليتامي

(الآية: ٢١٩) والخطاب توجيهي

وبما سأل الناس الرسول عنه: وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَى قُلْ إِصْلاَحٌ لِهَمْ خَيْرٌ وَإِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانْكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ المُصْلِحِ وَلَوْ شَاء اللهُ لاعْنَتَكُمْ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ(٢٢٠).



## تأكيد منع الزواج من مشركي قريش

(الآية: ٢٢١) والخطاب تشريعي

وَلاَ تَنكِحُواْ الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلاَّمَةٌ مُّوْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلاَ تُنكِحُواْ المُشِرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُوْلَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللهُ يَدْعُوَ إِلَى الجُنَّةِ وَالْمُغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيَّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (٢٢١).

المشركون قد يكونون من قريش ومن غيرها، لكن ما يؤكد أن الكلام هنا المعني به مشركو قريش هو: أن قريشاً عدو محارب للمسلمين، وسبق وأخبرتنا الآيات: (١٠-١١) من سورة الممتحنة عن تحريم إبقاء الزواج المشترك معهم، ووجوب التفريق بين الزوجين إن كان أحدهما قرشياً مشرك والآخر مسلم أو مسلمة. والآيات هنا تعيد تأكيد منع التزاوج منهم. ومن الواضح أن السبب ليس الكفر ولكن العداء للمسلمين وشن الحرب عليهم. فكل عدو محارب للمسلمين لا يجوز التزاوج معهم، لكن يمكن التزاوج بالمسالمين الذين من دول لم تعاد المسلمين برغم أنهم كفار.

وسنرى أن القرآن في سورة المائدة يبيح التزاوج بأهل يثرب من أهل الكتاب برغم تأكيد القرآن على كفرهم'. لكنهم حتى وقت نزول سورة المائدة لم يعادوا المسلمين علناً. ولما أعلنوا عداءهم أو انكشف للمسلمين عداؤهم، خرجوا من يثرب، وبالتالي لم يعد حاجة لنزول آيات تحرم التزاوج معهم.

### سؤال عن المحيض

(الآيات: ٢٢٢-٢٢٣) والخطاب تشريعي

وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ المُحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَاعْتَزِلُواْ النِّسَاء فِي المُحِيضِ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ إِنَّ اللهَّ نِجُبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهِّرِينَ(٢٢٢) نِسَآؤُكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّى شِنْتُمْ وَقَدَّمُواْ لأَنفُسِكُمْ وَاتَّقُواْ اللهَّ وَاعْلَمُواْ أَنَكُم مُلاقُوهُ وَبَشِّر المُؤْمِنِينَ(٢٢٣).

الملاحظ أن الناس تسأل الرسول، ولكنه لا يجيبهم مباشرة. لأنه لا يجيب من تلقاء نفسه مهما كان الجواب واضحاً أو بديهياً. لأنه رسول ملتزم بتبليغ رسالة ربه وليس له من أمر



١ - انظر فقرة: بنو إسرائيل كفار، وفقرة: كل من لا يؤمن بمحمد فهو كافر/ قسم أدلة من القرآن.

#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

الرسالة شيء. لذا فهو دائهاً ينتظر نزول الوحي ويتلوه على السائل. هذا فيه تأكيد قاطع أن الدين لا يمثله إلا القرآن، وأن الرسول لم يكن يُحدِّثُ الناس بتلك الأحاديث التي نسبت له وتملأ كتب الحديث.

والآية تقول بتجنب المعاشرة بين الزوجين أثناء المحيض.

#### اليمين

(الآيات: ٢٢٤-٢٢٥) والخطاب تشريعي

وَلاَ خَجْعَلُواْ اللهَ عُرْضَةً لَّأَيَمانِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ النَّاسِ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ(٢٢٤) لاَّ يُؤَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغْوِ فِيَ أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِهَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ(٢٢٥) البقرة.

اعتاد الناس في مجتمعاتنا أن يعضد كلامه العادي بالحلف بالله، مثلاً: والله العظيم لن تذهب قبل أن تتناول طعام الغداء. أو والله العظيم إني سعيد برؤيتك... الخ. وهذا ما تنهى عنه الآية.

كما لا يجوز استخدام الحلف لتأكيد صدق المتكلم. وهو ما يخالف قاعدة شائعة تعتمد على حديث نسب للرسول مفاده: أن من حلف له بالله فليرض... لأن الظالم والكاذب سيحلف بالله كاذباً، ولا يبالي. فكيف يرضى من حَلَف له من يتساهل بالحلف ؟

وعليه لا يجوز اعتبار اليمين في المحكمة كما هو قائم الآن. حيث يعمل بقاعدة جاهلية تقول: البينة على من ادعى، واليمين على من أنكر. والتي جعلت كأن الله من أمر بها. وقاعدة البينة على من ادعى جاهلية بالفعل ويقال بأن أول من قالها هو قس ابن ساعدة، لكنها وجدت طريقها لتشريعات المسلمين، وأصبحت قاعدة ثابتة في محاكمنا. وإلا من يريد أن يأكل مال غيره وحقوقه فلن يانع الحلف كاذباً. والحقوق لا تهدر لأن فاسقاً حلف، بل يجب أن يتم التحقيق والاستجواب والأخذ بالقرائن وتحليل كلام المدعى والشهود الذي يقود إلى التعرف على الحقائق دون حاجة ليمين.



<sup>· .</sup> هذا التساؤل أعاد صياغته المدقق اللغوي «أبو حزم».

الإيلاء (الآيات:٢٢٦-٢٢٧) والخطاب تشريعي

لَّلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نِّسَآئِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَآؤُوا فَإِنَّ اللهِ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٢٢٦) وَإِنْ عَزَمُواْ الطَّلاَقَ فَإِنَّ اللهِ سَمِيعٌ عَلِيمٌ(٢٢٧).

والإيلاء هو: هجران الزوجة وإهمال نفقتها دون طلاق لفترة غير محدودة، دون حلف. أما الظهار الذي ورد في سورة المجادلة فهو: الحلف على هجر الزوجة وإهمال نفقتها دون طلاق لفترة غير محدودة. أي أن كلا الفعلين واحد ولا اختلاف بينهما سوى بالحلف. فجاءت الآية تقول بأنه لا يجوز ترك الزوجة أكثر من أربعة أشهر، ثم الطلاق أو الوفاق. وهو موجود بيننا اليوم، وبمباركة المحكمة، حيث لا يجبر الزوج على الطلاق أو الوفاق

وهو موجود بيننا اليوم، وبمباركة المحكمة، حيث لا يجبر الزوج على الطلاق أو الوفاق ولكن يترك له كامل الحرية بأن يوقع الإيلاء كها كان في الجاهلية.

وتستمر السورة في فرض تشريعات تتعلق بالأحوال الشخصية:

الطلاق وفترة التربص للمطلقة (الآيات: ٢٢٨-٢٣٠) والخطاب تشريعي

وَالْمُطْلَقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلاَئَةَ قُرُوءٍ وَلاَ يَحِلُّ لَمُنَّ أَن يَكُثُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ مِنْ يُوْمِنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُواْ إِصْلاَحاً وَلَمُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمُعْرُوفِ وَلِلرَّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكُيمٌ (٢٢٨) الطَّلاَقُ مَرَّانِ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفِ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانِ وَلاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ عِنَّا آتَيْتُمُوهُنَ شَيْئا إِلاَّ أَن يَخَافَ اللهِ يَقِيمَا حُدُودَ اللهَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيهَا افْتَدَتْ بِهِ لِللّا أَن يَخَافَ اللهِ قَلا بَعْنَاحُ عَلَيْهِمَا فِيهَا افْتَدَتْ بِهِ لَا أَن يَغَافَ اللهِ يَقَالُونَ (٢٢٩) فَإِن طَلَقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَلَقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَلَقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَلَقَهَا فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَلَقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَلَقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهُمَ أَنْ يَتَعَدُواْ وَمَن أَن يُقِيمَا حُدُودَ اللهَ وَبِلْكَ حُدُودُ اللهَ يُبِينَّهُما لِقَوْم يَعْلَمُونَ (٢٣٠) وَإِذَا طَلَقْتُمُ الظَّامَ نَفْسَهُ وَلاَ تَتَخِذُواْ آيَاتِ اللهَ هُزُواْ وَاذَكُووْ أَوا فَا اللهَ عَلَيْكُمْ مَنَ الْكَامَ نَفْسَهُ وَلاَ تَتَجَدُّدُواْ آيَاتِ اللهَ هُزُواْ وَاذَكُووْا يَعْمَتَ اللهُ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْوَلَ مَنْ الْكَالَةِ عَلَيْكُمْ مِن الْكِنَابِ وَالْحَدُودُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْوَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِنَابِ وَالْحَدُودُ اللّهَ عِلْكُومُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْكُمْ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا كَرَاضُواْ بَيْنَهُم والْمَالِكُ عِلْكُومُ الْفَلْوَلُومُ الْأَوْدُ وَالْمُولُومُ الْخُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَلْوَلَ عَلْمُولُ اللّهُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ الْعَلْمُولُ أَلْوَلُومُ الْعُلُومُ الْفَلَا تَعْضُلُومُ أَنْ اللّهُ وَعَلَى وَالْمُولُ وَلَا عَلْمُولُومُ الْفَالُومُ الْفَالُومُ الْفُلُومُ الْفَالِمُ وَالْمُولُومُ الْفَالِقُومُ وَالْمُولُومُ الْمُؤْلُومُ الْمُعَلِيْمُ الْفُولُومُ الْفَالُولُومُ الْمُؤَلِقُومُ الْمُؤْلُومُ الْمُؤَلِقُومُ الْمُؤَلِقُومُ ا



(الآية:٢٢٨) أول ذكر لمدة التربص للمطلقة في القرآن، والتي تحدد بثلاثة قروء: أي ثلاث حيضات، وخلال هذه الفترة يمكن التصالح بين الزوجين والرجوع للحياة الزوجية.

وقوله: « وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُواْ إِصْلاَحاً» أي خلال هذه الفترة لو تم الصلح ووافقت الزوجة، فللزوج الحق في ذلك لأنه إعادة للحياة الزوجية.

وقوله: « وَلَمُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمُعُرُوفِ» للزوجة نفس الحقوق الزوجية التي للزوج. وتستطيع أن تشترط ما تشاء مقابل رجوعها لزوجها، بعد أن حدثت المشكلة التي كادت أن تؤدي إلى الطلاق. كما أنه للمرأة اشتراط ما تشاء قبل الزواج، وهذه الشروط تصبح لازمة. ما نعيشه في بلادنا أن شروط المرأة لا تؤخذ بالاعتبار في الغالب وللأسف، وهو خالف لنص القرآن.

وتقول الآية: "وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً". الحقوق الزوجية متساوية للرجل والمرأة، لكن الرجل أوتي درجة على المرأة. ولعلها دور القيادة في البيت، ليس لأن المرأة أقل إنسانية، ولكن لأن تركيب الرجل يصلح للقيادة أكثر من المرأة، التي تصلح لأدوار لا يصلح لها الرجل، وهي اختلافات طبيعية بين الجنسين. وهذا لا يلغي بعض الاستثناءات حيث تكون المرأة هي القائد، لكن القاعدة دائماً للغالب وليس للاستثناءات.

وتقول الآية (٢٢٩): "الطَّلاقُ مَرَّتَانِ" أي أنه يمكن أن يحدث خلاف بين الزوجين يؤدي الإعلان الرغبة في الطلاق وتقوم المرأة بالتربص، وأثناء فترة التربص يتم الصلح بينها بشروط جديدة أو بدون شروط، ويعودان للحياة الزوجية. ثم يتكرر هذا مرة ثانية. لكن لو حدث وأن أعلنت رغبة الطلاق للمرة الثالثة فلا حاجة لفترة تربص، ويعتبر الطلاق نافذاً منذ اللحظة التي يعلن فيه الزوجان رغبتها بالطلاق. فقوله الطلاق مرتان، يعني الطلاق الذي يمكن التراجع عنه مرتان. أما الثالثة فثابتة.

ولو حدث الطلاق للمرة الثالثة فتقول الآية (٢٣٠): فَإِن طَلَّقَهَا فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِن بَعْدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِن طَلَّقَهَا فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَنَّا أَن يُقِيمَا حُدُودَ اللهِ وَيَلْكَ حُدُودُ اللهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْم يَعْلَمُونَ.

بعد الطلاق البائن (للمرة الثالثة) تصبح الزوجة أجنبية تماماً عن الزوج كأي امرأة أجنبية أخرى، وليس له أفضلية في استرجاعها على أي رجل آخر، تلك الأفضلية التي كان يتمتع



بها فيها بعد الطلاق الأول والثاني والذي ذكرته الآية (٢٢٨).

لكن لو تزوجت الزوجة برجل آخر ولم تنسجم معه وحدث بينهما طلاق، فيحق للزوج السابق أن يتقدم لخطبتها كأي رجل آخر، ولها قبوله أو رفضه.

ونعود للآية (٢٢٩) والتي تقول بأن الحياة الزوجية معاشرة بالمعروف، ومتى ما أصبحت مستحيلة أو مزعجة فالطلاق هو الحل: فَإمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ.

وفي حالة الطلاق، فلا بجوز للرجل أن يأخذ من امرأته شيئاً مما سبق ودفعه كصداق: وَلاَ يَجِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئاً إِلاَّ أَن يَخَافَا أَلاَّ يُقِيمًا حُدُودَ اللهِّ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ يُقِيمًا حُدُودَ اللهِ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمًا افْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللهِّ فَلاَ تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُوْلَـئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ(٢٢٩).

والمؤسف أن الزوج يأخذ ما دفع وأكثر بمباركة قضاة المحكمة عندنا، الذين نبذوا كِتَابَ اللهَ وَرَاء ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمُ لاَ يَعْلَمُونَ.

وتقول الآية (٢٣١): وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النَّسَاء فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفِ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفِ وَلاَ تُمُسِكُوهُنَّ ضِرَاراً لَّتَعْتَدُواْ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلاَ تَتَّخِذُواْ آيَاتِ اللهِ هُزُواً».

ما يحدث الآن في بلادنا هو أن قاضي المحكمة يقف في صف الزوج الذي يظلم نفسه كها تصفه الآية، ويحكم له بحق أن يمسك زوجته ضراراً.

وتقول السورة: وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاء فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْاْ بَيْنَهُم بِالمُعْرُوفِ ذَلِكَ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (٢٣٢).

لأن الزواج علاقة نبيلة يجب أن تستمر ما أمكن استمرارها، فلو حدث خلاف وتم الطلاق للمرة الأولى ثم أراد الزوجان التراجع، فلا يقف ذوو الزوجين ضد هذه الرغبة لأي سبب. وستعود السورة للحديث عن هذه القوانين التي لها علاقة بالطلاق والنكاح بدءً من الآية (٢٣٦). كما يمكن الرجوع لموضوع الطلاق في قسم أدلة ومواضيع من القرآن.



### رضاعة المولود

(الآية: ٣٣٣)

الخطاب تشريعي

السورة تنتقل هنا للحديث عن موضوع آخر وقوانين أخرى ذات علاقة: وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمُولُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ لاَ تُحَلَّفُ نَفْسٌ إِلاَّ وُسْعَهَا لاَ تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلاَ مَوْلُودٌ لَّهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى الْمُولُوثِ لاَ تُحَلَّفُ نَفْسٌ إِلاَّ وُسْعَهَا لاَ تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلاَ مَوْلُودٌ لَلهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى الْمُوارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مُنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدَتُمْ أَن اللهَ وَاعْلَمُواْ أَنْ تَشْرَضِعُواْ أَوْلاَدَكُمْ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُم مَّا آتَيْتُم بِالْمُعْرُوفِ وَاتَّقُواْ اللهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ بَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٢٣٣٣).

الآية تتحدث عن قوانين الإرضاع: حيث يجب على الأم إرضاع وليدها حولين كاملين إذا أرادت أن تتم الرضاعة، وهذا يعني أنه يمكنها ترك الرضاعة قبل ذلك.

وفي حال وقع الطلاق بين الأبوين فيجب على الزوج أن ينفق على مطلقته وعلى الوليد.

ويجوز للوالدين أن يسترضعا لوليدهما، أي يبحثان له عن مرضعة. وهو ما يعني جواز الرضاعة البديلة الحالية من الحليب الصناعي شريطة ضمان توفر احتياجات الرضيع الغذائية. أو عدم قدرة الأم على الرضاعة.

المهم هنا هو مصلحة الرضيع وليس الأب أو الأم. كما أنه لا يجوز أن تضار الأم بوليدها، مثل أن يؤخذ قسراً من حضانتها. ولا يجوز أن يضار الأب بوليده مثل أن يمنع من رؤيته.

## مدة التربص لمن توفي عنها زوجها

(الآية:٢٣٤)

الخطاب تشريعي

وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً يَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيهَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِالْمُغُرُوفِ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ(٢٣٤).

بعد مضي فترة أربعة أشهر وعشرة أيام من حق الزوجة أن تتزوج: فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيهَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِالْمُعْرُوفِ. وهذا يشمل البحث عن الزوج بالمعروف أي



دون اقتراف لمعصية.

ولا وجود لما يعرف بحداد المرأة على زوجها المتوفى وعدم السماح لها بالخروج من المنزل أو لبس السواد أو منعها من مخاطبة الرجال، وغير ذلك مما هو سائد الآن في بعض المجتمعات العربية من محظورات على الأرملة فترة التربص.

## التعارف بين الرجل والمرأة بقصد الزواج

الآية: (۲۳٥)

#### الخطاب تشريعي

وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيهَا عَرَّضْتُم بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النَّسَاء أَوْ أَكْنَتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ عَلِمَ اللهُ أَنْكُمْ سَتَذْكُرُومَهُنَّ وَلَكِينَ لاَّ تُوَاعِدُوهُنَّ سِرَاً إِلاَّ أَن تَقُولُواْ قَوْلاً مَّعْرُوفاً وَلاَ تَعْزِمُواْ عُفْدَةَ النَّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ (٢٣٥).

بعد أن ذكرت الآية السابقة أن على الزوجة المتوفى عنها زوجها أن تتربص لمدة أربعة أشهر وعشرة أيام قبل أن تتزوج بغيره. تأتي هذه الآية لتقول إن التعارف بين الرجل والمرأة بقصد الزواج مشروع ومباح.

وللرجل أن يعرض على المرأة الزواج مباشرة، أو عن طريق وسيط. ولو أراد أن يفاتحها في الموضوع فله حق لقائها في مكان عام، لكن يحرم الاختلاء بها في مكان منعزل. ولو كنا في مجتمع زرع الثقة بالفتاة وزرع الإيهان بالشاب فلو تقابل الشاب أو الرجل بالفتاة أو بالمرأة في مقهى لبحث موضع إمكانية الزواج فهذا اللقاء رعاه الله في كتابه. ما تحرمه الآية هو إضار الإيقاع بالفتاة أو بالفتى لاقتراف الفاحشة واللقاءات المنعزلة.

والآية تخاطب الرجل لأنه هو في العادة من يسعى لخطبة المرأة.

## من طلقها زوجها قبل الدخول بها

(الآيتان: ٢٣٦-٢٣٧) الخطاب تشريعي

لاَّ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن طَلَقْتُمُ النِّسَاء مَا لَمْ تَكَسُّوهُنُّ أَوْ تَفْرِضُواْ لَمُّنَّ فَرِيضَةً وَمَتَّعُوهُنَّ عَلَى المُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى المُقْتِرِ قَدْرُهُ مَتَاعاً بِالمُعْرُوفِ حَقَّا عَلَى المُحْسِنِينَ (٢٣٦).



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

التي تطلق ولم يمسسها زوجها فإن لم يقدم لها صداقاً فلا شيء عليه. إلا أنه إن كان قادراً مالياً فعليه أن ينفق على مطلقته طوال فترة التربص.

لكن لو أن الزوج قدم صداقاً "فريضة" وطلق قبل أن يمس زوجته، فله حق استرجاع نصف ما قدم. ولو تنازلت الزوجة بنفسها ودون ضغوط عن بعض نصفها أو كله فهو حلال له: وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَمُنَّ فَرِيضَةٌ فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ لَمُنَّ فَرِيضَةٌ فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِنَّ أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُونَ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النَّكَاحِ وَأَن تَعْفُواْ أَقْرَبُ لِلتَّقُوى وَلاَ تَنسَوُا الْفَضْلَ بَيْكُمْ إِنَّ الله بَهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٢٣٧).

الآية تقول: « أَوْ يَعْفُوَ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النَّكَاحِ» فتعني أن يتنازل الزوج عن نصفه الآخر ويهبه للمطلقة.

## وجوب أداء الصلاة في وقتها

(الآيتان:۲۳۸-۲۳۹) والخطاب تشريعي

ثم تخرج السورة للحديث في موضوع مختلف: حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ والصَّلاَةِ الْوُسْطَى وَقُومُواْ للهِ قَانِتِينَ(٢٣٨) فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَاناً فَإِذَا أَمِنتُمْ فَاذْكُرُواْ الله كَمَا عَلَّمَكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ(٢٣٩).

الآية (٢٣٨): تؤكد على أداء الصلاة في وقتها دون تأخير لأي سبب، ولو وجبت الصلاة وقت خوف فلا تؤخر، بل تؤدى ولو على الراحلة أو أثناء الجري كها تقول الآية (٢٣٩). وهو دليل على أن الصلاة لا تقبل في غير وقتها.

ولنا أن نتخيل المصلي وقت الخوف يجري وهو يومئ بالركوع والسجود دون أن تصل جبهته للأرض لاستحالة ذلك. وهذا وضع مشابه لصلاة المريض الذي لا يستطيع الركوع والسجود ويكتفي بالإيهاء. فتأخير الصلاة لا يجوز في مثل هذه الظروف، ولا لأي ظرف مها كان ما بقى الإنسان حاضراً ذهنياً.

#### الصلاة الوسطى

قوله: حافظوا على الصلاة والصلاة الوسطى». لا يعني أن الصلاة الوسطى أهم ولكن يعنى أنها عرضة لأن يتركها الناس بحكم وقتها.



## فأي صلاة هي الصلاة الوسطى؟

الناس في عصر الرسول كانوا ينامون باكراً ويستيقظون باكراً ويقضون معظم ساعات النهار في العمل المرهق غالباً. وبالتالي فأداء صلاة الفجر ليس صعباً ولا شاقاً عليهم، لأن الناس اعتادوا الاستيقاظ فجراً وقد ناموا ساعات كافية. وكذلك صلوات طرفي النهار والمغرب. لأن الناس يعودون لبيوتهم قبل المغرب ويتناولون عشاءهم قبل غروب الشمس، ثم يصلون المغرب وقد يتسامرون لبعض الوقت ثم يخلدون للنوم. ويكون من المحتمل أن يغلب النوم البعض قبل حلول وقت صلاة العشاء. لذا فصلاة العشاء هي التي يكون احتمال نوم البعض قبل أن يؤديها كبيراً، وبالتالي فهي الصلاة الوسطى التي شدد القرآن على أدائها.

وهي وسطى بالفعل. فصلاة الفجر وطرف النهار الأول يكونان حول بداية النهار ونهاية الليل. وصلاة طرف النهار الأخير والمغرب يكونان حول نهاية النهار وبداية الليل. بينها تنفرد العشاء بكونها بعد مضى هزيع من الليل.

### من حقوق المتوفى عنها زوجها

(الآية: ٢٤٠) والخطاب تشريعي

وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً وَصِيَّةً لَأَزْوَاجِهِم مَّتَاعاً إِلَى الْحَوْٰلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِيَ أَنفُسِهِنَّ مِن مَّعْرُوفٍ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ(٢٤٠).

القرآن هنا يوجب على الرجل المتوفى أن يوصي لزوجته بمتاع إلى الحول، وتبين الآية أن من حق الزوجة أن تبقاء ولا تعني الآية أن بقاء الزوجة في المنزل مشروط بوصية من الزوج المتوفى، لأنه من حقها دون حاجة لوصية. ولو قررت الزوجة أثناء تلك الفترة مغادرة المنزل فلا جناح عليها.

#### من حقوق المطلقة

(الآية: ٢٤١) والخطاب تشريعي

وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَنَاعٌ بِالْمُعْرُوفِ حَقَّاً عَلَى الْمُتَّقِينَ(٢٤١) كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ(٢٤٢).



حق النفقة واجب للمطلقة. والآية لم تحدد كم تدوم هذه النفقة، لكن يمكن فهم أنها لفترة التربص.

## عود للحث على القتال

(الآيات: ٢٤٣-٢٤٥) والخطاب تشريعي

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَهُمْ أَلُوفٌ حَذَرَ المُوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَخْيَاهُمْ إِنَّ اللهَ لَذُو فَضْلِ عَلَى النَّاسِ وَلَكِينَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ(٢٤٣) وَقَاتِلُواْ فِي سَبيلِ اللهّ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ(٤٤٢) مَّن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللهَّ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافاً كَثِيرَةً وَاللهُ يَقْبضُ وَيَبْسُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ(٢٤٥).

الآية تقول للمسلمين إن القعود عن القتال لا يعني تجاوز الموت، لأن الموت قادم، والآية استخدمت أسلوباً مميزاً غير معتاد. وكل من خاطبتهم الآيات لابد أنهم ماتوا في زمن متقارب، سواء في ميدان المعركة أو خارجه. فالآية تقول بأن الحياة قصيرة والموت آت لا محالة، فلا حاجة للخوف من الموت في سبيل الله لمن يؤمن بالله واليوم الآخر.

وتحث الآية (٢٤٤) المؤمنين على القتال القادم ضد قريش، والاستعداد البدني والذهني لذلك، تليها الآية (٢٤٥) التي تحث القادرين على الإنفاق لمتطلبات الحرب من تجهيز للجيش والمؤن والعتاد ... الخ، واصفة الإنفاق بأنه قرض سيسدده الله بفوائد يوم القيامة. وتقول الآية إن الإنفاق لن يقود صاحبه للفاقة، إشارة إلى أن بعض المسلمين يخشى العوز لو أنفق. وهذه هي المرة الثالثة التي تحث سورة البقرة على الإنفاق في سبيل الله، بعد الآية (٢٠٧)، والآية (٩٥١) وهذا لا يعني أن الإنفاق يجب فقط في هذا المجال، لكنه يعني أن الإنفاق فرض لكي يسد حاجات المجتمع المسلم. فمتى كان هناك حرب فالأولوية في الإنفاق المحرب، لكن لا تسقط الاحتياجات الأخرى. ولو طبقنا الإنفاق الإسلامي في دولة حديثة فسيكون هو المسئول عن توفير المال الكافي لميزانية الدولة. ((على اعتبار أنها لا تملك موارد البلاد))

وتكون ميزانية الدولة مسئولة عن تأمين حياة كريمة لكل من يعيش على أرضها حسب مفهوم العصر للحياة الكريمة. إضافة لبناء دولة قوية واقتصاد متين وتعليم وصحة وبنية تحتية .... الخ.



داوود

الآيات: (٢٤٦–٢٥٢)

والخطاب دعوي - قصصي

الآيات تتحدث عن الكيفية التي تم فيها وصول داوود لحكم مملكة بعيدة عن موطن بني إسرائيل الأصلي: أَلَمْ تَوَ إِلَى المُلإِ مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ مِن بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُواْ لِنَبِيٍّ لَمَّمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكاً نُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهَ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِن كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلاَّ تُقَاتِلُواْ قَالُواْ وَمَا لَنَا أَلاَّ نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللهُ ۖ وَقَدُ أُخْرِجْنَا مِن دِيَارِنَا وَأَبْنَاتِنَا فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوْاْ إِلاَّ قَلِيلاً مِّنْهُمْ وَاللَّهُ عَلِيَمْ بِٱلظَّالِينَ(٦٤٦) وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً قَالُوَاْ أَنِّي يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ المَّالِ قَالَ إِنَّ اللهِّ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (٢٤٧) وَقَالَ أَمُّمْ نِبِيَّهُمْ إِنَّ آيَةً مُلْكِهِ أَنَّ يَأْتِيَكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبَّكُمْ وَيَقِيَّةٌ مُّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَٱلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمُلاَئِكَةُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَةً لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ(٢٤٨) فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللهُ مُبْتَلِيكُم بِنَهَرِ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَمَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلاَّ مَن اَغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلاَّ قَلِيلاً مَّنْهُمْ فَلَيَّا جَاوَزَهُ هُوَ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ قَالُواْ لاَ طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوْتَ وَجُنودِهِ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّتِم مُّلاَقُو الله كَم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللهَ وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ(٩٤٩) وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالُواْ رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْراً وَثَبَّتْ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ (٢٥٠) فَهَزَمُوهُم بإِذْنِ الله وَقَتَلَ دَاوُودُ جَالُوتَ وَآثَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَهُ عَمَّا يَشَاءُ وَلَوْلاَ دَفْعُ اللَّهَ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَّفَسَدَتِ الأَرْضُ وَلَكِنَّ اللهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ (٢٥١).

وما تقدم يخالف ما ورد في كتب اليهود عن الكيفية التي أصبح فيها داوود ملكاً.

وتختم السورة حديثها عن داوود بمخاطبة محمد: تِلْكَ آيَاتُ اللهِ َتَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّكَ لِمَنَ المُرْسَلِينَ(٢٥٢).

فأنت يا محمد لولم تكن رسولاً لله لما عرفت هذه التفاصيل، فكل ما يورده القرآن من تاريخ لبني إسرائيل ورسلهم والأشخاص الذين يعرفونهم يهدف لإثبات أن محمداً رسول لله لأنه لولم يكن كذلك فلن يتمكن من معرفة تفاصيل الأحداث التي يكلمهم عنها من تاريخهم.



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

كون بني إسرائيل يؤمنون بالله واليوم الآخر، ومشكلتهم في أنهم لا يريدون أن يؤمنوا أن بني إسهاعيل خرج منهم رسول لله.

## فضل بعض الرسل على بعض

الآية: (٢٥٣) والخطاب تقريري

تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَآتَيْنَا عِيسَى
ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ وَلَوْ شَاء اللهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِن بَعْدِهِم مِّن بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَلَكِنِ اخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مَّنْ آمَنَ وَمِنْهُم مَّن كَفَرَ وَلَوْ شَاء اللهُ مَا اقْتَتَلُواْ وَلَكِنَّ اللهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ(٢٥٣).

تفضيل رسول على آخر ليس بالقرب من الله أو البعد عنه، لأن هذا لا يقرره الله مسبقاً، وحتى لو كان بعضهم قدم أعالاً صالحة أكثر من بعض فلن يعرف قبل الحساب. كما أن التفضيل لا يعني أن الله يعجبه رسول أكثر من رسول آخر (تعالى الله وتبارك) لأنه سبحانه لا يتعامل مع خلقه الذين خلق بعاطفة. ويكون التفضيل فيها ظهر منهم وحدث لهم في الدنيا بسبب الظروف المصاحبة لرسالتهم. ومن ذلك ما أعطت الآية أمثلة عليه: فموسى كُلم، وعيسى بدون أب، ومحمد خاتم الأنبياء ورسول لكل الناس... وهكذا فهذا التفضيل تفاوت فرضته الظروف التي وجد فيها الرسول عندما أرسل.

وليس كها يظن البعض، فموسى عند اليهود لا مثيل له أبداً، فجاء من المسلمين من قال شبيهاً بذلك عن محمد، فوصف بسيد الأنبياء والمرسلين وسيد أبناء آدم، والمصطفى وكأن الله لم يصطف للرسالة غيره، مع أن القرآن يقول: وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لِمَنَ المُصْطَفَيْنَ الْأَخْيَارِ (٤٧) ص. بعد أن ذكر داوود وسليهان وأيوب وإبراهيم وإسحاق ويعقوب. ويقول القرآن في مكان آخر: إِنَّ الله اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ (٣٣) آل عمران.

والله لا يصطفي من خلقه أحد له سبحانه، ولكن الاصطفاء يكون باختيارهم لحمل راسالاته للناس.



## عود لحث المسلمين على الإنفاق في سبيل الله

الآية: (٢٥٤) والخطاب تشريعي

تعود السورة لمخاطبة المؤمنين في يثرب، وتحثهم على الإنفاق للقتال المرتقب: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَنفِقُواْ عِنَّا رَزَقْنَاكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لاَّ بَيْعٌ فِيهِ وَلاَ خُلَّةٌ وَلاَ شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِّونَ(٢٥٤).

والآية فيها تحذير بأن من لا ينفق فهو كافر، حتى لو صلى وصام والتزم بقية أوامر الدين وانتهى عن نواهيه، فالدين كل لا يتجزأ، ومخالفة أمر إلهي مساو لمخالفة كل الأوامر.

## آية الكرسي

الآية: (٢٥٥) والخطاب تقريري

الله لا إِلَه إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِهَا شَاء وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَؤُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ (٢٥٥). هذه الآية يسميها المسلمون آية الكرسي، لأن الكرسي ذكر فيها. والقرآن لا يسمي الآيات المنافرة أبدأ، ولكن تسمية الآبات يكثر منها أتباع المذهب الشيعي، وإن قال بها أتباع المذاهب الأخرى بدرجة أقل. وليس للآية المذكورة أي تميز عن كلام الله الآخر. لكن بعض المسلمين اعتبرها من الخوارق بحيث تحفظ من العين والسحر والهوام والخوف وحتى الموت. شيء اعتبرها من الخوارق بحيث تحفظ من العين والسحر وحجاب من النار وليس عقيقة وحجاباً لا أساس له في دين الله، لأن القرآن شفاء للصدور وحجاب من النار وليس عقيقة وحجاباً عن العين والخرافات والأمراض العضوية. وإن كانت قراءة أي سورة من القرآن تربح ناهياً وقد تكون علاجاً نفسياً ناجعاً.

والآية تمجد ذات الله، وتظهر جانباً من عظمته وعظمة خلقه. والكرسي هنا قد تعني إدارته وتحكمه جل جلاله بخلقه، لأن الآية تقول: «وَسِعَ كُرْسِيَّهُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَوُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ». فالكون (الساوات والأرض) لا يؤوده (يعجزه) حفظها وبقاؤهما يعملان بدقة، وهو ما يعني إدارتها.



## الدين خيار شخصي

الآيات: (٢٥٦-٢٥٧) والخطاب تشريعي

لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ فَد تَّبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيَّ فَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِن بِاللهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوَيْفَى لاَ انفِصَامَ لِهَا وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ(٢٥٦) اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى الظُّلُمَاتِ الظُّلُمَاتِ الظُّلُمَاتِ أَوْلِيَاؤُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أَوْلَيَاؤُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أَوْلَيَاؤُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النَّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أَوْلَيَاؤُهُمُ الطَّاعُوتُ يَخْرِجُونَهُم مِّنَ النَّورِ اللَّهِ الطَّلْمَاتِ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْمُؤْمِنِ اللللللِّهُ اللَّلْمُ اللْمُؤْمِنُونَ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُلْمُ اللللْمُ اللللللِّلْمُ اللْمُؤْمِنِ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُلْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُؤْمِنُ اللللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُلْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُؤْمِنَ الللللْمُ الل

بعد سنوات من بعثة محمد وقيام دولة للمسلمين ومعرفة القاصي والداني بالدعوة وتبين الرشد والغي، فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر وليس هناك إكراه في الدين. فمن آمن فالله وليه ومن كفر فوليه الطاغوت. وقد رأينا في عدد من سور مكة أن القرآن كرر الدعوة لقريش بالتعايش السلمي مع المسلمين لكن قريشاً – شأنها شأن أي معارض للدين – رفضت الدعوة وأعلنت الحرب للقضاء على الإسلام. وهو ما سيحاوله أهل يثرب الرافضون لدعوة محمد. ومن لم يؤمن في بداية سهاعه الدعوة فلن يؤمن أبداً، وعادة من لا يؤمن يتحول لعدو للدين يجاربه ويكيد له.

## التساؤل والشك أول الخطوات لليقين

الآيات: (۲۵۸-۲٦٠) والخطاب قصصي

السورة تظهر حواراً بين إبراهيم ورجل ملحد: أَلَمْ نَوَ إِلَى الَّذِي حَآجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رِبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللهُ المُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُخْيِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ المُشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ المُغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ(٢٥٨).

فحجة الكافر والمخالف للحق واهية ولو تمسك بها وبررها، ولو فكر بعقلانية لاهتدى. ولم تقل السورة إن علينا ألا نفكر ولا نحاور الملحدين الملتزمين بأدب الحوار، لكن الجدل لم يكن طريقة التبليغ في الإسلام ولا يجب أن يكون.

وتستمر السورة تورد أمثلة على تساؤلات المتشككين:

أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّىَ يُحْيِمِي هَـَذِهِ اللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ



اللهُ مِنْةَ عَامِ ثُمَّ بَعَثُهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالَ بَل لَبِثْتَ مِئَةَ عَامٍ فَانظر إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانظر إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لَّلنَّاسِ وَانظر إِلَى العِظَامِ كَيْفَ نُسْشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحَهَا فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللهَّ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٢٥٩).

ثم تقول السورة إن التساؤل بحثاً عن الحقيقة لا حدود له ولو تناول الذات الإلهية، وضربت مثلاً بتساؤل إبراهيم: وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمُوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَى وَلَكِن لِيَطْمَرُنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْياً وَاعْلَمْ أَنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢٦٠).

فسؤال إبراهيم للاقتناع وليس مثل تساؤل الإنكار كها سألت بنو إسرائيل: « .... فقَالُوا أَرِنَا اللهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ .... (١٥٣) النساء. أو تساؤلات قريش عن رؤية الملائكة وتكليم الله...

والسؤال حول الآية هو: هل لو قمنا بتطبيق ما ورد في الآية هل ستعود الحياة للطير؟ الجواب: لا.

لأن المخاطب في الآية هو إبراهيم والمتكلم هو الله، الذي أراد أن يحقق أمنية إبراهيم برؤية الحياة تعود للموتي.

ولذلك أمره بتقطيعها إلى أشلاء وتوزيع الأشلاء في أماكن متفرقة متباعدة، وبأمر الله عادت إليها الحياة.

لكن لو أراد إبراهيم تكرار العملية في يوم آخر بعد ذلك فلن تعود الحياة للطير. لأن عودة الحياة ليس بتطبيق العملية، ولكن بقدرة الخالق سبحانه وتعالى.

وهنا يمكن التساؤل: هل كان هناك حديث مباشر بين الله جل وعلا وبين عبد ومخلوقه إبراهيم؟

القرآن يقول إن الله لا يخاطب خلقه مباشرة، وحتى موسى «كلم تكليماً» سمع صوتاً بطريقة ما. وما سمعه سواء بأذنيه أو بقلبه فهمه ووعاه، لكنه لم يكن مشافهة من الله جل وعلاً.

فالله جل شأنه يقول: وَمَا كَانَ لِيَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْياً أَوْ مِن وَرَاء حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ(٥١) الشوري.



١ أعيدت صياغة هذه العبارة بناءً على اقتراح أبو حزم.

ومن وراء حجاب قد تعني بطريقة ما ولا تعني أن يكون الله مستتراً ولكنه يتحدث لموسى. لأن الله جل شأنه قال في نفس سورة الشورى: فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجاً وَمِنَ الْأَنْعَامِ أَزْوَاجاً يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ(١١) الشورى.

ونحن عند الاستشهاد بشيء من القرآن نقول: «قال الله تعالى» كون القرآن الكريم يمثل إرادة الله جل وعلا، لكن لا أحد سمع الله جل وعلا يتكلم بالقرآن، لا من البشر ولا من الملائكة ولا من المخلوقات الأخرى. فالقرآن (الوحي) نصوص يقوم الملك المكلف بنقلها من مكان تخزينها (اللوح المحفوظ) إلى ذاكرة الرسول دون أن يلقنه الله لها. أما كيف أوصل الله جل وعلا نصوص الوحى إلى اللوح المحفوظ فلا علم لنا بذلك.

إذاً، كل آية توحي لنا أن الله خاطب أحداً من خلقه لابد أن لها معنى آخر يتفق مع حقيقة أن القرآن يؤكد أن الله لا يتحدث مع خلقه. ومن ذلك تكليم موسى وإطلاع الملائكة على خلق آدم. فهناك توصيل للمعلومة من الله لخلقه هنا لكن ليس بالكلام المباشر. لأننا لو اعتبرنا أن الله جل وعلا تحدث مع خلقه فهذا يتعارض مع ما قاله سبحانه عن ذاته من أنه لا يمكن أن يكلمهم وليس له صفة للمخلوقات مثلها، تبارك وتعالى.

## عود لحث المسلمين على الإنفاق في سبيل الله

الأيات: (٢٦١-٢٧٤) والخطاب تشريعي

مَّثُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالْهُمْ فِي سَبِيلِ اللهَ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنبُلَةٍ مَّئَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضَاعِفُ لَمِن يَشَاءُ وَاللهُ وَالسِعٌ عَلِيمٌ (٢٦١) الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالْهُمْ فِي سَبِيلِ اللهَ ثُمُمَّ لاَ يُنبِعُونَ مَا أَنفَقُوا مَنَا وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ (٢٦٢). يُنبِعُونَ مَا أَنفَقُوا مَنَا وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ (٢٦٢). الآية: (٢٦١) ترغيب على شكل تصوير حسي مجازي كها كان الحال بتصوير انهيار الكون وما في الجنة والنار بصور حسية في السور المكية.

الآية: (٢٦٢) تحذر من الإنفاق مع المنة والأذى، وفيه إشارة إلى أن بعض من ينفقون من (المسلمين) كانوا يفعلون ذلك.

ويستمر التحذير: قَوْلٌ مَّعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِّن صَدَقَةٍ يَنْبَعُهَا أَذًى وَاللَّهُ غَنِيٌ حَلِيمٌ (٢٦٣)



يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِالْمُنَّ وَالأَذَى كَالَّذِي يُنفِقُ مَالَهُ رِثَاء النَّاسِ وَلاَ يُؤْمِنُ بِاللهِّ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَمَثْلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْداً لاَّ يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءَ مَّا كَسَبُواْ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ (٢٦٤).

وتظهر الآية ٢٦٤ أن البعض ينفق رياء، وهؤلاء ممن آمن نفاقاً، وسبق أن تحدثت عنهم السورة في بدايتها.

وتعد السورة من ينفق لوجه الله: وَمَثُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَا كُمُّمُ ابْتِغَاء مَرْضَاتِ اللهَ وَتَثْبِيتاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوّةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَآتَتُ أَكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِن لَمَّ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَطَلٌّ وَاللهُ بِيَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٢٦٥).

وتعطي السورة مثلاً لتثبيت الصورة في الذهن: أَيَوَدُّ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّن نَّخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ ذُرَّيَّةٌ ضُعَفَاءً فَأَصَابَهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ(٢٦٦).

فالإمساك عن الإنفاق يمحق الحسنات ويؤدي للنار. والآية تشبه الممتنع عن الإنفاق كمن لديه مزرعة منتجة لأنه يقوم عليها، ولما هرم أهملت لأن أولاده صغار في السن، فأصبحت عرضة لأن تحترق بمجرد تعرضها لإعصار.

والتعرض لإعصار فيه نار يعني أن الأعاصير إذا كانت مصحوبة بالبرق فإن سرعة الريح والبرق يعملان على إشعال النار بأي نباتات جافة. ولا يتحدث القرآن عها بدأت وسائل الإعلام الحديث عنه عن بعض أنواع الأعاصير المعروفة في أستراليا وأمريكا وليست معروفة في جزيرة العرب، والتي تسمى «tornado»، والتي تكون مصحوبة بنار. لأن القرآن – كها نكرر دائهاً – يخاطب الناس زمن الرسول بها يعرفون، ولا يخاطب أناساً سيأتون بعد ذلك.

وتؤكد السورة أن الإنفاق - إن كان عينياً - يجب أن يكون من أطايب الطعام والأشياء، وليس من الفاسد منها: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَنفِقُواْ مِن طَيَّبَاتِ مَا كَسَبُتُمْ وَيِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَلاَ تَيَمَّمُواْ الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ عَنِيٌ خَمِيدٌ (٢٦٧).

ومن أنفق من الخبيث (الفاسد) فلن يقبل منه. ونحن اليوم يجب أن نتمسك بهذا القانون،



وكل قوانين القرآن. فما يشرعه القرآن في أناس زمن الرسول يعني أنه ينطبق على كل مسلم في كل زمان ومكان. فلا يجوز أن ينفق من الخبيث الذي لا يوافق المرء على شرائه لنفسه واستهلاكه إلا إن اشتراه وهو لا يعلم. ولا يجوز الإنفاق من سيء الطعام وفاسده، ولا سيء الأثاث والأشياء الأخرى.

المؤسف هو أن الناس اعتادوا إنفاق كل سيء، فكل طعام قارب على الفساد يعطونه للعمالة الوافدة المسكينة كنوع من الإنفاق ويحتسبون في ذلك أجراً من الله. والآية تقول إنهم لن ينالوا الأجر بل سيعاقبهم الله عليه.

وتستمر السورة بين الترغيب في الإنفاق والترهيب من تركه: الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِالْفَحْشَاء وَاللهُ يَعِدُكُم مَّغْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضْلاً وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ(٢٦٨) يُؤتِي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَذَكَّرُ إِلاَّ أُوْلُواْ الأَلْبَابِ(٢٦٩) وَمَا أَنفَقْتُمُ مِّن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نَّذْرٍ فَإِنَّ اللهِ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنصَارٍ (٢٧٠).

والحديث مستمر عن تأمين متطلبات الجيش المقبل على حرب قريش: إِن تبدو الصَّدَقَاتِ فَنِعِيًّا هِيَ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاء فَهُوَ خَيْرٌ لُّكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيَّنَاتِكُمْ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٢٧١).

وتستخدم الآية لفظ الصدقات مرادفاً للإنفاق، وتقول لا بأس لو أعطيتموها علناً لمن يجمع الإنفاق، أو أعطيتموها علناً لمن يجمع الإنفاق، أو أعطيتموها مباشرة للفقراء (سواءً كانت دروعاً وملابس حرب أو مطية أو مواد تموينية أو أي شيء آخر). وليس المقصود بالصدقات وحدة نقدية والفتات الذي نمده للمحتاج ليزيد من سحق كرامته ولا يسد رمقه، وتشعر المنفق بالزهو والعظمة. الصدقات هي الإنفاق وهي الزكاة وهدفها تحقيق الاكتفاء والحياة الكريمة والتكافل وليس سحق الكرامات.

ولأن مواقف المسلمين تباينت من الإنفاق في تلك الفترة، فالسورة تقول للرسول: لَّيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَـكِنَّ اللهَّ يَهْدِي مَن يَشَاءُ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلاَنفُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلاَّ الْبِنَاء وَجْهِ اللهَ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ(٢٧٢).

ثم تبين السورة لمن تكون أولوية الإنفاق في تلك الفترة: لِلْفُقَرَاء الَّذِينَ أُحصِرُواْ فِي سَبِيلِ اللهِّ لاَ يَسْتَطِيعُونَ ضَرْباً فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيَاء مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لاَ



يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِخْمَافاً وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيمٌ (٢٧٣).

فقراء يريدون الجهاد لكن لا يملكون نقيراً. لا ركوب ولا سلاح ولا حتى ما يسد رمقهم في بيوتهم، لكنهم لا يمدون أيديهم للناس. ومن الواضح أنهم من المهاجرين.

الناس الآن يقولون هي تنطبق على كل فقير يهلك من الجوع ولا يمد يده، والحقيقة أن التسول يمسح الكرامة، لكن وجود فقير يضطر للاستجداء في هذه البلاد يعني أن الإنفاق الإسلامي لا وجود له. وبالتالي فمن يستجدي قد يكون بالفعل فقيراً محتاجاً، وقد يكون محتالاً. لكن لو كان محتالاً فالوضع الذي اضطره لكسب رزقه بالاحتيال هو وضع بعيد عن الإسلام. ومتى وجد الفقر في بلد مسلم فلا وجود للإنفاق بمعناه القرآني الشامل الذي يعني توفير حياة كريمة علمية عاملة منتجة قوية عزيزة لكل الأمة.

وتستمر السورة لتمتدح المنفق لوجه الله: الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالْهُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرَاً وَعَلاَنِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ(٢٧٤).

وهذا لا يعني أن الإنفاق فضلة من الغني متى دفعه فله أجر ولو امتنع فهاله وهو حر فيه. فمن لا ينفق بنسبة من مكاسبه تفرض (في عصرنا الحالي على الجميع) بحيث يكفي المجموع لسد احتياجات المجتمع كها سبق وذكرنا فلن يدخل الجنة. الجنة فقط لمن ينفق. والإنفاق ليس بمفهوم الزكاة الحالي الذي لا وجود له في القرآن والمتمثل بدفع نسبة ٥, ٢٪ مرة في العام فقط. الإنفاق هو الدفع متى وجدت الحاجة دون تحديد عدد مرات الدفع ولا سقف لمبلغ ولا نسبة. طبعاً شريطة أن يكون هناك دولة إسلامية.

#### الربا

الآيات: (۲۷۵-۲۸۱) والخطاب تشريعي

الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمُسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ إِنَّهَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَن جَاءهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِهِ فَانتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللهِ وَمَنْ عَادَ فَأُوْلَـئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ(٢٧٥) يَمْحَقُ اللهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللهُ لاَ يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ(٢٧٦).

جاء ذكر الربا ضمن الحث على الإنفاق في سبيل الله، ليؤكد للمسلمين أن الإنفاق يعني دفع المال دون انتظار لاسترداده. وأن الربا هو دفع المال وانتظار استرداده.



فالربا يمكن تعريفه بأنه بعكس مفهوم الإنفاق، وليس بتعريفه الفقهي السائد.

والإنفاق هو دفع المال من القادر، دون انتظار لاسترداده أو جزء منه، لسد حاجة الأفراد أو المجتمع متى وجدت. ويكون ذلك بلغة العصر بدفع نسبة من الدخل لتغطية ميزانية الدولة التي تتكفل بحل كل المشكلات الاقتصادية وإنشاء البنى التحية وتوفر الخدمات والقضاء على الفقر والجهل ونشر التعليم والتقنية.

ويمكن تعريف الربا بأنه استغلال لحاجة المحتاج لزيادة المكاسب، وذلك بدفع المال للمحتاج وانتظار استرداده مع فوائد. كما أن دفع المال للمحتاج وانتظار استرداده أو بعضه ولو بدون فوائد فهو ربا أيضاً. ودولة المسلمين تضمن قضاء حاجة المحتاج دون مقابل، بحيث لا يضطر للربا ولا لرد المال الذي دفع له لسد حاجته أو بعضه. (انظر موضوع الربا / قسم أدلة ومواضيع من القرآن).

وتقول الآية: (٢٧٥) عمن يأكل الربا كمن يتمايل عندما ينهض، كونه يتخبط في الضلال، وشبهت ذلك بمن يتخبطه الشيطان من المس. وهو تصوير مجازي حسي لزيادة التأثير. والتصوير الحسي كثير في القرآن - كها مر بنا - وليس حكراً على تصوير آكل الربا بمن يتخبطه الشيطان من المس. ومن ذلك قوله تعالى: إِنَّهَا شَجَرَةٌ خُنُرُجُ فِي أَصْلِ الجُتِحِيمِ (٦٤) طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُوُّوسُ الشَّيَاطِينِ (٦٥) الصافات. فالآيات تصف طلع شجرة الزقوم التي تنبت في أصل الجحيم الذي لم تره قويش بعد، برؤوس الشياطين التي لم يرها أحد قط. لكن الآية تخاطب قريشاً بها يعتقدون، فهم يتصورون - حسب موروثهم الشعبي - أن للشياطين رؤوساً يضرب بها المثل بالقبح. والآية تصور طلع شجرة الزقوم، بصورة خيالية مشابهة لتلك الصورة التي تتخيلها قريش عن رؤوس الشياطين، والتي لا وجود لها إلا في أساطيرهم الشعبية. ويكون تصوير من يأكل الربا بمن يتخبطه الشيطان من المس ليس فعلياً، ولا يعني أن هناك مساً. بل هذا ما يعتقد الناس، والتخبط في الضلال صور على أنه فعلياً، ولا يعني أن هناك مساً. بل هذا ما يعتقد الناس، والتخبط في الضلال صور على أنه كتلك الصورة الخيالية التي يتخيلها الناس عن مس الشيطان.

ويبدو أن بعض من أسلم من أصحاب المال، استغل فترة الاستعداد للحرب وحاجة كثير من الناس لتوفير متطلبات الجهاد، وحتى توفير متطلبات الحياة اليومية لبعض منهم، فكان يعرض إمدادهم بالمال بطريقة ربوية. فجاءت الآيات تتحدث عن ذلك وتحذر منه، ذلك أنه



يجب على الموسرين دفع المال بلا مقابل لسد الاحتياجات، وعدم استغلاله للربح الربوي. وسبق وذكرنا أن الإنفاق يعني الدفع لدولة الإسلام ما يكفي لتغذية ميزانيتها التي تكفل الحياة الكريمة للكل. والحياة الكريمة بمفهوم العصر الحالي تعني توفير: علاج وتعليم وسكن ومواصلات وخدمات وبنية تحتية. وإذا اضطر المسلم للربا لكي يؤمن هذه الاحتياجات فهذا يعني أن الربا منتشر وانتشار الربا يعني طرد الإنفاق. لأن الربا يعني استغلال ظروف الحاجة للاستيلاء على مال المحتاج، بغض النظر عن الوسيلة. أما تحريم الاتجار بنقود مقابل نقود واعتباره هو عين الربا فهذا لم يقله القرآن ولكن قالته كتب التراث، وأولت به الربا لمعنى آخر وكأنه يعني المعاملات التجارية بين من يملك المال، بينها هو لحهاية الفقير والمحتاج وضهان توفير حاجاتهم عن طريق الإنفاق من حساب الغني بلا مقابل. وليس من الإسلام أن يقال للمعدم أن يبقى معدماً، أو يرضى بدخل شهري ضئيل لا يكفي معيشة عائلته ليوم واحد، فيها يتمرغ بعض رجال الدين بالمتع الدنيوية ويطوفون الدنيا شرقاً وغرباً وتتضخم حساباتهم البنكية بالهبات والعطايا ثم يقول أحدهم بأن على الفقير الذي لا يجد ما يكفي من المال لشراء كيلوجرام من الموز لإطعام عائلته، بأنه ليس من الضروري أن يأكل موزاً، إذا كان لا يستطيع أن يشتريه. فهذا منطق رأس مالي، ولا يقره الإسلام.

ودولة الإسلام لا تحتكر الثروات الوطنية ولكنها تكون للمواطنين على شكل شركات مساهمة يمتلك الناس أسهمها. وتقوم ميزانيتها على الإنفاق الذي يساهم كل مواطن قادر، بنسب متساوية فيه. ومتى ما امتلكت الدولة ميزانية قادرة، أصبح لديها برامج عملية فعالة للقضاء على الفقر، وإبقاء دخل الفرد على مستوى يفي بتأمين حياة كريمة لصاحبه ومن يعول، إضافة لبنى تحتية وخطط تنموية. تهدف للوصول بالمجتمع المسلم إلى الصورة التي رسمها الله لهم ليكونوا عليها: تُحمَّدٌ رَّسُولُ الله وَ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًا، عَلَى الْكُفَّارِ رُحمَاء بَيْنَهُمْ وَلِي وَجُوهِهِم مِّن أَثْرِ السُّجُودِ مَرَاهُمُ فِي وُجُوهِهِم مِّن أَثْرِ السُّجُودِ وَلَكَ مَثْلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَازَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى شُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاءَ وَمَثْلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَازَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى شُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاءَ وَمَثْلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَازَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى الْوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاءَ وَمَثْلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَازَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى وَأَجْراً عَظِيمًا. (الفتح: ٢٩)



وسيصبح شطأ دولة الإسلام في هذه الحالة غليظاً اقتصاديا، لأن توفر السيولة المالية وتدوير المال بين الناس يقوي حركة الشراء ويرفع من مستوى المعيشة، وإذا زاد المال المتوفر بين أيدي الناس زادت مساهماتهم فيها يدفع لحاجات الدولة من جهة وما يشترونه من سلع من جهة أخرى. ويكون التاجر الذي ساهم بالإنفاق، قادراً على أن يستعيد كل ما دفعه للمساهمة بميزانية الدولة، عن طريق حركة البيع النشطة أكثر وسيعوض كل ما خسره عن طريق الإنفاق، حتى ولو كان مجال الربح في بضائعه قليلاً، لأن مبيعاته ستكون كبيرة، ولن يحتاج لأن يصل مجال ربحه لدائرة الجشع الممنوعة شرعاً. ولن يكون هناك موطئ قدم في دولة الإسلام للربا: يَمْحَقُ اللهُ ألرَّبًا وَيُربي الصَّدَقَاتِ وَاللهُ لاَ يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمًا.

ويكون المسلمون قد توصلوا - بإرشاد من الله - الأهمية تدوير المال عبر الإنفاق فساهموا في التكافل الاجتهاعي من جهة وزادت مبيعات التجار من جهة أخرى ومكاسبهم، وهذه فطنة وذكاء وحكمة في الدنيا ونجاة من النار في الآخرة، دلنا عليها القرآن قبل أن تظهر للوجود جميع النظريات الإدارية والمالية الحديثة، وقال بأنها تغني الفقير وتكسب التاجر وتحمي المجتمع من الربا، يقول تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَنفِقُواْ مِن طَيَّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِكَا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَلاَ تَيَمَّمُواْ الْخَبِيثَ مِنهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ وَاعْلَمُواْ أَنَّ الله عَنِيِّ جَهِدٌ. الشَّيْطَانُ يَعدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَاْمُرُكُم بِالْفَحْشَاء وَاللهُ يَعِدُكُم مَّغْفِرَةً مِّنْه وَاللهُ وَمَا يُؤْتَ الْحِكْمَة فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَقَالُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهَابِ. (البقرة: ٢٦٧-٢٩)

ولكن وللآسف الشديد أطاع المسلمون الشيطان، وقالوا بأن الربا يمكن أن يحل المشاكل الاقتصادية، وهذا لم يحصل لهم. فعم الفقر مجتمعاتهم برغم الأموال الهائلة والثروات التي تنعم بها بلادهم: .... ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرَّبَا فَمَن جَاءهُ مَوْعِظَةٌ مَّن رَّبِهِ فَانتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَيْكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ. البقرة: ٢٧٥)

ولم يفطنوا لعرض القرآن بأن الإنفاق وحده من ينشط البيع ويحقق الأرباح على المدى الطويل للمنفق والمستفيد: يَمْحَقُ اللهُ الْرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللهُ لاَ يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ. (البقرة:٢٧٦)



<sup>· . .</sup> هذه الفقرة مقتبة من موضوع: الإنفاق/ كتاب: سنة الأولين.

ولن يكون المسلمون بحاجة إلى أي تعامل ربوي على الإطلاق، لأن المحتاج ستكفله الدولة ولن يضطر للاستدانة والتعرض للربا. وهذا يتحقق فعلياً وعلى أرض الواقع لأن من قاله هو الله، فصدق الله العظيم فيها قال عن الإنفاق، وصدق الله في كل آية: تِلْكَ آيَاتُ اللهِ تَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ اللهَ وَآيَاتِهِ يُؤْمِنُونَ. (الجاثية: ٢)

ويكون الإنفاق طارداً للربا من المجتمع، وإن وجد الربا في أي مجتمع فهذا يعني أن الإنفاق قد طرد.

ولكن المسلمين تبنوا النظام الرأس مالي، والذي لا يقوم على حماية الفقير ورفع مستواه الاقتصادي والتكافل الاجتماعي بين الناس، ولكنه يقوم على استغلال الفرص للربح المادي، وكل من عانده الحظ مادياً فليس له الحق بالخدمات العامة التي يحصل عليها الغني أو الحياة الميسرة التي يعيشها، فالدنيا مصالح وشطارة وليس في التجارة الرأس مالية أي مجال لمشاعر الرحمة.

ولذلك جاء التعامل بالربا في تلك المجتمعات، وكانت النتيجة أن أصبح إحدى الوسائل لتنافس الأغنياء على سحب ما بقي بأيدي الفقراء من مال، فازداد الفقير فقراً، ولم يجد في دول المسلمين من يحميه ويسد حاجته. وازداد الغني غنى ولم يستطع الوصول للقناعة، بل زاد جشعه أكثر مع كل درهم يجنيه.

فالربا يمثل نظرة اقتصادية رأسمالية، بينها يمثل الإنفاق نظرة اقتصادية إسلامية.

وتستمر السورة في الحديث عن الربا: إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَآتَوُاْ الزَّكَاةَ لَمُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزُنُونَ (٢٧٧) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ التَّقُواْ اللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِن كُنتُم مُّ وْمِنِينَ (٢٧٨) فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُؤُوسُ أَمْوَالِكُمْ لاَ تَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ (٢٧٩) الزكاة = الإنفاق. والزكاة صفة للإنفاق كونه يزكى المال ويطهره.

والآية: (٢٧٧) تعد من ينفق مع الإيهان والعمل الصالح، بالجنة. وهو ما يعني أن الإنفاق وحده أو معه الإيهان لا يكفي للجنة برغم أهمية الإنفاق القصوى. لأن الدين كل لا يتجزأ، ويجب القيام بكل أمر، والانتهاء عن كل نهي وكبيرة.

ثم تعيد السورة تحذير من كان يتعامل بالربا من المسلمين. وقد يقول قائل لو كان الربا



موجباً للخلود في النار فكيف تخاطبهم السورة بـ "يا أيها المؤمنون"؟ نقول: لو أكملنا الآية فهي تقول: اتقوا الله وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ الرَّبَا ((إن كنتم مؤمنين)). هم مؤمنون حتى يسمعوا النهي والتحذير. فإن ارتدعوا وثابوا فهم مؤمنون. وإن استمروا على كبيرة الربا فقد خرجوا من الإيهان. والربا مثله مثل أي كبيرة، من استمر باقترافها بعد معرفة الحكم فهو مخلد في النار.

وتعطي الآية: (٢٧٩) خيارين: إما أن تستمروا في التعامل بالربا وهذا يعني إعلانكم الحرب على الله ورسوله أو أن تتوبوا. وتقدم الآية عرضاً لمرة واحدة ولهم خاصة، كونهم من نزل بحقهم تحريم الربا، هذا العرض يتلخص بأن يبقوا على رأس المال دون الفوائد الربوية. وبها أن حكم الربا واضح في القرآن فليس لأحد أن يأتي بعد عصر الرسول ثم يقول إن من يتعامل بالربا يحق له أن يأخذ رأس ماله وعفا الله عها سلف. لأنه عندما بدأ التعامل بالربا كان هناك حكم إلهي بتحريمه وتوعد من يقترفه بالخلود في النار. لذا فكل من تعامل بالربا بعد عصر الرسول فلا توبة له لأنه اقترف كبيرة وهو يعلم حكمها مسبقاً.

الآن البنوك تقدم عروضاً للناس تحت مسميات إسلامية اكتسبتها من توقيع رجال دين على أنها كذلك. ويظن الناس أنها أصبحت إسلامية بالفعل. لكن الواقع يقول الربا ربا ولو أحله كل المسلمين وليس فقط بعض رجال دينهم الذين يتلقون مقابلاً مادياً نظير فتاويهم تلك. والربا والإنفاق لا يمكن أن يجتمعا في دولة الإسلام. ومتى وجد الربا فالإنفاق حتماً قد أبعد، ومتى وجد الإنفاق فالربا حتماً قد طرد.

الربا ليس بقلة الفائدة وكثرتها، الرباهو أن يقترض المحتاج مالاً أو عيناً لسد حاجته ليعيدها لصاحبها (بفوائد كثيرة أو قليلة). لأن الإسلام يوجب على المسلمين التكافل الاجتهاعي، بحيث لا يبقى بينهم محتاج. والقضاء على الربا لا يعني إغلاق البنوك، التي يمكن أن تستمر لتحويل الأموال وحفظها، لكن يجب عليها الابتعاد عن القروض بالفوائد لسد حاجة المحتاج، التي لن يكون لها حاجة، لأن الدولة ستضمن لكل مواطن حياة كريمة لن يحتاج معها لقرض حرام. ويمكن أن يبقى البنك كثريك ممول لكل من يرغب في التوسع التجاري. فصاحب الفكرة أو المشروع يدخل مع البنك مشاركة في الأرباح مقابل أن يمول البنك المشروع. كما يمكن أن تبقى القروض التجارية للتجار، والتي لا علاقة لها بالربا ولم يجرمها القرآن.



ثم تقول السورة في نفس الموضوع: وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ(٢٨٠) وَاتَّقُواْ يَوْماً تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ(٢٨١).

فالآية (٢٧٩) تضمن لمن كان يتعاطى الربا أن يحصل على رأس ماله ممن أقرضه، ويتوقف نهائياً عن الربا. والسورة هنا تقول للمرابي السابق ألا يضغط على المقترض وأن يمهله لكي يتمكن حسب قدرته بإعادة رأس المال. ولا تتحدث عن تشريع دائم يقول بإباحة إقراض المحتاج واسترداد المال منه، فهذا ربا ولو كان بدون فوائد.

\*\* ملاحظة هامة وهي أن القرآن يتحدث عن سد حاجة المحتاج ولا يناقش تعاملات التجار الذين يقترضون بفوائد لكي ينموا تجارتهم. هذه لم يتطرق لها القرآن، لأن الحديث عن الربا جاء ضمن الحث على الإنفاق وسد حاجات المحتاجين دون انتظار لاسترداد المال أو بعضه. ا

# الدَّيْن

الآيات: (٢٨٢-٢٨٤) والخطاب تشريعي

هناك الحديث عن التداين بين التجار والقادرين مالياً. وليس لها علاقة بالربا، ويدخل فيها القروض الاستثمارية من البنوك. وفي مثل هذه الحالة على المقترض أن يضمن للمقرض حقه باسترداد ماله، وهذا يكون بتوثيق القرض: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَى أَشَا اللَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَى أَجُل شُسمَى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُب بَيْنكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلاَ يَأْبُ كَاتِبٌ أَنْ يَكُثُب كَمَا عَلَمْهُ اللهُ فَلْيَكُنُ وَلاَ يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئاً فَإِن كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحُقُّ وَلَيْتَقِ اللهُ رَبَّهُ وَلاَ يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئاً فَإِن كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحُقُّ وَلَيْتَقِ اللهُ رَبَّهُ وَلاَ يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئاً فَإِن كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحُقُ مَن مِن الشَّهَدَاء أَن تَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأْتَانِ عَن تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاء أَن تَضِلَّ إَحْدَاهُمَا مَن رَجِل وَامْرَأَتَانِ عَن تَرْضُونَ مِنَ الشَّهَدَاء أَن تَصُل إَحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا اللَّخْرَى وَلاَ يَشْعَلِهُ أَوْ لاَ يَسْتَطِيعُ أَن يُمِل وَلَيْهُ وَالْوَرَبُونُ وَلِي الشَّهُدَاء أَن تَكُونُ وَهُم اللهُ وَلِيَّهُ وَالْمَ مُونَ إِلَا أَن تَكُونَ تَجُارُهُ صَعْدِا أَو كَبِيراً فَتُلْو وَاللهُ وَلِلهُ اللهُ وَلِلهُ اللهُ وَلِلهُ اللهُ وَلِلهُ اللهُ وَاللهُ وَلِلهُ وَاللهُ وَلِلْهُ وَاللهُ وَلِلْهُ وَاللهُ وَلِلهُ وَاللهُ وَلَا يَشُولُوا إِلاَ أَن تَكُونَ يَجَارَةً كَاتِبٌ وَلاَ يَكُمُ وَاللهُ وَلِكُونَ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَاللهُ وَلِلهُ وَاللهُ وَلِلْهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِلْهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَلْ وَلَالُونُ وَلَا وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَال



١٠ انظر فقرة: الربا/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

وَإِن كُنتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِباً فَرِهَانٌ مَّقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضاً فَلَيُوَّدً الَّذِي اؤْغُينَ أَمَانَتَهُ وَلْيَتَّقِ اللهِّ رَبَّهُ وَلاَ تَكْتُمُواْ الشَّهَادَةَ وَمَن يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ (٢٨٣) للهُ مَا فِي السَّهَاواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِن تبدو مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ اللهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٢٨٤).

الدَّين: هو أن يقوم شخص أو هيئة بدفع مبلغ من المال لشخص قادر أو لهيئة للتوسع في التجارة أو لأي سبب آخر لا علاقة له بسد حاجة ضرورية. فهو تعامل تجاري بين قادرين، ولا يدخل ضمن الربا أو الإنفاق.

والسورة تسميه ديناً. والدين للأسف تحول بمفهومنا الحالي إلى معنى الرباء أي قرض للمحتاج لسد حاجته بفوائد. أما في هذه الآيات فالدين هو ما نسميه في عصرنا القرض للتجار.

ثم تختم سورة البقرة بخطاب تقريري:

آمَنَ الرَّسُولُ بِهَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَالمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مَّن رُّسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمُصِيرُ (٢٨٥) لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لاَ تُوَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلاَ تَحْوِلُ عَلَيْنَا إِضْراً كَمَا حَلَيْهَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلاَ تُحَمِّلُنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحُمْنَا أَنتَ مَوْلاَنَا فَانضُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ (٢٨٦).

الآية: (٢٨٥) تقول لبني إسرائيل الذين يؤمنون ببعض الرسل ويكفرون ببعض، أن من يؤمن بدين الله، فعليه أن يؤمن بكل رسله .



انظر فقرة: لا نفرق بين أحد من رسله / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

#### (۹۵)النساء

سورة النساء تلت البقرة في النزول، وتُكوّنُ معها ومع سورة المائدة التي نزلت بعدها، السور الكبرى للتشريع في الإسلام. لذا نجد السورة تبدأ مباشرة بفرض قوانين أحوال شخصية متنوعة، كاستمرار لفرض التشريعات التي بدأت في سورة البقرة. إضافة إلى رصد السورة مواقف المسلمين بعد فرض سورة البقرة الخروج لقتال قريش التي تحشد حشودها لمهاجمتهم. وترينا أن فئات عدة من المسلمين لم يرغبوا في الخروج، وبعضهم كانوا يحاولون ثني غيرهم عن الخروج وتثبيط عزائمهم، وآخرون امتنعوا عن الإنفاق لتجهيز الجيش، ومواقف أخرى لفئات أخرى. وهي صورة ليست مثالية للمسلمين قبيل أول معركة في الإسلام – بدر – وتخالف ما رسمته كتب التراث عن ذلك المجتمع المسلم، وأنه معركة في الإسلام – بدر – وتخالف ما رسمته كتب التراث عن ذلك المجتمع المسلم، وأنه رغب الحرب، لكنها اضطرت لذلك اضطراراً للدفاع عن أموالها وقوافلها.

ولابد أنها نزلت بفترة لا تزيد عن الشهر بعد نزول سورة البقرة. أي أنها نزلت بعد الهجرة بحوالي أربعة أشهر.

والسورة تفتتح بتأكيد حقيقة غفل عنها الناس بسبب ما اعتادوا من أعراف.

## الرجل والمرأة خلقا من نفس المواصفات

الآية: (١) والخطاب تقريري

يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نفس واحدة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَّا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاء وَاتَّقُواْ اللهِّ الَّذِي تَسَاءلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللهِّ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً(١).

الآية تشير إلى أن الناس جميعاً متساوون في الإنسانية فقيرهم وغنيهم، أسودهم وأبيضهم، يتيمهم ومن له أبوان، رجالهم ونساؤهم، وليس هناك من هو أدنى إنسانية من غيره. وهذه الآية مقدمة للحديث عن اليتامي، الذين كان ينظر لهم على أنهم أقل إنسانية من غيرهم.

وقوله: « خَلَقَكُم مِّن نفس واحدة» لا تعني أن الناس تناسلوا من نفس واحدة (شخص واحد) لأن التناسل يحتاج لشخصين (ذكر وأنثى) ولأن الإنسان خلقت سلالاته الأولى من مجموعات تخلقت في باطن الأرض ثم نبتت على شكل مجموعات بشرية، ثم أصبح



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

التزاوج وسيلة للتناسل . فنفس واحدة تعني نفس المواصفات.

هذه الحقيقة مقدمة للحديث عن اليتامي وبعض حقوقهم، والتأكيد على أنهم مساوون لغيرهم من البشر بخلاف النظرة السائدة حينذاك.

### بعض حقوق اليتامي

الآيات: (۲-۱۶) خطاب تشريعي

وَآثُواْ الْيَتَامَى أَمْوَاهَمُ وَلاَ تَتَبَدَّلُواْ الْحَبِيثَ بِالطَّيْبِ وَلاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَاهَمُ إِلَى أَمْوَالِكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُوباً كَبِيراً (٢) وَإِنْ خِفْتُمُ أَلاَّ تَفْسِطُواْ فِي الْيَتَامَى فَانكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النِّسَاء مَثْنَى وَثُلاَثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمُ أَلاَّ تَعْدِلُواْ فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيَّالُكُمْ ذَلِكَ أَذْنَى أَلاَّ تَعُولُواْ (٣). الآيات تشير إلى وضع سائد حين نزول السورة يتمثل في زواج الرجل بالفتاة اليتيمة لأجل الاستيلاء على أموالها، فجاءت السورة تحرم ذلك تحت أي مسمى. (انظر الآية (١٢٧) فهي بداية الحديث عن موضوع اليتامى).

#### التعدد

الآية الثالثة تقول بأنه يحرم استغلال ضعف المرأة اليتيمة، والزواج بها فقط للاستيلاء على مالها. ولو لم يكن هذا هو السائد حينها لما تحدثت عنه السورة، وأمرت بإيتاء اليتامى أموالهم وعدم التلاعب بها. وكل من لا يستطيع إنصاف اليتيم فلا يتزوجها، ويمكنه أن يبحث عن زواج بفتاة أخرى، أو بالعدد الذي يشاء من الفتيات الأخريات، حسبها كان شائعاً في المجتمع وقت نزول الآية التي لا يمكن الاستدلال بها على أن التعدد سقفه أربع. فالمقصود بمثنى وثلاث ورباع: تزوج ما شئت من غير اليتامى وبالعدد الذي ترغب كها جرت العادة في ذلك الوقت. وقوله مثنى وثلاث ورباع، مشابه لقول أحدنا لرجل آخر اختلف معه على سعر سيارة معروضة للبيع: السوق أمامك اذهب واشتر من غيري سيارة أو ثنتين أو

٢ بعضهم أرسل يقول إنه قرأ أن سورة النساء نزلت بعد أحد معارك المسلمين الأنها تتحدث عن اليتامى الذين خلفتهم تلك الحرب. وبطبيعة الحال فترتيب السور لم يتم بناءً على ظن هنا وظن هناك ثم صف السور حسب هذه الظنون. ولكنه تم بناءً على ضوابط ثابتة تحدثنا عنها، تتسم بالشمولية. وهو ما يفتقر له السائل. وإلا للاحظ أن الحديث عن اليتامى في السورة لو كان بسبب فقدائهم آباءهم في الفتال لجاء لحث المسلمين على كفالة اليتيم والآيات لا تتحدث عن ذلك، ولكن عن عرف سائد يتمثل بالزواج من اليتيم للاستيلاء على المال الذي تملك، كما كان عرف العضل وعرف وراثة الابن لزوجة ابيه وغيرها من اعراف جاهلية أبطلها القرآن.



<sup>&</sup>quot; انظر فقرة: خلق الإنسان/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

عشراً. فالرجل ليس ملزماً بعدد من السيارات ولا بحد أعلى هو عشر لأني قلت له ما قلت. فالمعنى هو أن يشتري ما يريد من غيري إذا لم يعجبه سعري.

ويمكن الرجوع لفقرة: التعدد، في قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

#### الصداق

وَآثُواْ النَّسَاء صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيناً مَّرِيناً (٤).

الصدقات هنا هي جمعٌ للصداق. وهو ما يدفعه الرجل مقابل زواجه بالمرأة. وفي هذه الحالة فلو تنازلت المرأة عن شيء منه أو كله فيباح للرجل استعادته.

والإسلام ليس هو الذي شرع الصداق، بل جاء ومجتمعات يثرب وكثير من مجتمعات جزيرة العرب وغيرها ينتشر فيها ذلك العرف. وهذا يعني أنه لو وجدت مجتمعات مسلمة لا تعرف عادة الصداق فلا يعني أنهم قد خالفوا شرعاً إسلامياً، لأنه وضع مماثل للمرأة التي تتنازل عن صداقها.

## الوصاية على مال السفيه واليتيم

وَلا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُّ لَكُمْ قِيَاماً وَازْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَهُمُّ قَوْلاً مَعْرُوفاً. (النساء:٥)

الوصاية على السفيه (ذكراً كان أو أنثى) جاءت ليس لأنه أقل إنسانية، ولكن لأنه لا يحسن التصرف. ولو مُكّن من المال فقد يبذره، وتبذير المال من المحرمات في الإسلام، ولذلك فقد أمر القرآن بالحجر على كل من يبذر أمواله ولو كان بالغاً:

أما إذا كان راشداً عاقلاً فيمكن من ماله ولو كان يتيهاً. والوصاية على مال السفيه يمكن أن تكون عبر هيئة رسمية في دولة المسلمين تستثمر المال ويدفع منه رسوم التشغيل والوصاية وحقوق الدولة، ثم تسلم له عندما يرشد بضوابط، للتأكد من أنه يحسن التصرف به.

والوصاية يمكن أن تكون على أي شخص في أي مرحلة من العمر إذا ثبت أنه يصرف ماله بطريقة عبثية أو تبذيرية: وَابْتَلُوا الْيَتَامَى حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النَّكَاحَ فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْداً فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَالْهُمْ وَلا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافاً وَبِدَاراً أَنْ يَكْبُرُوا وَمَنْ كَانَ غَنِيّاً فَلْيَسْتَغْفِفْ وَمَنْ كَانَ فَقِيراً فَلْيَأْكُلْ بِالْمُعُرُوفِ فَإِذَا دَفَعَتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالْهُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكَفَى بِاللهَّ حَسِيباً.



(النساء:٦).

وبها أنه في عصر الإسلام لم يكن هناك دول مدنية لها مؤسسات وهيئات متخصصة فقد كان يوكل لشخص ذي ثقة أمر المحافظة على مال السفيه. وأعطي حق الأخذ من مال الموصى عليه بالمعروف أي بها يكفيه معيشته دون إسراف أو تبذير إن كان محتاجاً، وإن كان غنياً فلا يجوز له مسه.

وفي الإسلام فالمال مال الله، للجميع الحق فيه. والشخص وصي على ما يملك من المال ما دام يحسن التصرف فيه، لكن لو أساء وبذر فيجب الحجر عليه.

### المرأة ترث

لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقُرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرُ نَصِيباً مَفْرُ وضا. (النساء:٧)

تشريع توريث المرأة الذي تتحدث عنه الآية من الواضح أنه جاء مخالفاً لعادات سائدة زمن الرسول تمنع المرأة من الميراث، بل وتعطى الولد الحق بأن يرث زوجة أبيه بعد وفاته.

## نصيب المساكين من الميراث

وتشرع السورة وجوب إعطاء من يحضر قسمة التركة من المحتاجين: وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُوْلُواْ الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينُ فَارْزُقُوهُم مِّنَّهُ وَقُولُواْ لِهَمْ قَوْلاً مَّعْرُوفاً(٨).

ويمكن تطبيق هذا القانون في دولة عصرية، وذلك بأن تقتطع نسبة من التركة وتضم لبند في الميزانية خاص بمكافحة الفقر.

## لا يجوز لصاحب المال إنفاق كل ماله وترك ذريته

تحذر السورة أن يقوم الرجل بتوزيع ماله قبل موته وترك ذريته للفاقة: وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خَلِّفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافاً خَافُواْ عَلَيْهِمْ فَلْيَتَقُوا اللهَّ وَلْيَقُولُواْ قَوْلاً سَدِيداً(٩).

لكن لو كانت ذرية الميت تملك المال الكافي لحياة كريمة فللرجل أن يصرف كل ماله في أعهال الخير أو يوصى به لمن يستحق الوصية.



## عود للتحذير من أكل أموال اليتامي أو التلاعب بها

إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيراً (١٠).

#### المواريث

يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوْلاَدِكُمْ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ الأُنكَيْنِ فَإِن كُنَّ نِسَاء فَوْقَ اثْنَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلْنَا مَا تَرَكَ وَإِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ وَاحِدَةً فَلَهَا النَّصْفُ وَلاَبُويْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مَّنْهُمَا السُّدُسُ عِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِن ثَمَّ يَكُن لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبُواهُ فَلاَّمَّهِ التُلْكُ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلاَّمَّهِ السُّدُسُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ فَإِن كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلاُمَّةِ السُّدُسُ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنِ آبَاؤُكُمْ وَأَبْناؤُكُمْ لاَ تَدُرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً فَرِيضَةً مِّنَ اللهُ إِنْ اللهَ كَانَ عَلَى اللهُ كَانَ هَنَ اللهُ إِنْ اللهَ كَانَ عَلَى اللهُ وَلِدُ فَإِنَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِكُمْ عَلَى اللهُ وَلِي اللهُ وَلَدُ فَلِكُمُ اللهُ اللهُ وَلَدُ فَإِنْ اللهُ وَلِي كَانَ هَنَ وَلَدٌ فَلَكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَدُ عَلَى اللهُ وَلَكُ عَلَى اللهُ وَلِي كَانَ اللهُ وَلَكُمْ وَلَدُ اللهُ وَلَا لَهُ وَلَا كَانَ مَلُولُ وَاحِدٍ مَنْهُمَا السُّدُسُ فَإِن كَانَ اللهُ وَاللهُ وَلِكُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَالْمَا أَوْ وَلِي كَانَ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَلَا كَانَ اللهُ وَاللهُ وَلَكُمُ عَلَيْ اللهُ وَلَى اللهُ وَلِي اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ وَاللهُ عَلِيمٌ وَاللهُ عَلِيمُ اللهُ وَاللهُ عَلَي الللهُ وَاللهُ عَلِيمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَولَ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَي اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ وَلِكُ وَاللهُ عَلَيْمُ الللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ عَلْمُ اللهُ وَاللهُ وَلِلهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ

وقد تم الحديث عن هذه الآيات بالتفصيل في فقرة: المواريث وتوزيع التركة/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

## أوامر القرآن ونواهيه

تِلْكَ حُدُودُ اللهُ وَمَن يُطِعِ اللهُ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْدِي مِن تَّخْتِهَا الأَثْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْغَظِيمُ(١٣) وَمَن يَعْصِ اللهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَاراً خَالِداً فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِينٌ(١٤).

بعد أن ذكرت السورة عدداً من التشريعات والتي في غالبها لم يعتدها الناس من قبل تقول إن من يتقيد بهذه الحدود (التشريعات والقوانين الإلهية) فقد أطاع الله ورسوله، ومن خالفها فقد عصى الله ورسوله، ومن يعص الله ورسوله يخلد في نار جهنم. ولا فرق بين عصيان أمر واحد أو عصيان كل الأوامر.

والرسول لم يشرع منها شيئاً، ومع ذلك قرنت السورة اسمه باسم الله، وكأنه شارك الله



## تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

في التشريع. ذلك أنه لولا أن رسول الله بلغ رسالة ربه لما سمعنا ولا عرفنا بهذه الحدود. وعملنا بموجب هذه الحدود يعني تصديقنا أن محمداً رسول لله، فأطعناه فيها ينقل لنا عن ربه.

### عقوبة من تقترف الفاحشة مع نساء

الخطاب هنا توجيهي

وَاللاَّتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِن نِّسَآتِكُمْ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِّنكُمْ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبَيُوتِ حَتَّىَ يَتَوَفَّاهُنَّ المُوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللهُ لَمُنَّ سَبِيلاً(١٥).

هذه العقوبة التي تنص على أن الأنثى التي تقترف هذه الفاحشة تحبس في بيت أهلها مدى الحياة، أو يجعل الله لها سبيلاً، كعلاجها أو قبول رجل الزواج بها وقدرته على صرفها عن ممارسة تلك الرذيلة، أو سبيلاً آخر.

## عقوبة من يقترف فاحشة قوم لوط

الخطاب توجيهي، كما الآية السابقة، مما يعني أن هناك حالات للسحاق ولفعل قوم لوط وقعت فنزل القرآن ليوجه المسلمين بها عليهم فعله حيالها:

وَاللَّذَانَ يَأْتِيَانِهَا مِنكُمْ فَآذُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا إِنَّ الله كَانَ تَوَّاباً رَّحِيهاً (١٦). والأذى ليس بالضرب، ولكن نفسياً، لكي يضيق عليه، ويشعر بالخزي. ولا ينظر له كها هو حاصل الآن وكأنه مريض. بل هو فاسق ويجب أن يعزل، ويلفظ من المجتمع، إلا أن يعود لرشده ويستقيم ويتوب. فهذه الفواحش في منتهى القذارة ولا يجب التهاون معها، وليس مهها، تأثير الإعلام الغربي المنحرف، أو الإعلام المتغرب الذي يسعى لتفشي مثل هذه الفواحش.

والإسلام في الأصل لا يفرض عقوبات حسية على من يقترف الكبائر، فليس هناك عقوبة لآكل لحم الخنزير أو الميتة أو الدم أو الخمر أو الربا أو غيرها. لأن الحساب سيكون في الآخرة وسيكون العقاب في الآخرة، وكل ما يفرض من عقوبات جسدية يكون ضمن خطاب توجيهي يوجه إلى الرسول والمسلمين لكي يتصرفوا حيال حدث معين. فالعقوبات الجسدية عبارة عن ضوابط رادعة لظاهرة لا يجب أن تنتشر في المجتمع المسلم، ولو لم يحدث



الحدث أو الظاهرة لما فرضت عقوبة جسدية، فيها عدا قتل القاتل العمد فهو تشريع يطبق في كل زمان ومكان ولا يعفي عن القاتل لا بدية ولا بدون.

والقرآن عندما يشرع عقوبة أو يوجه المسلمين لعقوبة فلا يعني أن العقوبة ستمحو ذنب المعصية الذي سيبقى ليحاسب عليه الجاني يوم القيامة. إذاً، عندما تتحول أي كبيرة إلى ظاهرة في المجتمع فيجب أن يشرع المسلمون لها عقوبات جسدية رادعة لبترها والقضاء عليها بأسرع وقت.

وفرض القرآن عقوبات على من تقترف الفاحشة مع نساء قد يعني أنه حدث هذا الفعل في المدينة في تلك الفترة فنزلت عقاباً لها وللرجال الذين يقترفون فاحشة قوم لوط، لأن الفواحش عموماً حرمت في مكة. فقد جاء أول ذكر لها في سورة النجم التي تقول إن من صفات المؤمن اجتناب الفواحش: الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْم وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَالسِعُ المُغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشَأَكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنشَم أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهاتِكُمْ فَلَا تُزُكُوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن اتَّقَى (٣٢).

ثم جَاء النص صريحاً بتحريم الفواحش بشتى أشكالها وأساليبها في سورة الأعراف: قُلْ إِنَّهَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحُقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللهِ مَا لَمْ يُنزَّلْ بِهِ سُلْطَاناً وَأَن تَقُولُواْ عَلَى الله مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٣٣).

وفي سورة الشورى المكية تأكيدٌ على أن من صفات المؤمن أن يجتنب الفواحش: وَالَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْم وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ(٣٧).

فسائر الكباثر والفواحش كلها يجب اجتنابها للمؤمن وإلا انتفى عنه الإيهان ولو بقي يعلن إسلامه.

ثم يتكرر التذكير بحرمة الفواحش في سورة مكية أخرى، كالأنعام: قُلْ تَعَالُوْاْ أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَّ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلاَدَكُم مِّنْ إِمْلاَقِ نَّحْنُ نَوْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلاَ تَقْرَبُواْ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلاَ تَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (١٥١).

فالفواحش بكل ما قرب إليها من قول وعمل هي كبيرة ومحرمة، ولا يمكن للمؤمن أن يقترفها بعد أن عرف عظم أمرها ويبقى مؤمناً. سواء بطريق مباشر كالزنا الصريح أو فعل



قوم لوط أو «السحاق» أو تحت مسميات تبدو في ظاهرها أنها متفقة مع الدين، مثل الزواج المؤقت سواء كان اسمه مسياراً أو عرفياً أو متعة أو مسفاراً أو صيفياً أو أي شيئ آخر. فهذه الزواجات شكلية للمتع الجنسية المحرمة بغطاء ديني يمنع عنهم الاتهام بالزنا، ومن يقترفونها لا يقصدون ولا يريدون منها بناء أسرة ولا تأسيس مؤسسة الزواج المعروفة والتي وصفها القرآن ويعرفها الناس واعتادوها.

## من ضوابط قبول التوبة

الخطاب تشريعي

إِنَّهَا التَّوْبَةُ عَلَى اللهَ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوَءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُوْلَـئِكَ يَتُوبُ اللهُّ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيهاً حَكِيهاً(١٧) وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيْنَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ المُوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ الآنَ وَلاَ الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُوْلَـئِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَاباً أَلِيهاً(١٨) النساء.

لقبول التوبة، يفترض أن يقترف المرء الكبيرة وهو جاهل لحرمتها « إِنَّهَا التَّوْبَةُ عَلَى اللهِّ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ».

وأن يتوب حالاً ولا يعود لارتكابها: "ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ" أي يتوبون حالاً.

ولا تقبل النوبة لمن يستمرون باقتراف الكبائر حتى إذا شعر أحدهم بدنو الأجل تاب: « وَلَيْسَتِ النَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيْئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ المُوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ الآنَ».

فهذا مثله مثل من يموت على الكفر وكلاهما مخلدان في النار: « وَلاَ الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُوْلَـئِكَ أَعْتَدْنَا لِهُمْ عَذَاباً أَلِيهاً».

والموت المعنوي، وهو العجز ولو لم يمت، في حكم الموت الفعلي.

وهناك شروط أخرى ذكرتها سور أخرى. ويمكن الاطلاع على موضوع التوبة في قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

وتعود السورة لفرض حدود (قوانين وتشريعات) للعلاقات الزوجية والأحوال الشخصية:



١ - هذه العبارة عدلت من قبل المدقق اللغوى اأبو حزم ١٠

## تحريم وراثة النساء

الخطاب تشريعي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ يَجِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ النِّسَاء كَرْهاً وَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُواْ بِبَعْضِ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ إِلاَّ أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْناً وَيَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً (19) النساء.

الآية تشير لعرفين كانا سائدين قبل الإسلام:

الأول: أن يرث الابن زوجة أبيه

وعلى ما يبدو فقد كان من المعتاد أن يرث الابن زوجة أبيه، كها ورد في كتب التراث وأكدته الآية التي تحرمه وتدعو لوقف العمل به. وقد بقي له بقايا حتى الآن حيث ما زالت بعض مجتمعات جزيرة العرب تجبر زوجة المتوفى على الزواج بأخيه.

الأمر الثاني، هو: العضل

وهو التضييق على المرأة المطلقة لإجبارها على أن تدفع لمطلقها مقابل حصولها على الطلاق: «وَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُواْ بِبَعْضِ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ». وقد وصفت الآية التالية العضل بأنه: « بهتان وإثم مبين»

والمؤسف هو أنه حتى الآن ونحن في القرن الخامس عشر الهجري هناك من يهارس العضل في جزيرة العرب حيث نشهد أن الزوج يأبى تطليق زوجته إلا بمبلغ قد يفوق ما دفع لها كصداق. وتصل القضية للمحاكم ويقف القاضي في صف الزوج ليس فقط ضد المرأة المظلومة، بل ضد حد من حدود الله وشرعه وصريح قرآنه: تِلْكَ حُدُودُ الله وَمَن يُطِع الله وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (١٣) وَمَن يَعْصِ الله وَرَسُولَهُ يُذْخِلْهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَاراً خَالِداً فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (١٣) النساء.

والعضل يمكن أن يكون على شكل إرغام البنت على الزواج بمن لا ترغب.

استرداد بعض الصداق أو كله بعد الطلاق

الخطاب تشريعي

وَإِنْ أَرَدَتُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنطَاراً فَلاَ تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَيْئاً أَتَأْخُذُونَهُ



جُهَّاناً وَإِثْماً مُّبِيناً(٢٠) وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ وَأَخَذْنَ مِنكُم مِّيثَاقاً غَليظاً(٢١).

الآية تقول: إذا دخل الزوج بزوجته ولو لليلة واحدة، فلا يجوز أخذ شيء مما سبق ودفع لها على شكل صداق. وكل من يسترد شيئاً من الصداق فقد اقترف بهتاناً وإثهاً مبيناً.

فالصداق يكون مقابل قبول الزوجة الزواج، ولو كان لمواقعتها فهو بغي. وبمجرد أن يفضي الرجل لزوجته في الليلة الأولى فقد حصل على المقابل للصداق، ولو لم يكن هناك اتصال جنسي'.

# نكاح امرأة الأب

الخطاب تشريعي

وَلاَ تَنكِحُواْ مَا نَكَحَ آبَاؤُكُم مِّنَ النَّسَاء إِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتاً وَسَاء سَبيلاً(٢٢).

وهي عادة أخرى كانت منتشرة في ذلك الزمن. ونكاح امرأة الأب يكون بأن يرثها الابن ضمن ما يرث من أبيه - كما ذكرت الآية (١٩) السابقة - ويعاشرها معاشرة الأزواج دون عقد نكاح. فهي ليست زوجة ولا أمة رقيق، ولكن من سقط المتاع الموروث.

## من يحرم الزواج بهن

الخطاب تشريعي

حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَّاتُكُمْ وَخَالاَتُكُمْ وَبَنَاتُ الأَخِ وَبَنَاتُ الأُخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمُ اللاَّتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُم مِّنَ الرَّضَاعَةِ وَأُمَّهَاتُ نِسَآئِكُمْ وَرَبَائِبُكُمُ اللاَّتِي فِي حُجُورِكُم مِّن نِّسَآئِكُمُ اللاَّتِي دَخَلْتُم بِهِنَّ فَإِن لَمَّ تَكُونُواْ دَخَلْتُم بِهِنَّ فَلاَ جُنَاحَ

١ يرى «أبو حزم» أن قول الآية: «استبدال زوج مكان زوج» يعني طلاق زوجة حالية للزواج بأخرى قادمة، وهو لبل على أنه لا يحق الزواج بأكثر من واحدة في وقت واحد. ولو كان التعدد سائناً لما كان هناك معنى لقوله: «استبدال زوج مكان زوج». لكني لا أستطيع أن أوافق على هذا لأن نفس سورة النساء أباحت في بدايتها التعدد دون تحديد سقف أعلى، في قوله تعالى: أيان خوفتُم ألا تُفْصِطوا في النّتاكي فأنكِحُوا منا طالب تكم مُنّ النّساء مثنى وَثلاث وَرْبّاع فإن خفتُم ألا تَعْدِيلوا أن الآية (٢٠) أعلاء تعني أنه أيّا نُكُم ولو الله ولي القرآن ذكر لمنع المنالي بمكن القول أن الآية (٢٠) أعلاء تعني أنه في حال طلاق زوجة حالية لكي يتزوج الرجل بامرأة غيرها لأن المرأة الحالية لم تقبل أن يتزوج زوجها امرأة أخرى وفضلت الطلاق. ولا تعني أنه الرجل طلق زوجة حالية لكي يستبدل بها زوجة أخرى لأن هذا عبث بالحياة الزوجية والأسرية لا يختلف كثيرا عما يهارس باسم الزواجات المؤقعة، والذي لا يمكن أن يبيحه الإسلام.



عَلَيْكُمْ وَحَلاَئِلُ أَبْنَاثِكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلاَبِكُمْ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ الأُخْتَيْنِ إِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّ اللهَّ كَانَ غَفُوراً رَّحِيهاً (٢٣) وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ النِّسَاء....

المحصن تأتي بعدة معانا، والمحصن هنا لا تعني المرأة العفيفة غير المتزوجة. لأن الآية ذكرتها ضمن من يحرم الزواج بهن.

فهل كان هناك عرف في ذلك الوقت يجيز الزواج بالمرأة المتزوجة؟

سواء التي غاب عنها زوجها في سفر أو مع وجود الزوج؟

وقد وثقت كتب التراث والمعاجم أنه كان هناك عادة انتشرت عند بعض مجتمعات جزيرة العرب تتمثل في تعدد الأزواج، أو في معاشرة امرأة متزوجة برضى زوجها. ومن هذه الزيجات الشاذة:

- نكاح الاستبضاع: وهو أن تنكح الزوجة من قبل رجل آخر بموافقة زوجها.
  - نكاح المخادنة: وهو اتخاذ المرأة المتزوجة صاحباً لها يعاشرها.
  - نكاح المضامدة: وهو أن تتخذ المرأة زوجاً آخر بجانب زوجها.
    - نكاح الرهط: وهو أن يعاشر المرأة عدد من الرجال.

وحتى لو لم تصح هذه الزيجات إلا أنها قد تشير لوجود زواجات شاذة بالفعل وإن لم تكن منتشرة بشكل كبير. والسورة تذكر أن من الأعراف السائدة الغريبة والشاذة أن يرث الابن زوجة أبيه، وأن يعضل الزوج زوجته، إضافة للإيلاء.

إذاً، من المحتمل أن الآية (٢٤) تحرم الزواج بالمرأة المحصن «المتزوجة». ويكون من الأعراف البائدة التي اندثرت ولم يعدلها وجود كوراثة زوجة الأب.

وتواصل السورة:

## الزواج بملك اليمين

الخطاب تشريعي

إِلاَّ مَا مَلَكَتْ أَيُهَانُكُمْ كِتَابَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَأُحِلَّ لَكُم مَّا وَرَاء ذَلِكُمْ أَن تَبْتَغُواْ بِأَمْوَالِكُم تَّصِينِنَ عَيْرٌ مُسَافِحِينَ فَهَا اسْتَمْتَعْتُم بِهِ مِنْهُنَّ فَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ فَرِيضَةٌ وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيهَا تَرَاضَيْتُم



١ انظر معنى المحصن في قسم مفردات من القرآن.

بِهِ مِن بَعْدِ الْفَرِيضَةِ إِنَّ اللهُ كَانَ عَلِيهاً حَكِيهاً (٢٤).

ملك اليمين ليست للمتعة خارج الزواج بالمعنى السائد «التسري»، فهو زنا مثل الزنا بالحرة. لأن الزنا يعني أن يتعاشر رجل وامرأة جنسياً خارج نطاق الزواج، ولا يهم تحت أي مسمى. ومعاشرة الأمة جنسياً زنا اللافت أن فقه أتباع المذاهب الذين يجيزون معاشرة الأمة يجلدون من يهارس ما يسمى «العادة السرية» تعزيراً، لأنهم يعتبرونها مخالفة شرعية. بينا يعتبرون معاشرة الأمة حلالاً، مع أنها ولدت حرة، وحظها العاثر أوقعها في يد مجرم سرقها من أهلها وباعها لآخر. فكيف نحل له، وهي لم تختر العبودية ولم تولد لتكون عبدة، وإنها ولدت كها قال الله عنها: يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نفس واحدة وَخَلَق مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاء وَاتَّقُواْ اللهَ الَّذِي تَسَاءلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَفِيباً (۱).

والسورة تقول: « إِلاَّ مَا مَلَكَتْ أَيْهَانُكُمْ كِتَابَ اللهِ عَلَيْكُمْ». وكتاب الله لا يكون شاهداً ومباركاً لمعاشرة خارج إطار الزوجية وزنا وسفاحاً ولو سميت بالتسري وأجازها رجال الدين بعد عصر الظلمات والفتن.

# المال يدفع كصداق وليس للسفاح

الخطاب تشريعي

الآية السابقة تؤكد هذا: وَأُحِلَّ لَكُم مَّا وَرَاء ذَلِكُمْ أَن تَبْتَغُواْ بِأَمْوَالِكُم مُخْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ فَهَا اسْتَمْتَعْتُم بِهِ مِنْهُنَّ فَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَرِيضَةٌ وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيهَا تَرَاضَيْتُم بِهِ مِن بَعْدِ الْفَرِيضَةِ إِنَّ الله كَانَ عَلِيهاً حَكِيهاً (٢٤).

فالسورة بعد سرد من يحرم الزواج بهن تقول بأن كل من يحل لكم الزواج به من النساء غيرهن فعليكم أن تدفعوا لهن صداقهن ولا تستخدموا أموالكم في نكاح باطل كان سائداً. ولا تتحدث السورة عن إباحة التمتع بامرأة خارج الزواج مقابل المال لأن هذا ما سمته الآبة سفاحاً.

والحديث يتواصل:



انظر فقرة: ملك اليمين/ قسم ادلة ومواضيع من الفرآن.

## من لا يستطيع تحمل تكاليف الزواج بالمحصن

الخطاب تشريعي

وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلاَ أَن يَنكِحَ المُحْصَنَاتِ المُؤْمِنَاتِ فَمِن مِّا مَلَكَتْ أَيُهَانُكُم مِّن فَتَيَاتِكُمُ المُؤْمِنَاتِ وَاللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ بَعْضُكُم مِّن بَعْضِ فَانكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَآثُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ بِالمُعْرُوفِ مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ وَلاَ مُتَّخِذَاتٍ أَخْدَانٍ فَإِذَا أُخْصِنَّ فَإِنْ آتَيْنَ بِفَاحِشَةِ فِعَلَيْهِنَّ يِضْفُ مَا عَلَى المُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ذَلِكَ لَمِنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مِنْكُمْ وَآن تَصْبِرُواْ خَيْرٌ فَعَلَيْهِنَّ يِضْفُ مَا عَلَى المُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ذَلِكَ لَمِنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مِنْكُمْ وَآنَ تَصْبِرُواْ خَيْرٌ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللهُ عَلَومَ لَوَاللهُ عَلَيْكُمْ وَيَعْدِيمُ (٢٥) يُرِيدُ اللهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللهُ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ (٢٦).

السورة تقول إن من لا يستطيع تحمل التكاليف الزواج بالمحصن، فيمكنه أن يتزوج من (ملك اليمين) بإذن أهلها. وعلى أهلها أن يسهلوا زواجها ممن يرغب بهاـ وعلى الزوج إن يدفع لها صداقها.

والأمة المملوكة ليس لها أهل يملكون قرارها أو يتدخلون فيه، ولكن لها سيد يأمرها فتنفذ دون تردد ودون نقاش. وهذا يعني أن الآية لا تتحدث عن أمة مملوكة، ولكن عن فتاة لم يسبق لها الزواج، لكنها مخطوبة من رجل ولم يتم عقد النكاح بعد.

### فمن هي المحصنة هنا؟

أليست هي المرأة التي سبق لها الزواج، وتملك أمر نفسها وقرارها بنفسها فيها يخص قبول من يتقدم لخطبتها دون تدخل من الأهل؟

وعلى ما يبدو فقد كانت المرأة التي سبق لها الزواج هي المفضلة للزواج، وأمر زواجها بيدها. لذا فهي تفرض قيمة صداق أكبر من صداق الفتاة التي لم يسبق لها الزواج. والفتاة التي لم يسبق لها الزواج – على ما يبدو – تترك أمر الموافقة على من يخطبها لأهلها، بسبب الحياء، ولا تبت فيه بنفسها في ذلك الزمن، ومازال هذا العرف سارياً في بلاد العرب. ومع الزمن تحول هذا العرف إلى فقه مذهبي يقول: إن الثيب أمر زواجها بيدها لا تستأمر أحداً، بينها جعلوا أمر البكر (الفتاة) بيد وليها (أب أو أخ أو غيرهما).

والفتاة التي لم تتزوج بعد لو أتت بفاحشة «السحاق» فعليها نصف ما على المحصنة (التي سبق لها الزواج). وهذا يؤكد أن عقوبة السحاق التي ذكرتها الآية (١٥)، هي عقوبة ردع



### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

يمكن للمسلمين أن يفرضوا عقوبة أشد في حال انتشرت ظاهرة السحاق في المجتمع ووجب التطهر منها. وفي هذه الحالة فيجب أن تعاقب المحصن بضعف عقوبة الفتاة.

### تحصين المسلم

الخطاب تقريري

وَاللهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَمَيلُواْ مَيْلاً عَظِيماً (٢٧) يُرِيدُ اللهُّ أَن يُحَفِّفَ عَنكُمْ وَخُلِقَ الإنسَانُ ضَعِيفاً (٢٨).

الآية (٢٧) تشير إلى أن هناك فئات من الباحثين عن المتعة الحرام في يثرب، وهو ما يؤكد أن عقوبة السحاق وفعل قوم لوط جاءت للقضاء على ظاهرة انتشرت في المجتمع. وسيأتي الحديث عن ظاهرة غير أخلاقية أخرى ستعم المدينة في سورتي الأحزاب والنور اللتين نزلتا بعد سنوات من سورة النساء.

وكل من يسعى لنشر الرذيلة يجب حربه بكل ضراوة. وبناءً على هذا يجب وقف جميع وسائل الإعلام المقروء والمسموع والمشاهد التي تحبب بالرذيلة وتنشرها، ومعاقبة القائمين عليها والداعمين لها بعقاب رادع، فالمجتمع المسلم يجب أن تسوده النزاهة والعفة والآداب العالية.

ثم تخاطب السورة المؤمنين في يثرب:

أكل مال الغير بالتحايل نوع من الغش التجاري

الخطاب تشريعي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَأْكُلُواْ أَمُوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلاَّ أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمْ وَلاَ تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيهاً(٢٩) وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ عُدُوَاناً وَظُلْماً فَسَوْفَ نُصْلِيهِ نَاراً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيراً (٣٠)

لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل تعني بلغتنا البسيطة: لا يأكل بعضكم أموال بعض بالباطل (بالتحايل) لأن الشخص لا يتحايل ليأكل ماله هو بالباطل. والتحايل هو نوع من الغش التجاري.



## الاستمرار على الكبيرة

الخطاب تشريعي

إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَآئِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُّدْخَلاً كَريها (٣١).

الآية تؤكد أن دخول الجنة مقترن باجتناب الكبائر، ولا جنة مع الكبيرة، وهو ما سبق وأكدته سور سابقة <sup>1</sup>.

تميز الناس مادياً

الخطاب توجيهي

وَلاَ تَتَمَنُّواْ مَا فَضَّلَ اللهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ لِّلرِّجَالِ نَصِيبٌ ثَمَّا اكْتَسَبُواْ وَلِلنِّسَاء نَصِيبٌ ثَمَّا اكْتَسَبْنَ وَاسْأَلُواْ اللهِّ مِن فَضْلِهِ إِنَّ اللهِ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهاً (٣٢).

تشير الآية إلى أن الفروق الجسمانية بين الرجال والنساء لا تعني تفوق جنس على آخر ولكنها فروق ضرورية تتلاءم مع دور كل من الرجل والمرأة في الحياة.

## توريث المرأة المعقود عليها ولو لم يدخل بها

الخطاب تشريعي

تعود السورة للمواريث: وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيُّهَانُكُمْ

فَأَتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيداً (٣٣).

الآية تعود للحديث عن المواريث، والمواريث (الموالي) حق للوالدين والأقربين فقط كها تقول الآية وكها تؤكد السورة سابقا. ولا يرث أحد لا صلة له بالنسب أو الزواج مع الميت. ويكون المقصود بـ اللَّذِينَ عَقَدَتُ أَيُمَانُكُمُ الاتفاق على الزواج بين رجل وامرأة ويموت احدهما قبل الدخول. فإن مات الرجل فللخطيبة حق من الإرث كزوجة، وإن ماتت المرأة فللخطيب حق في الإرث كزوج.

لكن المفسرين - كعادتهم - يلوون كلام الله لغير معناه دون تردد، ولو كان ما يقولون يستحيل حدوثه. ومما قالوا هنا إن «الذين عقدت ايهانكم» تعني من بينكم وبينهم أحلاف

١ - انظر فقرة: الجنة مضمونة لمن آمن وعمل صالحاً، وفقرة: الدين كل لا يتجزأ ...... / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.



ومواثيق من أناس آخرين وعادة من قبائل أخرى. فقد كان الناس في الجاهلية يعقدون الأحلاف فيها بينهم لكي يتقووا بها ولكي يحتموا بها. والمفسرون يقولون إن من بينكم وبينهم حلفاً يرث. وحرفوا الآية لتقول: والذين عاقدت أيهانكم، بدل «عقدت».

ولأن كلام المفسرين غير معقول ولا مقبول اضطروا لأن يقولوا بأن توريث الحليف نسخته آية نزلت في سورة الأنفال تقول: وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله».

وهذا تخريف آخر، وتلاعب بكتاب الله غير مسئول يصدر من أناس لا يقيمون وزناً لكلامه سبحانه. فلو قرأنا جزء آية الأنفال بسياقه لتبين لنا معناه البعيد كل البعد عها تأوله المفسرون. تقول السورة: إنّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ آوَواْ وَنَصَرُواْ أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أُولِيَاء بَعْضٍ وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُم مَن شَيْء حَتَّى يُهَاجِرُواْ وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصُرُ إِلاَّ عَلَى قَوْم مِن شَيْء حَتَّى يُهَاجِرُواْ وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصُرُ إِلاَّ عَلَى قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثَاقٌ وَالله بِهَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٧٧) وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أُولِيَاء بَعْضٍ إِلاَّ تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتَنَةٌ فِي الأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ (٧٧) وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ فِي سَبِيلِ لَقَعْمُوهُ تَوَاللهُ وَاللهُ مِنْوَلَ مَعْمُونَ وَهَاجُرُواْ وَجَاهَدُواْ فِي سَبِيلِ الللهَ وَاللّذِينَ آوَواْ وَنَصَرُواْ أُولَئِكَ هُمُ المُؤْمِنُونَ حَقًّا لَمُ مَعْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ (٤٧) وَالّذِينَ آمَنُواْ الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبغضٍ اللهَ وَاللهُ إِنَّ اللهَ إِنَّ اللهَ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ (٧٧)

وسورة الأنفال نزلت بعد معركة بدر مباشرة وتتحدث عما حصل في المعركة، كما تحث المسلمين على مواصلة الاستعداد للمعركة القادمة مع قريش المصممة على حربهم. ويكون الاستعداد بالأنفس والإنفاق لتجهيز الجيش. وهو ما تحث عليه الآية (٧٢) التي تؤكد أن المسلمين أولياء بعض، والكفار أولياء بعض كما تقول الآية (٧٣).

وتمتدح الآيتان (٧٤–٧٥) المهاجرين المجاهدين بأموالهم وأنفسهم والأنصار.

فأين هو (النسخ) التبديل لكلام الله؟ ا

# استكمال موضوع أن الرجل والمرأة متساويان

الخطاب تشريعي

الآية (٣٢) تؤكد أن الفوارق بين الذكر والأنثى لا يعني التفوق العرقي أو البشري المستري المستحدد عنه الآية في فقرة: ملك المعين/ فسم أدلة ومواضيم من القرآن.



ولكنها فوارق ضرورية تناسب دور كل من الرجل والمرأة في الحياة، وتستمر السورة هنا لتقول: الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاء بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَالهِمْ فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لَلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللهُ وَاللاَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لَلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللهُ وَاللاَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَالهُمُرُوهُنَّ فِي المُضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطْعَنكُمْ فَلاَ تَبْغُواْ عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيّاً كَانَ عَلِيمًا كَانَ عَلِيمًا فَابْعَنُواْ حَكَما مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَما مِّنْ أَهْلِها إِن يُرِيدَا إِصْلاَحاً يُولِقَ اللهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيراً (٣٤) .

فالرجال من مسئولياتهم في كل العصور إعاشة الأسرة بجانب حمايتها وتأمين متطلباتها. فكان الرجل هو عميد البيت، حتى لو كانت الزوجة هي المعيل أو شاركت الزوجة في مصروفات المنزل، كها هو الوضع في هذا العصر، فلا يعني أن مسئولية قيادة المنزل تتحول للمرأة لتكون هي رب البيت. لأن من مواصفات الرجل الخلقية أنه أقدر في إدارة المنزل من المرأة، لأنه هو من يدافع عن الأسرة وهو من يحافظ على حقوقها ويرعى شئونها. ولو وجد رجل يفتقد لهذه المواصفات ويعيش في ظل المرأة فهذا الوضع استثنائي، ولا يعتد به. وهذا لا يجعل المرأة أقل إنسانية لأن لها مسئوليات تناسبها كأم وزوجة ومربية ومدبرة تناسبها وتميزها عن الرجل. والمسئوليات لا تجعل الرجل أو المرأة أكثر إنسانية من الآخر. والآية (٣٤) تتحدث بصفة عامة عن اللاتي تخافون نشوزهن. والنشوز هنا قد تعني عزوف الزوجة عن عارسة الجماع مع زوجها بسبب عارسة الفاحشة (التي تسمى السحاق) وذكرتها آية سابقة: وَاللاَّتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةُ مِن شَانِكُمْ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعةً مَنكُمْ فَإِن شَهدُواْ فَامْسِكُوهُنَّ في الْبُيُوتِ حَتَّى يَتَوَقاهُمُ المُوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللهُ هُنَّ سَبِيلاً (١٥).

فمن يقترفن تلك الفاحشة وهن متزوجات: فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمُضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ. ولو كان الحلاف بين الزوجين لغير ذلك فالحل لا يكون بالهجر والضرب، بل بطريقة أخرى بينته الآية (٣٥): «وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَنُواْ حَكَماً مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَماً مِّنْ أَهْلِهَا إِن يُرِيدًا إِصْلاَحاً يُوَفِّقِ اللهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيماً خَبِيراً».

وقد مرت بنا آيات كثيرة تؤكد أنه لا يجوز إجبار المرأة على البقاء مع زوج لا ترغب فيه، فكيف تجيز آية أخرى إجبارها على ذلك بالضرب.



١ - انظر فقرة: القوامة والمحرم/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

ولكي نفهم أكثر ما تتحدث عنه الآية (٣٤) علينا معرفة معنى «النشوز» في قوله تعالى: وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمُضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللهَّ كَانَ عَلِيّاً كَبِيراً.

ونقول: النشوز هنا لا يأتي بمعنى الرغبة عن جماع الزوج، ولكنه عدم الرغبة في البقاء مع الزوج، لأن النشوز يعني الإعراض بكراهية وترفع واشمئزاز. والآية (٣٥) تقول: وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَماً مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَماً مِنْ أَهْلِهَا إِنْ يُرِيدًا إِصْلاحاً يُوَفِّقِ اللهُ بَيْنَهُمَا إِنْ يُرِيدًا إِصْلاحاً يُوفِّقِ اللهُ بَيْنَهُمَا إِنْ اللهِ كَانَ عَلِيهاً خَبِراً.

أي أنه في حال ووجد خلاف بين الزوج والزوجة يُعرِّض استمرار الزواج للخطر، فأول ما يجب فعله ليس ضرب الزوج لزوجته، لأن القلوب إذا تكسر ودها، مثل الزجاجة كسرها لا يجبر. ولن يجبر الضرب سوء التفاهم بينها بل سيزيد من حنق الزوجة وإصرارها على إنهاء الحياة الزوجية. ولذلك كان أول ما يجب القيام به عندما يكون هناك شحناء بين الزوجين هو تحكيم الآخرين في المشكلة القائمة، في محاولة لرأب الصدع والخروج بحل للمشكلة القائمة وتوقيع معاهدة تمنع وقوع مشاحنات في المستقبل حفاظاً على تماسك رابط الزواج. والشحناء بين الزوجين تكون بسبب تعنت الزوجة وتكون بسبب تعنت الزوج، وإن كانت الزوجة قد تعرض عن الزوج فقد يعرض الزوج عن الزوجة، كما تخبرنا الآية (١٢٨) من سورة النساء نفسها، والمتممة لهذا الموضوع، ونصها: وَإِنِ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزاً أَوْ إِنْ أَمْرَاهُ فَلا عَلَيْهَا اللَّهُ كَانَ بَمَا تَعْمَلُونَ خَبِراً.

ويكون أول ما نقوم به هو محاولة الصلح كما ذكرت الآية (٣٥)، ولكن إن كان الشقاق بين الزوجين كبيراً فقد يكون الطلاق أفضل من استمرار الزواج مع تكرر المشاحنات، وهو ما تقول به الآية (١٣٠): وَإِنْ يَتَفَرَّقَا يُغْنِ اللهِّ كُلِّا مِنْ سَعَتِهِ وَكَانَ اللهِّ وَاسِعاً حَكِيماً.

فضرب الزوجة ليس لأنها امتنعت عن معاشرة زوجها أو أنها أعرضت عنه أو أن بينهما مشاحنات وتريد الطلاق، لأن كل هذا لا يوجب الضرب.

والمتدبر للآية يرى أن المرأة الصالحة القانتة لله والتي تبتعد عن كل ما نهى الله عنه في السر والعلانية "الصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَاْفِظَاتٌ لَّلْغَيْبِ بِهَا حَفِظَ اللهُ " وإن اختلفت مع زوجها أو



نشزت عن عشرته فلا يحق له أو لغيره ضربها: الرَّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النَّسَاء بِهَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِهَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ فَالصَّالِجَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لِلْفَيْبِ بِهَا حَفِظَ اللهُ وَاللاَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمُضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُواْ عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللهِ كَانَ عَلِيّاً كَبِيراً (٣٤) النساء.

بينها من يحق ضربها عكس تلك، وهي التي لا تحافظ على ما نهى الله عنه في الحياة الزوجية كلما غابت عنها العيون، وهي التي تهجر مضجع زوجها بسبب ممارستها لشيء آخر، وهذا الشيء هو الموجب لضربها وهجرانها وموعظتها علها تتوب "اللاَّتِي ثَخَافُونَ نُشُوزَهُنَ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي المُضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعَنكُمْ فَلاَ تَبْغُواْ عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللهَّ كَانَ عَلِيًّا كَبيرا".

وهذا الشيء قد يكون الفاحشة المعروفة (بالسحاق) التي توجب السجن في بيت أهلها إن لم تكن متزوجة. بينها توجب الضرب على المتزوجة والوعظ والهجران فإن ثابت وتابت وإلا فالطلاق. وهو ما تقول به الآية (١٩): يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَرِثُوا النِّسَاءَ كَرْهاً وَلا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُوا بِبَعْضِ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَيَجْعَلَ اللهِ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً.

ويكون الضرب فقط بحق الزوجة التي تمارس هذه الفاحشة، والضرب يقع عليها ليس شرطاً من قبل الزوج، ولكن من قبل المحكمة، كعقوبة لمن تمارس هذه الفاحشة وهي متزوجة. وأي مشكلة تقع بين الزوجين أو اختلاف مهها كان بينهها لا يجيز للرجل أن يضرب زوجته، ولو ضربها فيقاد بذلك مثله مثل أي اعتداء من شخص على آخر.

ثم تؤكد السورة بعض التشريعات السابقة:

#### الإحسان

الخطاب تشريعي

وَاعْبُدُواْ اللهِ وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللهُ لاَ يُحِبُ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُوراً (٣٦)

الآية ترد على كل من يظن أن القرآن لا يهتم بالتعامل الإنساني، لأنهم يقلبون كتب التراث



ولا يجدون سوى أحاديث تحض على الكراهية والتسلط والدم، ولا يعرفون القرآن الذي أمر بالإحسان، بالكلام والعون والمعاملة، بنفس مستوى الأمر بعبادة الله والبعد عن الشرك. وكل أمر إلهي في القرآن لا يحمل إلا معنى واحداً هو الوجوب، وليس هناك أمر إلهي في القرآن يعطى للناس الخيار في اتباعه أو رفضه حسب الرغبة.

والآية توضح أن الإحسان يكون لكل الناس، دون النظر للمعتقد، كل بها يحتاج. فالغني والفقير يحتاجان الإحسان بالكلمة الطيبة والتعامل الإنساني، مثل السؤال عن الصحة، والمواساة، والمشاركة في المشاعر، والتبركات والهدايا في المناسبات. ويضاف للفقير العون عند الحاحة.

والدليل على أنه لكل الناس أن الآية المذكورة تقول إنه للوالدين، ولكل من للشخص به قرابة ولو من بعيد، ولليتامى نعرفهم أو لا نعرفهم، وللمساكين نعرفهم أو لا نعرفهم، والجار ذي القربى أي الملاصق، والجار بالجنب أي الجار الذي يحيط بنا من أي الجهات ولو لم يكن ملاصقاً، والصاحب بالجنب، قد تعني بلغة العصر أهل الحي. والإحسان يكون لابن السبيل حتى ولو لم نعرفه (ويدخل في ذلك الوافد)، والإحسان يجب لملك اليمين كذلك.

وإذا نحن أحسنا لهؤلاء نكون قد أحسنا لكل الناس بلا استثناء، لأنه لن يتبقى أحد من الناس لا يدخل ضمن من ذكر في هذه الآية، دون أن نسألهم عن عقائدهم.

### البخل والإنفاق رياء

الخطاب تشريعي

الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُّهِيناً(٣٧).

فالبخل هنا هو التوقف عن الإنفاق على الإحسان وسبل الخير، والآية تبشر من يبخل بالنار، حتى لو اعتبروا مسلمين. ومثلهم من ينفق رياءً: وَالَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوَالُمُّمُ رِثَاء النَّاسِ وَلاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلاَ بِاللهِ وَلاَ يَالْمُومُ وَلَا يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيناً فَسَاء قِرِيناً (٣٨) وَمَاذَا عَلَيْهِمُ لَوْ آمَنُواْ بِاللهِ وَالنَّيْوِمُ الآجِرِ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ اللهُ وَكَانَ اللهُ بِهِم عَلِيهاً (٣٩) إِنَّ اللهُ لاَ يَظْلِمُ



١ - لمعرفة معنى ملك اليمين انظر فقرة: ملك اليمين / قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

مِنْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنْهُ أَجْراً عَظِيماً (٤٠) فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَـؤُلاء شَهِيداً (٤١) يَوْمَثِذٍ يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَعَصَواْ الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهِمُ الأَرْضُ وَلاَ يَكْتُمُونَ اللهِ حَدِيثاً (٤٢).

والآيات تتحدث عن فئة من المسلمين زمن رسول الله.

وما أكثر من ينفق رياءً هذه الأيام، حيث نجد المساجد كلها أصبحت تحمل أسهاء من قاموا ببنائها. أو تجد من يقوم بتصوير توزيعه ماءً بالمجان في رمضان، ليظهره كهادة إعلامية في التلفزيون. وأنواع لا حصر لها من التباهي بالأعمال الخيرية. وغاب عن الناس - أو أنهم تناسوا - أن كل عمل ديني (تنفيذ لأمر إلهي) له أجر واحد، ومن أخذه في الدنيا بأي صورة فلن يناله في الآخرة.

ثم تنتقل السورة لموضوع آخر:

# توجيه وتحذير لبعض المسلمين محا بدر منهم وفرض التطهر للصلاة

الخطاب توجيهي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَقْرَبُواْ الصَّلاَةَ وَأَنتُمْ شُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ ... (٤٣).

لقد قام أحد المسلمين أو بعضهم بشرب الخمر (الذي لم يحرم بعد) وحضروا صلاة الجماعة مع الرسول، وكونهم تحت تأثير الخمر فلم يتمكنوا من السيطرة على أنفسهم والانضباط في الصلاة، وصدرت منهم أقوال سببت الإزعاج لبعض المصلين وأفسدت عليهم صلاتهم، فجاءت الآية لتقول لأولئك لا تحضروا الصلاة وأنتم سكارى حتى ينجلي أثر السكر وتتمكنوا من معرفة ما تقولون في الصلاة وتتموا الصلاة بخشوع. والآية لا تفرض تشريعاً للمخمور ليطبق في كل زمان ومكان، ولكن الآية تفاعلت مع ما حدث وأرست بعض الضوابط للتعامل مع الحالات المائلة. فهي تمنع شارب الخمر من الحضور للصلاة في المسجد ما لم يزل أثر السكر تماماً ويع ما يقول. وهذا التوجيه يفترض ألا يكون له مكان في المجتمع المسلم بعد تحريم الخمر في سورة المائدة، لأن المسلم لن يقرب الخمر بعد تحريمها ولا أي كبيرة أخرى، لأنه يفهم أن الإسلام ميثاق مع الله طول الحياة، يتعهد المسلم بموجبه لله بالالتزام بالأوامر والانتهاء عن النواهي، مقابل سعادة وعزة في الدنيا وجنة في الآخرة. ويفهم أن اقترافه كبرة عالماً بحكمها عمائل لتجاوز كل أوامر الله ونواهيه، فالدين كل لا



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

يتجزأ. ومن أقدم على كبيرة وهو عالم بحكمها فليس له توبة وهو في النار ولو أبقى على إسلامه. فالإسلام لا يقبل ناقصاً.

## وجوب الغسل على من هو جُنُب قبل الصلاة

الخطاب تشريعي

وتقول بقية الآية: ... وَلاَ جُنُباً إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلِ حَتَّى تَغْتَسِلُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاء أَحَدٌ مِّنكُم مِّن الْغَاتِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاء فَلَمْ تَجِدُواْ مَاء فَتَيَمَّمُواْ صَعِيداً طَيَّباً فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهِ كَانَ عَفُواً غَفُوراً (٤٣).

تشرّع الآية الغسل الكامل للجُنُب، ومن كان عابر سبيل (وليس هناك مكان يغتسل فيه) أو كان مريضاً (يتعذر عليه استخدام الماء) أو كان مسافراً لا يجد الماء، فيسقط الغسل ويكفيه التيمم. وصفة التيمم بينته آخر السورة بأنه ضرب الكفين على التراب ثم مسح اليدين والوجه مرة واحدة: « فَتَيَمَّمُواْ صَعِيداً طَيّباً فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ».

#### وجوب الغسل لمن جاء من الغائط

وغسل الغائط ليس الغسل الكامل للبدن كها الجُنُب، ولكنه غسل السبيلين بالماء. ويدخل ضمن ذلك ما هو بحكم الغائط كالبول، ومن الغائط وهو الريح. فيجب التأكد من غسل السبيلين بعده، قبل الوضوء. ولا وجود في كتاب الله لما ابتدعه رجال الفقه وأسموه: الاستنجاء والاستجار، وهو – كها قالوا – تنظيف السبيلين بحجارة أو تراب دون الماء، مع توفر الماء.

#### وجوب الغسل لمن لامس النساء

وملامسة النساء تعني مباشرتهن، أو المداعبة المفضية للإنزال، لأنها تؤدي للجنابة، التي يجب فيها الغسل، كما بينت الآية. ويمكن أن يقاس على ذلك من يحتلم ومن يكون عليه جنابة بسبب آخر.

ثم تبتعد السورة عن التشريعات لموضوع آخر



## الحديث عن أهل يثرب من أهل الكتاب بمختلف طواتفهم

الآيات: (٤٤-٤٦) والخطاب إخباري

أَلَمْ ثَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيباً مِّنَ الْكِتَابِ يَشْتَرُونَ الضَّلاَلَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُّواْ السَّبِيلَ (٤٤) وَاللهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَائِكُمْ وَكَفَى بِاللهَ وَكِنَا يَاللهُ نَصِيراً (٤٥) مِّنَ الَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعِ وَرَاعِنَا لَيَا بِأَلْسِنَتِهِمْ وَطَعْناً فِي اللهِ يَن مَوْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهِ اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُل

الآيات تظهر جانباً من الجوانب السيئة لليهود، وهي انحرافهم عن دين الله القويم بمحض إرادتهم، وسعيهم لإضلال المسلمين.

والآية (٤٦) تنهى المسلمين عن استخدام لفظ «راعنا» ولعل السبب يعود إلى أن يكون للفظ معنى سيء في الاستخدام العامي بخلاف معناه العادي. واليهود يستخدمون لفظ «راعنا» بمعناه السيئ المعروف لديهم، وليس بمعناه الواضح المرادف لـ «انظرنا». لذا تنهى الآية المسلمين عن استخدام لفظ «راعنا». والآية تؤكد أن اليهود كفار.

وتستمر السورة بمخاطبة أهل يثرب:

## دعوة لأهل الكتاب للإيمان

الآيات: (٤٧-٤٨) والخطاب دعوي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ آمِنُواْ بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدَّقاً لَمَّا مَعَكُم مِّن قَبْلِ أَن نَّطْمِسَ وُجُوهاً فَنَرُدَّهَا عَلَى أَذْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا أَصْحَابَ السَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللهَ مَفْعُولاً(٤٧) إِنَّ اللهَّ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكْ بِاللهَ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا (٤٨).

دعوة للإيهان (ترك ديانتهم والدخول في الإسلام) وإلا فعليهم لعنة الله لكفرهم. (تأكيد آخر على كفرهم) وتقول لهم الآية (٤٨) إن الله يغفر كل الخطايا مهما عظمت، إذا صدرت من مسلم، وتاب صاحبها. أما الشرك، فلا يغفر إلا بالدخول في الإسلام. لأن من أهل الكتاب من يشرك عيسى وأمه كآلهة مع الله، ولأنهم يقولون لمشركي قريش إن الله سيقبلهم كما ورد في الآية (٥١) القادمة. وهذه الآية لا يمكن أن يستدل بها على أن الله سيغفر الكبائر



للمسلم لو استمر عليها ومات، لأن الحديث في هذه الآيات ليس في هذا الموضوع وليس موجهاً للمسلمين.

وتستمر السورة تفضح أمرهم.

## بعض جوانب أهل الكتاب السيئة

الآيات: (٤٩-٥٥) والخطاب إخباري

أَمُّ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنْفُسَهُمْ بَلِ اللهُ يُزَكِّي مَن يَشَاءُ وَلاَ يُظْلَمُونَ فَتِيلا(٤٩) انظر كَيفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ وَكَفَى بِهِ إِثْما مُّبِينا (٥٠) أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيباً مِّنَ الْكِتَابِ يُوْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاعُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَؤُلاء أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُواْ سَبِيلاً (١٥) يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاعُوتِ وَيَقُولُونَ لِللَّذِينَ كَفَرُواْ هَؤُلاء أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُواْ سَبِيلاً (١٥) أَوْلَئِكَ اللهِ عُمْن اللهِ عَلَى مَا اللهِ عُمْ اللهُ مِن فَصْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا اللهُ فَإِذَا لاَ يُؤْتُونَ النَّاسَ نَقِيراً (٥٥) أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَصْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا اللهَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَاتَيْنَاهُم مُلْكاً عَظِيماً (١٤٥) فَمِنْهُم مَّنْ آمَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى بَجَهَنَّمَ سَعِيراً (٥٥).

أهل الكتاب في يثرب كانوا يقولون لقريش إن الله يقبلهم وهم أهدى من المسلمين عند الله. فجاءت الآية (٤٨) تنفي أن يقبل الله الشرك جملة وتفصيلاً.

ثم تتوعد السورة كفار (قريش)، وتعد المسلمين:

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَاراً كُلَّبًا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُوداً غَيْرَهَا لِيَنُوفُواْ الْعَذَابَ إِنَّ اللهِ كَانَ عَزِيزاً حَكِيهاً (٥٥) وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحِاتِ سَنُدْخِلُهُمْ لِيَدُوفُواْ الْعَذَابَ إِنَّ اللهِ كَانَ عَزِيزاً حَكِيهاً (٥٠) وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحِاتِ سَنُدْخِلُهُمْ ظِلاً جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً لَمَّمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُّطَهَرَةٌ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلاً ظَلِيلاً (٥٥).

والآية: (٥٦) تتوعد بالنار، مستخدمة التصوير المجازي الحسي للعذاب وكأنه سيحرق الجلود وتستبدل، لزيادة الترهيب. وهذا لا يعني أننا سنبعث بأجسادنا الحالية أو بأجساد حسية مكونة من خلايا كما هي أجسادنا الحالية. وتبقى هيئاتنا التي سيبعثنا الله عليها مجهولة لنا.



## حفظ الأمانة والتعامل مع الناس بالعدل

الآية: (٥٨) والخطاب توجيهي

تلتفت السورة لمخاطبة المسلمين: إِنَّ اللهِّ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّواْ الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَخْكُمُواْ بِالْعَدْلِ إِنَّ اللهَ نِعِبًّا يَعِظُكُم بِهِ إِنَّ اللهِّ كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً(٥٨).

تأدية الأمانة والوفاء بالوعد والعهد مخالفته كبيرة من الكبائر، وسبق أن أكدت ذلك سور مكية.

كها أن الحكم بالعدل فريضة وليس تفضلاً. والحكم يعني التعامل العام، ويشمل قول الحق والتعامل مع الناس بالعدل والإنصاف والبعد عن الظلم. كها يشمل الحكم في النزاعات، وهو ما يشير إلى أن المحكمة تكون لفض النزاعات الدنيوية ولا يجب أن يطلق عليها مسمى ديني أو تنسب أحكامها لدين الله. أما تشريعات الدين فتكتب على شكل قوانين وتكون ضمن دستور الدولة.

ثم تحدثنا السورة عن شيء آخر:

## مسلمة يثرب يلجئون لليهود وكتبهم للبحث عن حكم

الآيات: (٥٩-٧٠) والخطاب تفاعلي

ولكي نتبين ما حدث علينا أن نتعرف على ما تقول كل آية: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهَّ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهَ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً(٥٩).

الآية تقول: متى وقع نزاع بين المسلمين فيجب رده لله والرسول. وهذا يكون بالتوجه للرسول طلباً للحكم، فإن كان القرآن يخلو من الحكم فسينتظر نزول الوحي بالحكم. ويكون المسلمون ردوه لله، وقبل ذلك ردوه للرسول، وهذا بطبيعة الحال لا يمكن أن يحدث بعد وفاة الرسول.

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَهُمْ آمَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلاَلاً بَعِيداً (٦٠)

هذه الآية تظهر أن من يريدون الاحتكام لحكم ضال غير إسلامي "الطاغوت»، هم بعض



من يعلنون إسلامهم من بني إسرائيل في يثرب، وهم من أطلقنا عليهم «مسلمة يثرب» لأن الآية تعرفهم بأنهم « آمَنُوا بِيَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ». أي ممن آمن بمن قبل محمد والإشارة هنا لموسى. ويبدو أنهم سارعوا للبحث عن حكم فيها اختلفوا فيه إلى كتب اليهود أو رجال دينهم، كما اعتادوا قبل إعلان الإسلام. وهذا مرده أنهم لم يعلنوا الإسلام عن اقتناع، ولكنهم أعلنوا الإسلام بحثاً عن مصالح دنيوية ظناً منهم أنهم سيحصلون عليها تحت مظلة الإسلام، لكنهم أبقوا على موروثهم الديني ومعتقداتهم القديمة: وَإِذَا قِيلَ لَمُنْ مُتَالُوا إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ المُنافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُوداً (٦١).

هذه الآية تصفهم بالمنافقين فهم أعلنوا الإسلام ولم يسلموا. لكن لو أصابتهم مصيبة لتراكضوا للرسول: فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ بِهَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَآّؤُوكَ يَحُلِفُونَ بِاللهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ إِحْسَاناً وَتَوْفِيقاً (٢٢).

وتصفهم الآية التالية بأن قلوبهم ليست سليمة: أُولَـئِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُل لَمَّمْ فِي أَنفُسِهِمْ قَوْلاً بَلِيغاً(٦٣).

كما وصفتهم سورة البقرة أنهم: «في قلوبهم مرض».

ولو كانوا مؤمنين لأطاعوا الرسول الذي يتلو ما يوحي إليه: وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِّ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللهِ وَاسْتَغْفَرَ لَمُنُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللهِ تَوَّابًا رَّحِيهاً(٦٤).

واستغفار الرسول لهم تشعرهم بأن الله ورسوله معهم.

ثم تؤكد السورة أن المؤمن من يُحكّم كتاب الله: فَلاَ وَرَبُّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّىَ يُحكِّمُوكَ فِيهَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً ثمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيهَا (٦٥).

والآية تنفي نفياً قاطعاً أن يكون هناك دين لله مقبول عند الله غير الإسلام.

وتلخص السورة القول عنهم أنهم لن يلتزموا بأمر الله: وَلَوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ أَوِ اخْرُجُواْ مِن دِيَارِكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلاَّ قَلِيلٌ مِّنهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْراً هَمُّمُ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْراً هَمُّمُ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْراً هَمُّمُ وَأَشَدَيْنَاهُمْ صِرَاطاً مُّسْتَقِيباً (٦٧) وَ لَمَدَيْنَاهُمْ صِرَاطاً مُّسْتَقِيباً (٦٨) وَمَن يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشُّهَذَاء وَالسَّهُ عَلَيْهِمْ مَن اللهِ وَكَفَى بِاللهُ عَلِيماً (٧٠).



### الحث على الاستعداد للقتال

(الآيات:٧١-٧٩) والخطاب توجيهي

آيات تخاطب المسلمين وتحثهم على الاستعداد للقتال الذي على ما يبدو أصبح حتمياً. وهو ما يعني أن قريشاً مصرة على ملاحقة المسلمين والقضاء على الإسلام حتى بعد أن هاجروا ليثرب التي تبعد عن مكة مسيرة عشرة أيام على ظهور الجمال، أو بلغة العصر ما يقارب (٤٠٠) كيلومتر: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ خُذُواْ حِذْرَكُمْ فَانفِرُواْ ثُبَاتٍ أَوِ انفِرُواْ جَمِيعاً (٧١).

والآية تحثهم على الخروج لميدان المعركة جماعات جماعات أو مجتمعين كلهم مع الحيطة والحذر. والخروج جماعات كأنه يشير إلى أن مكان المعركة قد تم الاتفاق عليه بين قريش والمسلمين. وليس المقصود أن يخرج المسلمون على شكل مجموعات صغيرة لحرب قريش. لكنه يعني أن يخرجوا من المدينة لمكان المعركة جماعات، وهناك يجتمعون كجيش واحد، أو يخرج الجيش بكامله من المدينة '.

## مواقف المسلمين من القتال متباينة

الآيات: (٧٣-٨٥) الخطاب تفاعلي

ونظهر تباين مواقف المسلمين من الخروج لقتال قريش:

وَإِنَّ مِنكُمْ لَن لَّيُبَطِّئَنَّ فَإِنْ أَصَابَتْكُم مُّصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيَّ إِذْ لَمَ أَكُن مَّعَهُمْ شَهِيداً (٧٢) وَلَئِنْ أَصَابَكُمْ فَضْلٌ مِّنَ الله لَيَقُولَنَّ كَأَن لَمَّ تَكُن بَيْنكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةٌ يَا لَيَتنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزاً عَظِيماً (٧٣).

فئة ستتباطأ في الخروج وفي المسير، حتى تضمن نهاية المعركة قبل وصولهم.

رفئة تقول السورة إن القتال في سبيل الله يعتمد عليهم، لأنهم ممن أخلص النية لله وباع دنياه بآخرته: فَلْيُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ الله اللَّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيّاةَ الدُّنْيَا بِالآخِرَةِ وَمَن يُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ الله وَلَيْ اللَّهُ فَيُقْتَلْ أَو يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً (٧٤).

ويجب ألا يتراخى المسلمون، لأن هناك في مكة مسلمين من المستضعفين (عبيد وموالي) تحتجزهم قريش وتمنعهم من الهجرة: وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرَّجَالِ وَالنَّسَاء وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَـذِهِ الْقَرْيَةِ الطَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلِ

الرَّجَالِ وَالنَّسَاء وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أُخْرِجْنَا مِنْ هَـذِهِ الْقَرْيَةِ الطَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلِ

الرَّجَالِ وَالنَّسَاء وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أُخْرِجْنَا مِنْ هَـذِهِ الْقَرْيَةِ الطَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَل



لَّنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا وَاجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ نَصِيراً (٧٥).

وتؤكد السورة أن المسلمين يقاتلون باسم الله، بينها يقاتل المشركون باسم الشيطان: الَّذِينَ آمَنُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِّ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقَاتِلُواْ أَوْلِيَاء الشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا (٧٦).

٣. وهناك فئة لا يريدون الخروج خشية الموت، وأصيبوا بالذعر لما كتب القتال: أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَمُهُمْ كُفُّواْ أَيْدِيكُمْ وَأَقِيمُواْ الصَّلاَةَ وَاتُواْ الزَّكاةَ فَلَمَا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ إِذَا فَرِينٌ مَّنْهُمْ يَخْشُونَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ اللهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةٌ وَقَالُواْ رَبَّنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا الْقِتَالَ لَوْلاَ أَخَرْتُنَا إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ قُلْ مَتَاعُ الدَّنْيَا قَلِيلٌ وَالآخِرَةُ خَيْرٌ لَمْنِ اتَّقَى وَلاَ تُظْلَمُونَ فَتِيلاً (٧٧) أَيْنَا تَكُونُواْ يُدْرِككُمُ المُوثُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشْيَدةٍ وَإِن تُصِبْهُمْ حَسَنةٌ يَقُولُواْ هَذِهِ مِنْ عِندِكَ قُلْ كُلَّ مَنْ عِندِ اللهِ قَيْلاً (٧٧) فَيَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثاً (٧٧).

وتخاطب السورة الرسول، والمعني كل شخص: مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِّ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فَمِن نَّفْسِكَ وَأَرْسَلْنَاكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَى بِاللهِّ شَهِيداً(٧٩).

فلو أصابتك حسنة (انتصار وغنائم) فمن الله، بمعنى علمه ورعايته ومشيئته، وليس تقريره المسبق وتغييره مجرى الحرب فعلياً. ولو حدث لك هزيمة فمن نفسك، كونك لم تقيم الوضع كها يجب وتستعد للمعركة بالمال والعتاد المناسب والخطط والاستعداد النفسي.

٤. وتذكر السورة فئة أخرى لا تربد الخروج لقتال قريش: مَّنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللهَ وَمَن تَوَلَى فَهَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً (٨٠) وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ فَإِذَا بَرَزُواْ مِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَآيْفَةٌ مِّنْهُمْ غَيْرَ الَّذِي تَقُولُ وَاللهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَتَوكَّلُ عَلَى الله وَكَفَى بِالله وَكِيلاً (٨١) أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ الله لَوَجَدُواْ فِيهِ اَخْتِلاَفاً بِالله وَكِيلاً (٨١) أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ الله لَوَجَدُواْ فِيهِ اَخْتِلاَفاً كَثِيراً (٨٢) وَإِذَا جَاءهُمْ أَفرٌ مِن الأَمْنِ أَوِ الْحَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى وَيُولِ الْمَعْنِ مِنْهُمْ وَلَوْلاَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ الله الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتَبَعْتُمُ الله النَّمْ عِلْمَانَ إلاَ قَلِيلاً (٨٤).

وهذه فئة من المسلمين يُبدون موافقتهم وامتثالهم لحث الرسول لهم بالاستعداد والخروج لملاقاة قريش، وبمجرد أن يغادروا مجلس الرسول يبيتون عكس ما قالوا للرسول.



وهذه الفئة إذا عرفوا أخباراً عن تحركات قريش أو عما يعتزم المسلمون فعله في أمور الحرب أذاعوا به فيصل إلى العدو. وكان حرياً بهم إن كان لديهم رأي أن ينقلوه للرسول وإلى أهل الخبرة والدراية بأمور الحرب (أولي الأمر) لكي يروا رأيهم لما فيه صالح المسلمين.

وتعود السورة للحديث الذي ذكرته الآية (٧٤) من أن القتال في سبيل الله يعتمد على من أخلص النية لله وباع دنياه بآخرته، والمخاطب رسول الله: فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ الله ّ لاَ تُكَلَّفُ إِلاَّ نَفْسَكَ وَحَرِّضِ المُؤْمِنِينَ عَسَى اللهُ أَن يَكُفَّ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَاللهُ أَشَدُّ بَأْساً وَأَشَدُّ تَكَلاً ٨٤٤).

لأن هذه الفئة المخلصة هي التي سيكتب النصر على أيديها، حتى ولو كانوا قلة بين من أعلن إسلامه من الناس في تلك اللحظة. وهو ما فعله طالوت مع بعض بني إسرائيل حيث تخلص ممن لن يقدموا على القتال بإخلاص نية، وأبقى على المخلصين منهم فقط: فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِاجْنُودِ قَالَ إِنَّ اللهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَر فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِي وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي اللهِ عَلْمَ مَن اللهِ عَلَيْ مَن أَمْ مَن اللهِ عَلَيْ مَن اللهِ عَلَيْ مَن اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهُ اللهِ عَلْمُ اللهُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلْمُ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهِ عَلْمُ اللهُ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ اللهِ عَلَيْمُ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ المُعْمَالُولُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْمَالُهُ اللهُ ا

فالله لم ينزل على طالوت وحياً في تلك اللحظة، ولكنه بفراسته عرف أن هناك فئات متراخية. وهذه لو بقيت في الجيش فستثبط العزائم وستسبب الخسارة. فقال لجيشه إن كل من يشرب من النهر فلن يشارك معنا في المعركة، لأنه يعلم أن من لا يرغب في القتال سيبحث عن أي عذر لمغادرة الجيش. ولو جاءته فرصة الانسحاب دون أن يوصف بالجبن فهذا ما يتمناه. وقد وفر طالوت بذكائه لهم هذه الفرصة، وتخلص من كل من سيكون عبئاً على الجيش وسيسبب خسارة المعركة. واعتمد قلة يقاتلون بعزيمة ودافع وإيان، وهو المطلوب في كل معركة للمسلمين ضد عدوهم، فليس العدد هم المهم ولكن المهم العزيمة وصدق النيات.

## حقيقة تقررها السورة

(الآية: ٨٥) والخطاب تقريري

الحقيقة مفادها أن: مَّن يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا وَمَن يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيَّنَةً يَكُن لَّهُ كِفْلٌ مِّنْهَا وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقِيتًا (٨٥).



من يبتكر طريقة حسنة فسيناله خير منها، ومن يبتكر شيئاً سيئاً فسيناله سوءٌ منها، ولو كان الخير والسوء معنوياً وعلى شكل سمعة. ولا تتحدث الآية عن ثواب وعقاب في الآخرة.

## فرض سلوك حضاري

(الآية: ٨٦) والخطاب توجيهي تشريعي

وَإِذَا حُيِّيْتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللهِّ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيباً (٨٦).

فكل من يحييك بتحية فحيه بأحسن وألطف منها، أو على الأقل رد عليه بمثلها: فمن قال: صباح الخير! فيقال له: صباح الخير والسرور، أو صباح الخير. ومن قال: السلام عليكم يرد عليه: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته، أو: وعليكم السلام.

ولم تقل الآية إنه لا يجوز أن نحيي بعضنا بغير السلام عليكم التي هي التحية الميزة للمسلمين، والتي يجب أن يحرصوا عليها ويتميزوا بها. لكن لو حيانا أحد بغيرها فعلينا أن نرد له التحية بمثلها أو أحسن منها. كما أن التحية سواء بالسلام عليكم أو بغيرها تلقى على كل أحد وتقبل من كل أحد بغض النظر عن المعتقد.

## تقرير حقيقة يعرفها المسلم

الآية: (۸۷) والخطاب تقريري

اللهُ لا إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَّامَةِ لاَ رَيْبَ فِيهِ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهَ حَدِيثًا (٨٧).

### فئتان من مسلمة قريش لم بهاجروا

الآيات: (٨٨-٩١) والخطاب تقريري

فَهَا لَكُمْ فِي الْمُنَافِقِينَ فِتَنَيْنِ وَاللهُ أَرْكَسَهُم بِهَا كَسَبُواْ أَثْرِيدُونَ أَن تَهْدُواْ مَنْ أَضَلَّ اللهُ وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَلَن تَجِدُ وَافْ فَتَكُونُونَ سَوَاء فَلاَ تَتَّخِذُواْ مِنْهُمْ أُولِيّاء حَتَّى يُهَاجِرُواْ فِي سَبِيلِ اللهَ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدَّمُّوهُمْ وَلاَ تَتَّخِذُواْ مِنْهُمْ أُولِيّاء حَتَّى يُهَاجِرُواْ فِي سَبِيلِ اللهَ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدَّمُّوهُمْ وَلاَ تَتَّخِذُواْ مِنْهُمْ وَلِيّا وَلاَ نَصِيراً (٩٨) إِلاَّ الَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِينَاقٌ أَوْ جَاءُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُواْ قَوْمَهُمْ وَلَوْ شَاء اللهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ مَلِيَاكُمْ اللهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللهَ لَكُمْ عَلَيْهُمْ فَلَوْدُ إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَهَا جَعَلَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهُمْ مَيْلِكُمْ وَيَأْمَنُواْ فَوْمَهُمْ كُلَّ مَا رُدُّواْ إِلَى الْفِنْيَةِ مَيْكِلُومُ مَا مَنْ مُؤْولَا إِلَى الْفِنْيَةِ مَيْكُمْ وَيَأْمَنُواْ فَوْمَهُمْ كُلَّ مَا رُدُّواْ إِلَى الْفِنْيَةِ مَيْكُمْ وَيَأْمَنُواْ فَوْمَهُمْ كُلَّ مَا رُدُّواْ إِلَى الْفِنْيَةِ مَا مِينِهُمْ كُلُّ مَا رُدُّواْ إِلَى الْفِنْيَةِ مَا مَعُولُونَ آخَوْدَ آخَوْمُ فَيْهُمْ كُلُولِيَا مَنْ يَوْمُولُونَ أَنْ يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُواْ فَوْمَهُمْ كُلَّ مَا رُدُّواْ إِلَى الْفِنْيَةِ مُهُمْ وَلَا مَا رُدُّواْ إِلَى الْفِنْيَةِ مَا مَعُولُونَ آخَوْمُ فِي الْمُؤْمِدُ وَيَأْمُونُونُ الْمُولُومُ مُولُومُ اللهُمُ مُنْ مُؤْمِدُمُ وَلَا مَا لَهُ مُنْ مُؤْمُ وَيَامُومُ مُؤْمُ وَلَوْمُ الْمُؤْمِونَ الْمُؤْمِونَ آخِومُهُمْ وَلَوْمُ مِنْ مَا مُعْمَالِهُ وَلَا إِلَيْكُمْ وَيَأْمُونُومُ وَيُقُومُونُ الْمُؤْمِونُ الْمُؤْمِومُ وَالْمُؤْمُومُ وَلَا اللْهُ الْمُؤْمُ وَلَهُمُ مُولًا مِلْولَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُمُ الْمُؤْمُومُ وَالْمُومُ وَلَوالْمُومُ وَالْمُومُ وَلَمُ الْمُؤْمُ وَاللَّهُ وَالْمُؤُمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُوا لِلْمُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالِمُومُ وَلَوْمُ مُؤْمُومُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُولُومُ وَالْمُولُولَ



أُرْكِسُواْ فِيهَا فَإِن لَمْ يَعْتَزِلُوكُمْ وَيُلْقُواْ إِلَيْكُمُ السَّلَمَ وَيَكُفُّواْ أَيْدِيَهُمْ فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَبْثُ نِقِفْتُمُوهُمْ وَأُوْلَئِكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَاناً مُّبِيناً (٩١).

الفئة الأولى يوالون المشركين ولم يهاجروا، وهؤلاء يخيرون بين الهجرة والانضهام للمسلمين أو البقاء في مكة ويكون حكمهم حكم المحاربين من قريش.

والفئة الثانية هم ممن لا يرغبون في قتال المسلمين ولا قتال قبيلتهم قريش، وهؤلاء إن اعتزلوا حرب المسلمين وطلبوا التعايش السلمي معهم فلا يجوز للمسلمين ملاحقتهم أو قتالهم أو التضييق عليهم.

والآيات تحمل دليلاً آخر على أن الإسلام لا يقاتل الكفار لكفرهم، بل لعدائهم وحربهم للمسلمين. كما أن ما ورد دليل على أنه حتى المرتد من المسلمين لا يقاتل لردته، إن هو أعلن تعايشه السلمي مع المسلمين. لكن لو ارتد وأعلن الحرب على الإسلام بأي شكل أو عاون المعتدين فيقتل لأنه عدو وليس لأنه كافر. والآيات تقول بأن المنافق كافر ولو بقي يعلن إسلامه.

## القتل/ العمد والخطأ

الآيات: (٩٢-٩٣) والخطاب تشريعي

وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِناً إِلاَّ خَطَناً وَمَن قَتَلَ مُؤْمِناً خَطَناً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلاَّ أَن يَصَّدَّقُواْ فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوْ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِّيثاقٌ فَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ اللهَ وَكَانَ اللهُ عَلِيهاً حَكِيباً (٩٣) وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِناً مُّتَعَمِّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدَّلُهُ عَذَاباً عَظِيباً (٩٣).

الآيات تؤكد أن قتل المؤمن عمداً يوجب الخلود في النار على القاتل.

والآيات تؤكد أنه لا يمكن أن يقدم المؤمن على قتل المؤمن عمداً: " وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِناً إِلاَّ خَطَئاً». وهذا يعني أن من يتعمد القتل قد خرج عن داثرة الإيهان واستحق النار، ولو آمن وقام بالعبادات، وهو ما تؤكده الآية (٩٣). فالمؤمن يعلم أن هناك آلية تسجل أعهاله ونياته بكل دقة ولو أخفاها عن الناس، ويعلم أن القتل العمد مورد للنار، ولو أقدم



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

عليه فقد اختار دخول النار بنفسه. والقتل العمد لا توبة له إن كان القاتل يعلم أن جزاءه جهنم، حتى لو أقنع الناس في الدنيا أن قتله كان خطأ.

لكن القتل بطريق الخطأ يمكن حدوثه، وفي هذا ثلاث حالات كما يلي:

أن يكون القتيل في دولة الإسلام.

وفي هذه الحالة يتوجب على القاتل تحرير رقبة مؤمنة إضافة لدفع دية لأهل القتيل. ولأهل القتيل الحق بالتنازل عن الدية.

القتيل مؤمن ولكنه من قبيلة أو دولة ليست مسلمة وبينها وبين دولة الإسلام عداوة.
 فيتوجب على القاتل تحرير رقبة من المسلمين المؤمنين، دون دفع الدية.

٣. القتيل مؤمن ولكنه من قبيلة أو دولة ليست مسلمة وبينها وبين دولة الإسلام مواثيق عدم اعتداء وصداقة.

فعلى القاتل تحرير رقبة مؤمنة إضافة لدفع دية لأهل القتيل، كما في الحالة الأولى.

وفي حال عدم قدرة القاتل مادياً على تحرير رقبة أو عدم وجود رقبة يمكن تحريرها، فيستعاض عن ذلك بصيامه شهرين متتابعين.

وما ورد ينفي أي دور لما أسهاه الفقهاء (العاقلة) وهو ما يعني أن يقوم من يتصل بالقاتل بالنسب بجمع دية المقتول عوضاً عن القاتل، ويدفعوها لأهل القتيل. وبطبيعة الحال هذه عادة غير إسلامية، فالقاتل يقتل ويكرم بألا يدفع هو فلساً واحداً بل يقوم غيره بدفع الدية عنه. وهو ما يخالف قوله تعالى: كل نفس بها كسبت رهينة، وألا تزر وازرة وزر أخرى. كها أن فيه دعوة عصبية مقيتة وحمية جاهلية حرمها القرآن. فالقرآن يقول كل شخص يتحمل بنفسه جريرة ما صدر منه.

كها أن ما ورد يخالف ما يحدث حالياً. حيث يقوم بعض من لديه جاه وسلطان ومال بشراء عفو المقتول، الذي قتل عمداً، لكي يُنقذ القاتل من القصاص الذي فرضه رب العالمين. وبالتالي فالفقير فقط هو من يقتل لو قتل. وهذا خروج عن أمر الله، وتعطيل لحدود الله. وإلا فالقاتل العمد يقتل دائهاً ولا يحق لأحد أن يمنع قتله، ولا يمكنه دفع دية. كها لا يجوز لأهل المقتول أن يتنازلوا عن القاتل. لأن قتل القاتل العمد جزاءً له على فعلته شريعة سنها



رب العالمين وليست حقاً لأهل القتيل. وما يحدث حالياً هو أن أصحاب النفوذ عندما يَقتل أحدهم شخص آخر عمداً يقومون بإغراء أهل القتيل بالمال لكي يتنازلوا ويطلق سراح القاتل. وهذا شراء للذمم بالمال، وتعطيل لحدود الله.

وما يقوم به أهل الجاه والسلطة والمال - لمنع قتل القاتل - هو مشاركة له بالذنب، ولن ينقذ القاتل من لعنة الله والنار الذي نصت عليه الآية (٩٣) بكل وضوح.

ونكرر: دم المقتول عمداً ليس ملكاً لأهله وورثته، والدية التي تسلم لأهل المقتول خطأً ليست مقابل دمه، ولكنها تعويض لورثته عن فقده. ولذا فمن حقهم التنازل عنها. أما القاتل العمد فيقتل ليس كحق لورثة المقتول، ولكن كحد من حدود الله لا يملك أحد من الخلق التسامح فيه.

وهذه الحقيقة مغيبة تماماً في حياة المسلمين بسبب ما رسخته كتب التراث من أن القتيل دمه ملك لأهله . ودية المقتول خطأً يجب أن تكون ثابتة ومعروفة، ولا تزاد ولا تنقص إلا لو عدلت بموجب قانون.

وما يجب للمقتول المؤمن يجب للمقتول المسالم من غير المسلمين.

## يجب عدم التعرض للمسالمين وقت الحروب

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ فَتَبَيَّنُواْ وَلاَ تَقُولُواْ لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلمَ لَسْتَ مُؤْمِناً تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحُيَاةِ الدُّنْيَا فَعِندَ اللهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةٌ كَذَلِكَ كُنتُم مِّن قَبْلُ فَمَنَّ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُواْ إِنَّ اللهِ كَانَ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً (٩٤).

تحذير شديد من مهاجمة أو سلب غير المسلم بحجة أنه ليس مسلماً. فالإسلام لا يقاتل الكافر لكفره ولكن لعدائه للإسلام. ومن ألقى السلم (أي قبل التعايش السلمي مع المسلمين والإسلام) فيجب عدم التعرض له.

الملاحظ هو أن بعض المصاحف يكتب فيها لفظ (السلم) وكأنه (السلام) وهذه قراءة خاطئة. لأن المقصود بمن ألقى السلم هو: قبول التعايش بسلام، وليس من يلقي علينا تحية السلام. لأن إلقاء السلام قد يصدر من غير المسلم ولا يعني شيئاً، لكن إلقاء السلم يعني التعايش السلمي وعدم حمل السلاح علينا وهو المطلوب.



انظر فقرة: هل يعي المسلم حقاً ما يقول القرآن عن القتل/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

والسورة نزلت قبل أن يخوض المسلمون أي حرب لأنها سبقت في النزول معركة بدر. وكل ما قالته كتب التراث عن سبب نزول الآية قصص مختلق ومنه قولهم: إنها نزلت في أناس أرسلهم الرسول في مهمة فلقوا شخصاً سلم عليهم بتحية الإسلام فقام أحدهم وقتله فنزلت الآية فيه. وبطبيعة الحال الآية لم تنزل لوحدها ولكنها ضمن السورة ومن سياق آيات تهيئ المسلمين للحرب القادمة مع قريش وتضع ضوابط للقتال ومنها تحريم التعرض للمسالمين. لكن كتب التراث حولتها لمن يلقي السلام واختلقت لها قصة نزول.

وتستمر السورة في الحديث عن الاستعداد للخروج لقتال قريش المنتظر

### فضل المقاتل على القاعد

لاَّ يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِي الضَّرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِّ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلاَّ وَعَدَ اللهُ الْخُسْنَى وَفَضَّلَ اللهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْراً عَظِيهاً (٩٥) دَرَجَاتٍ مِّنْهُ وَمَغْفِرَةً وَرَحْمَةً وَكَانَ اللهُ عَفُوراً رَّحِيهاً (٩٦).

من يقعد عن الخروج بدون عذر، فلا يمكن مساواته بالمجاهد. والآيات تؤكد أن المقاتل سيكون في الجنة في مستوى أعلى من القاعد، ولو تذكرنا ما ورد في سورة الواقعة فإن الجنة تتكون من مستويين: الأعلى للمقربين، والأقل لأصحاب اليمين.

والآيات لا تفيد أن بإمكان المسلم أن يختار الخروج للجهاد في سبيل الله أو البقاء في المدينة. لأن الآيات مقدمة للحديث عن مسلمين بقوا في مكة ولم يهاجروا وهي تحثهم على الهجرة والمشاركة في قتال الأعداء. فالآيات أعلاه تأتي في سياق واحد مع الآيات التالية:

إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمُلاَئِكَةُ ظَالِي أَنْفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنتُمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ الله وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُوْلَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءتْ مَصِيراً (٩٧) قَالُواْ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ الله وَاليَّسَاء وَالْوِلْدَانِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلاَ يَهْتَدُونَ سَبِيلاً (٩٨) فَأُولَ يُكَ عَسَى الله أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ الله عَفُواً عَفُوراً (٩٩) وَمَن يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ الله يَجِدُ فِي الأَرْضِ مُرَاغَما كَثِيراً وَسَعَةً وَمَن يَخُرُجُ مِن بَيْتِهِ مُهَاجِراً إِلَى الله وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ المُوتُ فَقُوراً (٩٩).

الآية: (٩٧) تقول لا عذر لمن يبقى في مكة وهو يستطيع الهجرة، لأن البقاء هناك يجعله لا



يستطيع تأدية شعائر دينه ويطبق تشريعاته على حياته اليومية، وقد يفتن في دينه ويجبر على الردة. لأن قريشاً لا تسمح بالتعايش السلمي معهم وسوف تضطهدهم وتحاول أن تفتنهم في دينهم، ولو بقي أولئك فمصيرهم النار.

وهذا يذكرنا بها حدث في الأندلس بعد النكبة، فقد قبل كثير من المسلمين البقاء حرصاً على أموالهم ومساكنهم. وسرعان ما نكث فرديناند وإيزابيللا بالوعود الموقعة معهم والتي تنص على ضهان تمتعهم بحقوقهم ودينهم. وأجبروا على الدخول في المسيحية أو الحرق بالنار والتعذيب. فاضطر البعض لإعلان الدخول في المسيحية وإخفاء دينه، ومن لم يكتشف منهم ويقتل، فقد تحول أحفاده للمسيحية لأنهم ولدوا في مجتمع مسيحي عدو لكل ما له علاقة بالإسلام.

والآيتان: (٩٨-٩٩) تستثني « المُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاء وَالْوِلْدَانِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلاَ يَهْتَدُونَ سَبِيلاً» الذين لا يستطيعون الهجرة.

وتقول الآية: (١٠٠) إن كل من هاجر في سبيل الله فالله كفيله في الدنيا والآخرة، حياً وميتاً، وسيعوضه الله خيراً مما فقد من مال ومنازل.

وهذا التشريع ساري المفعول، حتى الآن، كغيره من التشريعات الإلهية.

وتكون الآيتان: (٩٥-٩٦) قد جاءتا لحث المسلمين الذين في مكة على الهجرة، ولا تقولان إن أي مسلم في المدينة في تلك الفترة يحق له أن يختار الخروج لقتال قريش المعتدية أو البقاء في المدينة. ولو بقي فله أجر، ولو أقل من المقاتل. لكنها تقول إن من هاجر وقاتل فأجره أكر ممن أسلم ولم يهاجر.

وتستمر السورة بفرض التشريعات والضوابط لوقت الحرب المرتقب، ومن ذلك:

## جواز قصر الصلاة عندلقاء العدو

بها أن الجهاد في سبيل الله فريضة هامة للإسلام وبقاء دولته، ولأن الصلاة يجب ألا تؤخر عن وقتها لأي سبب كما ورد في عدة سور، فإن وقت المواجهة مع العدو هو الوقت الوحيد الذي تقصر فيه الصلاة لوحضر وقتها أثناء المواجهة: وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُواْ إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُواْ لَكُمُ



عَدُّواً مُّبِيناً (۱۰۱) وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَمُّمُ الصَّلاَةَ فَلْتَقُمْ طَآتِفَةٌ مِّنْهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيُصَلُّواْ مِن وَرَآئِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآئِفَةٌ أُخْرَى لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتِكُمْ وَأَيْلِكُمْ وَلْيَأْتُ مَعْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتِكُمْ وَأَيْدِينَ كَفَرُواْ لَوْ تَغَفَّلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ وَأَيْمُواْ وَعَلَى جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنَّ كَانَ بِكُمْ أَذَى مِّن مَّطَو أَوْ كُنتُم مَّرْضَى فَيَعِلُونَ عَلَيْكُمْ وَخُدُواْ حِذْرَكُمْ إِنَّ اللهَ أَعَدَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً (١٠٢) فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلاَةَ فِي المَّالَقَ إِنَّ الصَّلاَةَ فَالْمَانُنتُمْ فَأَقِيمُواْ الصَّلاَةَ إِنَّ الصَّلاَةَ إِنَّ الصَّلاَةَ عَلَى المُؤْمِينَ كِتَاباً مَوْقُوناً (١٠٠٣).

فقصر الصلاة حصر على وجوب وقتها أثناء المواجهة مع العدو (عندما كان الجيشان يتقابلان وجها لوجه)، ولو طالت الصلاة فسيستغلها الكفار بالهجوم على المسلمين وتمزيقهم.

ولا تتحدث الآيات عن عدد ركعات الصلاة، وقوله: "فَلْتَقُمْ طَآئِفَةٌ مِّنْهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآئِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآئِفَةٌ أُخْرَى لَمْ يُصَلُّواْ فَلْيُصلُّواْ مَعَكَ" تقول بكل وضوح إن الرسول سيؤم الناس وستصلي فئة معه وتبقى الفئة الثانية تحرس المصلين إذا سجدوا، وبعد أن تنهي الفئة الأولى نصف الصلاة تسلم وتبدل مكانها مع الفئة التي لم تصل. وقد فهمنا أن كل فئة تصلي نصف الصلاة العادية من الآية السابقة (١٠١) والتي تقول بأن الصلاة تكون قصراً في حالة المواجهة مع العدو.

وبها أن المعارك في ذلك الوقت تبدأ مع بداية اليوم وتنتهي عادة بعد بضع ساعات، فإن المؤكد أن الصلاة المقصورة هي صلاة طرف النهار الأول التي تحين بعيد شروق الشمس وقبل الالتحام مع العدو. وهي صلاة رباعية الركعات، وبالتالي فالفريق الأول يصلي مع الرسول ركعتين ويجلس معه جلوس التشهد الأول، وعندما ينهض الرسول للركعة الثالثة يسلمون وينسحبون. ويتقدم الفريق الثاني ويصلي مع الرسول الركعتين الأخيرتين. ويكون كل فريق صلى ركعتين بدل أربع، وتم الحفاظ على يقظة الجيش ومراقبة العدو، ولم تؤخر الصلاة عن وقتها.

ويفهم من هذا أن تأخير الصلاة عن وقتها لا يجوز لأي سبب، ولا عذر لمن نام وتأخر عن صلاة أحد الأو قات.

وتقول الآية التي تلي: فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلاَّةَ فَاذْكُرُواْ اللهِّ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا



اطْمَأْنَنتُمْ فَأَقِيمُواْ الصَّلاَةَ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَّوْقُوتاً (١٠٣).

والخطاب للمسلمين المقاتلين، وتحثهم في الجزء الأول من الآية على ذكر الله وتسبيحه عقب الصلاة استعانة به للقاء العدو، وفي الجزء الثاني تقول الآية: بالنسبة للصلوات الأخرى فيقيمونها كما هي بلا قصر. أما قصر الصلاة في السفر، وجمع وقتين معاً، كما يفعل الناس الآن فليس له مرجع ديني من الله، بل هو من إنتاج رجال الدين وفقههم.

وتحث السورة المسلمين بلقاء قريش، وتقول هم بشر مثلكم يتألمون ويحزنون ويهزمون، لكنكم ترجون الله، بخلافهم: وَلاَ تَهِنُواْ فِي ائْتِغَاء الْقَوْمِ إِن تَكُونُواْ تَأْلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللهِ مَا لاَ يَرْجُونَ وَكَانَ اللهُ عَلِيهاً حَكِيهاً (١٠٤).

# حادثة وقعت في المجتمع المسلم وتوجيهات إلهية حول ما كان يجب فعله

إِنَّا أَنْوَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ النّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللهُ وَلاَ تَكُن لَلْخَآئِين خَصِيماً (١٠٥) وَالمَ تَجُادِلْ عَنِ الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ اللهَّ لاَ يُحِبُّ مَن كَانَ خَوَاناً أَيْمَا (١٠٠) يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلاَ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللهَّ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لاَ يَرْضَى مِنَ الْقَوْلِ وَكَانَ اللهُ بِهَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا (١٠٨) هَاأَنتُم هَوَ لاء جَادَلْتُمْ فَهُمْ فِي الْمَيْوِلِ وَكَانَ اللهُ بِهَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا (١٠٨) هَاأَنتُم هَوَ لاء جَادَلْتُم عَمُلُ اللهَ عَلَى الْمَيْوِلِ وَكَانَ اللهُ عَنْهُم يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَمْ مَن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلا (١٠٥) وَمَن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلا (١٠٥) وَمَن يَكُسِبُ إِنْهَا فَقَدِ يَعْمَلُ سُوءاً أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهَ يَجِدِ اللهَ عَفُوراً رَّحِيما (١١٥) وَمَن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيما حَكِيما (١١١) وَمَن يَكُسِبُ خَطِيفَةً أَوْ إِثْمَا ثُمَّ يَرْمٍ بِهِ بَرِيناً فَقَدِ الْحَتَمَلَ مُهُتَاناً وَإِثْمَا مُعْمِلُ اللهُ عَلِيما حَكِيما (١١١) وَمَن يَكُسِبُ خَطِيفَة أَوْ إِثْمَا ثُمَ يَرْمٍ بِهِ بَرِيناً فَقَدِ المُتَعْفَلُ اللهُ عَلَيْكَ وَرَحْتُهُ لَمُنَا وَمَن يَكُسِبُ إِنْها فَقَدِ وَمَا يُضُرُّ وَلَكَ مِنْ اللهُ عَلَيْكَ عَظِيما (١١٥) لا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِّن نَجُواهُمْ إِلاَ مَنْ أَمَر مِن يَعْدِ مَا تَرْقَلُ اللهُ عَلَيْكَ الْبَعْفَاءِ مَوْضَاتِ الللهَ فَسُولُ كَنُولُ اللهُ عَلْمَ لَكُ اللهَ عَلَيْكَ الْمَاتِكَ وَرَحُتُهُ عَيْرَ سَعِيلِ المُؤْمِنِينَ الْمُ اللهُ عَيْرَ اللهُ إِلَا مَنْ أَمَر اللهُ وَمِنِينَ لَهُ الْمُدَى وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَعِيلِ المُؤْمِنِينَ الْمُولِي وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْمُدَى وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَعِيلِ المُؤْمِنِينَ لَهُ الْمُدَى وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَعِيلِ المُؤْمِنِينَ لَهُ أَوْمَ لُولُ وَمُولُولُهُ مَا تَوْلُ وَلُولُ وَمُولُولُ مَا تَوْلُ وَلُولُ اللهُ الْمُدَى وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَعِيلِ المُؤْمِنِينَ لَكُولُولُ اللهُ الْمُولُولُ اللهُ الْمُرَالِ اللهُ عَيْرَا اللهُ اللهُ اللهُولُ اللهُ عَلَوْلُولُ المُولُولُ مَا تَوْلُ اللهُ الْمُدَى وَيَتَمِعُهُمُ وَالْمُ الْمُ

هذه الآيات تتحدث عن أحد المسلمين الذي اقترف معصية وقام بإلصاق التهمة بشخص آخر لم يقترفها. وهذه الواقعة تحدثت عنها هذه الآيات، ثم عادت السورة إلى استكمال الحديث عنها في الآيات: (١٣٥-١٣٦).



وتبدأ الآيات بتوجيه الرسول وتوبيخه بسبب ما حدث:

إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللهُ وَلاَ تَكُن لِّلْخَآثِيْنِ خَصِيهاً (١٠٥) وَاسْتَغْفِرِ اللهَّ إِنَّ اللهِ كَانَ خَفُوراً رَّحِيهاً (١٠٦).

عليك الالتزام بها ورد في كتاب الله ولا تحكم مرئياتك الشخصية، كإشارة إلى أنه عليه الصلاة والسلام قد فعل. وهذا دليل قاطع على أن الرسول لا يستطيع أن يحكم بغير القرآن، مما يعني بداهة بطلان أي حكم يستند على حديث ينسب للرسول.

وعليك يا محمد أن تستغفر الله مما حدث.

ولكي نفهم ما حدث علينا أن نراعي الأسلوب المتبع في هذه الآيات لرواية الخبر وإعادة تتبع الحدث:

ونبدأ بالآية: (١١٢)، التي تخبرنا أن أحد المسلمين اقترف خطينة وحاول إلصاق التهمة بشخص آخر: وَمَن يَكْسِبْ خَطِيثَةً أَوْ إِثْمَا ثُمَّ يَرْمٍ بِهِ بَرِيناً فَقَدِ احْتَمَلَ بُهْتَاناً وَإِثْماً مُّبِيناً.

وقد روى أهل وأقارب المخطئ ما حدث للرسول بطريقة صدّق عليه الصلاة والسلام معها أن ابنهم بريء وأن من قام بالفعل هو البريء الذي ألصقت به التهمة: وَلَوْلاَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَمَتَهُمْ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِن اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهُمَّ اللهِ عَلَيْكَ وَمَا يُضِلُّونَ إِلاَّ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَضُرُّ ونَكَ مِن شَيْء وَأَنزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَلِيمًا للهُ عَلَيْكَ عَلِيمًا اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَلِيمًا إِلَا اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ مَا لَمْ اللهِ عَلَيْكَ مَا لَمْ اللهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ مَا لَمْ يَكُنْ تَعْلَمُ مَا إِلَيْكُ وَرَكُونَ فَلْمُ لَا اللهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ مَا لَهُ اللهِ عَلَيْكَ وَرَعْمَا لَا لَهُ عَلَيْكَ وَلَا لَهُ اللهِ اللهِ عَلَيْكَ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْكَ وَلَا لَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

حتى أن الرسول كان يدافع عن الفاعل الحقيقي ويميل للتصديق أن المتهم البريء هو الفاعل: وَلاَ تُجَادِلْ عَنِ الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ مَن كَانَ خَوَّاناً أَثِيهِمَا (١٠٧).

وهو عليه الصلاة والسلام لا يعلم أن الفاعل ومن معه يخفون عنه حقيقة ما حدث، ولو أخفوها عن الرسول فالله يعلمها: يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلاَ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللهَّ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لاَ يَرْضَى مِنَ الْقَوْلِ وَكَانَ اللهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا (١٠٨) هَا أَنْتُمْ هَـؤَّلاء جَادَلْتُمْ عَنْهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَمَن يُجَادِلُ اللهَ عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَمْ مَّن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلاً (١٠٩).

وبعد أن اتضحت الحقيقة وظهر كذب ادعاء الفاعل وأهله، تقول السورة إنه كان يجب على الفاعل أن يعترف بفعلته ويتوب: وَمَن يَعْمَلْ سُوءاً أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهَّ يَجِدِ اللهَّ عَفُوراً رَّحِيهاً (١١٠).



وأن كل من يقترف إثماً فسيحاسب عليه في الآخرة، ولو فات الناس في الدنيا أن يحاسبوه أو يستدلوا عليه: وَمَن يَكْسِبْ إِثْماً فَإِنَّما يَكْسِبُهُ عَلَى نَفْسِهِ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِيماً(١١١).

ويبدو أن الفاعل وأهله الذين تضامنوا معه لم يعجبهم كشف الحقيقة، ودخلوا في جدال مع الرسول: وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءتْ مَصِيراً (١١٥).

فلم يكن يهمهم أن يتهم بريء، ولكن همهم ينصب على تبرئة ابنهم أمام الناس. وهذا السلوك ما زال يعيش بيننا بوضوح وإصرار. فالناس لا يهمهم كشف الحقيقة بقدر ما يهمهم إبعاد التهمة عن أحد منهم ولو كان هو الفاعل، فالمهم سمعة العائلة والعشيرة وليس المهم إحقاق الحق. وهناك من يعتبر نفسه فوق الشبهات، لدرجة أنه لا يمكن أن يحاكم أو يتهم.

وقد عادت السورة في آيات لاحقة وحذرت من هذه المهارسات الجاهلية والمتمثلة بكتم الشهادة، وأنه يجب قول الحق ولو كان فيه ضرر على والديهم أو أولادهم أو أقاربهم: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاء شُه وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ إِن يَكُنْ غَنِيّاً أَوْ فَقَيراً فَاللهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلاَ تَتَبِعُواْ الْهَوَى أَن تَعْدِلُواْ وَإِن تَلُوُواْ أَوْ تُعْرِضُواْ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً (١٣٥).

وأي شخص لا يلتزم بهذه القوانين الإلهية في قليل أو كثير فليس بمسلم: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ آمِنُواْ بِاللهَّ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْفُرُ بِاللهِّ وَمَلاَّئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلاَلاً بَعِيداً(١٣٦).

ترى كم من مسلم يفعل هذا الآن؟

والأخذ بعرف ما يسمى بالحصانة، بأي شكل، هو مما نهى الله عنه في هذه الآيات، فليس هناك بشر فوق المُساءلة وليس هناك بشر فوق العقاب.

## الحديث عن قريش

الآيات: ١١٦-١٢٦) والخطاب دعوي

إِنَّ اللهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكْ بِاللهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلاَلاً



بَعِيداَ(١١٦) إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلاَّ إِنَاثاً وَإِن يَدْعُونَ إِلاَّ شَيْطاناً مَّرِيداَ(١١٧) لَعَنَهُ اللهُ وَقَالَ لَأَتَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيباً مَّفُرُوضاً(١١٨) وَلاُضِلَّنَهُمْ وَلاُمُنَّيِّنَهُمْ وَلاَمُرَ آذَانَ الأَنْعَامِ وَلآمُرَ أَمُمُ فَلَيُعَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهَ وَمَن يَتَّخِذِ الشَّيْطانَ وَلِيًا مِّن دُونِ اللهَ فَقَدْ خَيرَ خُسْرَاناً مَّبِيناً(١١٩) يَعِدُهُمْ وَيُمَنِّهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطانُ إِلاَّ غُرُوراً(١٢٠) أُوْلَـئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَلاَ يَجِدُونَ عَنْهَا عَجِيصاً(١٢١).

الخطابات الدعوية الموجهة لقريش أصبحت قليلة جداً في السور المدنية، وهذه الآيات واحدة منها وجاءت في وقت كانت قريش في طريقها لغزو المسلمين.

والآيات تقول بأن قريشاً ضلت بسبب استعدادها للضلال وقبول وساوس الشيطان. ومن المعتقدات الوثنية التي كانت قريش تمارسها طقس وثني يقوم على تبتيك آذان الأنعام، أي شقها بطريقة معينة خلال طقس جاهلي، ويسمون الناقة التي تبتكت آذانها "بحيرة". وقطع أذن الحيوان بحد ذاته لا يعني شيئاً لكن لو ارتبط بطقس وثني وكان جزء منه فيدخل في رجس الجاهلية ويكون تغييراً لخلق الله، أي تشويه لخلق الله السوي لآذان الأنعام. وهو عمائل لما يسمى بتقليد الهدي في الحج إن كان من البقر والغنم وذلك بتقليدها نعلاً قد صلي فيه. أو ما يسمى بإشعار البدن وهو شق سنام البعير وهو حي وتلطيخ جسده بدمه منه. ويمكن ملاحظة أن سورة النساء كررت مرتين: "إنَّ الله لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ فَي الْحَبَ لِن يَشَاءُ". في الآيتين: (٨٤، ١٦ ١)، والمعني جها قريش. وتقول لهم إن الله لن يغفر ألم منه الله، أن يَؤُمِنُونَ بِالْحِبْتِ وَالطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَوُلاء أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُواْ مَبِيلاً (١٥). ولا تعني أن مقترف الكبائر يمكن أن يغفر الله له إذا كان موحداً، كها تروج سبيلاً (١٥). ولا تعني أن مقترف الكبائر يمكن أن يغفر الله له إذا كان موحداً، كها تروج كتب التراث.

وهو ما تؤكده الآيات: (١٢٢-١٢٦) والخطاب تقريري

وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً وَعْدَ اللهِ حَقَّا وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ قِيلاً (١٢٢) لَيْسَ بِأَمَانِيَّكُمْ وَلا أَمَانِيُّ أَهْلِ الْكِتَابِ مَن يَعْمَلْ شُوءاً يُجْزَبِهِ وَلاَ يَجِدْ لَهُ مِن دُونِ اللهِ وَلِيّاً وَلاَ نَصِيراً (١٢٣) وَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتَ



١ - انظر الآية: (١٠٣) من سورة المائدة.

مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَـئِكَ يَذْخُلُونَ الجُنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ نَقِيراً(١٢٤) وَمَنْ أَحْسَنُ دِيناً ثَمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لله وَهُوَ مُحْسِنٌ واتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَاتَّخَذَ اللهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً(١٢٥) وَللهٌ مَا فِي السَّيَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عُجِيطاً(١٢٦).

هذه الآيات تعد المؤمنين خيراً عند ربهم، قبل أن تؤكد أن غفران الذنوب بالإيهان والعمل الصالح، وليس بأماني قريش التي تقول بأن الله سيغفر لهم، ولا أماني أهل الكتاب الذين يقولون لهم إنكم خير من المسلمين عند الله. ولا بأماني أتباع الموروث الذين يقولون إن الله سيغفر لمرتكب الكبائر إما بمقارنة حسانته مع سيئاته ورجحان حسناته أو بشفاعة الرسول أو بدخول النار لفترة ثم يخرج منها للجنة.

### مقدمة الحديث عن آيات ذكرت في بداية السورة

الآيات: (١٢٧--١٣٠) والخطاب تشريعي

وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَاء قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاء الَّلاتِي لاَ تُؤْتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ وَالمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلْدَانِ وَأَن تَقُومُواْ لِلْيَتَامَى بِالْقِسْطِ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَبْرٍ فَإِنَّ اللهَّ كَانَ بِهِ عَلِيهِ ۖ (١٢٧).

وهذه الآية مثال على أسلوب القرآن الفريد، فهي مقدمة للآية الثالثة في السورة، لكنها جاءت في هذا المكان المتأخر. ولتوضيح ما نقول، نورد الآيتين بالترتيب التالي: وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي النَّسَاء قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمُ فِيهِنَّ وَمَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ فِي يَتَامَى النَّسَاء الَّلاتِي لاَ تُوْتُومَهُنَّ مَا كُتِبَ هَنَّ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ وَالمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلْدَانِ وَأَن تَقُومُواْ لِلْيَتَامَى بِالْقِسْطِ مَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهِ كَانَ بِهِ عَلِيهًا (١٢٧) وَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَفْسِطُواْ فِي الْيَتَامَى فَانكِحُواْ مَا مَلكَتْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النَّسَاء مَثْنَى وَثُلاَثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُواْ فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلكَتْ أَيْكُمُ ذَلِكَ أَذْنَى أَلاَ تَعُولُواْ فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلكَتْ أَيْكُمْ ذَلِكَ أَذْنَى أَلاَ تَعُولُواْ (٣).

وبالتالي يتضح أن الآية: (٣) تتحدث - كها سبق وذكر - عن الزواج باليتيمة ووجوب ضهان عدم هضم حقوقها ولا أكل مالها ولا التعامل معها بفوقية. والسورة تحدثت أولا وفي بدايتها عها يجب لليتيم ثم في آخر السورة ذكرت سبب التشريع وهو أن الناس اعتادوا الزواج باليتيمة وأكل مالها وهضم حقوقها. وقد سأل بعض المسلمين الرسول عن مثل هذه الزيجات فجاء الجواب.



وهذا الأسلوب تكرر في القرآن، ومن ذلك ما ورد في الآية الثالثة من سورة المائدة: حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمُيَّةُ وَالْمَرْ فَوَذَةُ وَالْمَرَدَيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَالْمَيْخُ وَالْمَدِّقَةُ وَالْمُوفُوذَةُ وَالْمَرَدَيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَعِلَ لِغَيْرِ اللهِّ بِهِ وَالْمُنْخَيْقَةُ وَالْمُوفُوذَةُ وَالْمُرَدَّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِالأَزْلاَمِ ذَلِكُمْ فِسْقٌ الْمَيْوَمُ مَيْسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلاَ تَخْشَوْهُمْ وَاخْصَوْنِ الْمَيْوَمُ أَكُمَلُتُ لَكُمْ دِينكُمْ وَأَمْمَتُ الْمُعَلِي فَعَمَ مِن الْمَعْرُ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لَإِنْمٍ فَإِنَّ اللهَ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيناً فَمَنِ اضْطُرَ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لَإِثْمٍ فَإِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٣) المَائِدة.

والآية تقول بأن الدين اكتمل (أي اكتمل فرض التشريعات) لكن التشريعات لم تكتمل إلا بنهاية السورة. ومع ذلك فالقول باكتهال التشريعات سبق اكتهالها، لكن بها أنها سورة واحدة نزلت في وقت واحد فإن هذا التقديم ممكن. فالدين اكتملت تشريعاته بنزول سورة المائدة. والآية الثالثة من سورة النساء تجيب على تساؤل الناس عن اليتامى والوارد في الآية ١٢٧. وهذا الأسلوب موجود في السور المكية أيضاً، ومن ذلك: كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَاهَا (١١) إِذِ انبَعَثَ أَشْقَاهَا (١٢) فَقَالَ هُمْ رَسُولُ اللهِ أَناقَةَ الله وَسُقْيَاهَا (١٣) فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنبِهِمْ فَسَوَّاهَا (١٤) وَلَا يَخَافُ عُقْبًا هَا (١٥) الشمس.

فالآية تقول إن أشقى قوم ثمود انبعث (انبرى للشر) ثم تعود وتخبرنا من بداية الحدث: الرسول بدأ يدعوهم، ثم خصص للناقة يوم لشربها. بعد ذلك قام أشقى ثمود وعقروا الناقة.

ومثله: وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى آدَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً (١١٥) وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى (١١٦) فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوٌّ لِّكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُحْرِجَنَكُمَّا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى (١١٧) إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَى (١١٨) وَأَنْكَ لَا تَظْمَأُ فِيهَا وَلا يَضَحَى (١١٩) فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلْ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الخُلْدِ وَمُلْكِ لَّا يَشْحَى (١٢٠) فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَدَتْ هُمُّ اسْوَاتُهُمَّا وَطَهَقًا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ الْجَنَّةِ وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ فَعَلَى مُدَى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَى (١٢٢) قَالَ الْمُبِطَا مِنْهَا جَمِيعاً بَعْضُكُمْ رَبَّهُ فَعَلَى مَدَى قَالَ مَا الْمَبْطَا مِنْهَا جَمِيعاً بَعْضُكُمْ لِيَعْضِ عَدُوقً فَإِمَّا يَأْتِيَنَكُم مِّنِي هُدًى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشِقَى (١٢٢) طه.

وتواصل الآيات الحديث عن بعض ما ورد في بداية السورة:

وَإِنِ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِن بَعْلِهَا نُشُورًا أَوْ إِغْرَاضاً فَلاَ جُنَاْحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحاً



وَالصَّلْحُ خَيْرٌ وَأَحْضِرَتِ الأَنفُسُ الشُّحَّ وَإِن تُحْسِنُواْ وَتَتَقُواْ فَإِنَّ اللهِّ كَانَ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبيراً(١٢٨)

وهو ما أشارت له السورة في قوله تعالى: الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاء بِهَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِهُمْ عَلَى بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضَهُمْ ثَقَوْدُ فَهِمْ وَالْمَالِيَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ لِّلْغَيْبِ بِهَا حَفِظَ اللهُ وَاللاَّتِي خَقَافُونَ نُشُورُهُونَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُواْ عَلَى الْمُضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُواْ عَلَى عَلَيْهِنَّ مَبْنِهِمًا فَابْعَثُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ عَلَيْهِنَّ اللهُ كَانَ عَلِيمًا خَلِيمًا خَلَيْهُ مَنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مَّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مَّنْ أَهْلِهِ إِن بُرِيدَا إِصْلاَحاً يُوفِّقِ اللهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللهُ كَانَ عَلِيمًا خَيْرِا (٣٤).

فالمرأة لها حق الانفصال عن زوجها تماما كها للرجل حق الانفصال عن زوجته. ولو حدث نشوز لرجل عن زوجته ويتمثل بمحاولة المصلح ورأب الصدع بينهها ويقوم به حكم من طرف المرأة وحكم من طرف الرجل، فإن لم تنجح مساعي الصلح فليكن الطلاق (تسريح بمعروف) دون شقاق ولا ضغائن.

وتستمر السورة لتقول:

وَلَن تَسْتَطِيعُواْ أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ النِّسَاء وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلاَ تَمَيلُواْ كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَإِن تُصْلِحُواْ وَتَتَقُواْ فَإِنَّ اللهُ كَانَ غَفُوراً رَّحِيهاً(١٢٩) وَإِن يَتَفَرَّقَا يُغْنِ اللهُ كُلاَّ مِّن سَعَتِهِ وَكَانَ اللهُ وَاسِعاً حَكِيهاً(١٣٠).

فالعدل هنا ليس بين زوجتين أو أكثر في اللبس والمآكل وغيره، كها رسخ بيننا. ولكن العدل هنا في تعامل الزوج مع زوجته بعدل وعدم هضم حقوقها أو أكلها أو معاملتها بدونية، خاصة لو كانت يتيمة.

### مخاطبة المؤمنين

الآيات: (١٣١-١٣٤) والخطاب توجيهي

وَشَ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِنَّاكُمْ أَنِ التَّقُواْ اللهَ وَإِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ لَهُ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَانَ اللهُ غَيْناً حَيداً (١٣١) وَللَّ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَانَ اللهُ غَيْناً حَيداً (١٣٢) وَللهَ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَفَى بِاللهَ وَكِيلاً (١٣٢) إِن يَشَأْ يُذْهِبُكُمْ أَيُّهَا النَّاسُ وَيَأْتِ مَا فِي النَّاسُ وَيَأْتِ بِالْخَرِينَ وَكَانَ اللهُ عَلَى ذَلِكَ قَدِيراً (١٣٢) مَّن كَانَ يُرِيدُ ثُوَابَ الدُّنْيَا فَعِندَ اللهِ تَوَابُ الدُّنْيَا وَالاَجْرَةِ وَكَانَ اللهُ سَمِيعاً بَصِيراً (١٣٤).



## عودٌ للحديث عن تلك الواقعة التي حدثت في المجتمع المسلم

وأخبرتنا بها الآيات: (١٠٥-١١٥)، من اتهام بريء ومحاولة تبرئة الفاعل. وتوجب السورة هنا ضرورة شهادة الحق ولو على أنفسنا وأولادنا وآبائنا وأهلنا: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاء لله وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ إِن يَكُنُ غَنِيّاً أَوْ فَقَيراً فَاللهُ أَوْلَى بِهَمَا فَلاَ تَتَبِعُواْ الْمُوَى أَن تَغْدِلُواْ وَإِن تَلُوُواْ أَوْ تُعْرِضُواْ فَإِنَّ اللهِ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً (١٣٥) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ آمِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ لَلْذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكُفُرُ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلاَلاَ بَعِيداً (١٣٦٤).

والآيات تقول: بوجوب قول الحق بغض النظر عمن سيتضرر من ذلك.

#### عود للحديث عن مسلمة قريش

الآيات: (١٣٧-١٣٩) والخطاب تقريري

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ ثُمَّ كَفَرُواْ ثُمَّ آمَنُواْ ثُمَّ كَفَرُواْ ثُمَّ ازْدَادُواْ كُفْراً لَمْ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لَمُّمْ وَلاَ لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلاً(١٣٧) بَشِّرِ المُنَافِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَاباً أَلِيهاً(١٣٨) الَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاء مِن دُونِ المُؤْمِنِينَ آيَبْتَغُونَ عِندَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ العِزَّةَ للهَ جَمِيعاً(١٣٩).

هؤلاء هم مسلمة قريش الذين أعلنوا إسلامهم في مكة ثم تحولوا لموالاة المشركين من قريش، فكفروا بعد إيهانهم ولو بقوا على شهادة التوحيد. لأن مولاة الكفار كفر ولو بقي الشخص يعلن الإسلام. ومسلمة قريش يعلنون الإسلام وبعضهم هاجر ليثرب، لكنهم يوالون قريشاً المشركة.

#### مخاطبة المسلمين

الآية: (١٤٠) والخطاب توجيهي

وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللهِ يُكَفَّرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلاَ تَفْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذَا مَّنْلُهُمْ إِنَّ اللهِ جَامِعُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعاً(١٤٠).

والآية تشير إلى تحذير سابق في سورة الأنعام المكية والذي يخاطب الرسول: وَإِذَا رَأَيْتَ



الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ الشَّيْطَانُ فَلاَ تَقْعُدْ بَعْدَ الدِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ(٦٨) الأنعام.

الآية تقول إن مسلمة قريش كانوا يسخرون من الإسلام.

والأصل هو التعايش مع الناس بسلام بغض النظر عن المعتقد، كافراً كان أو منافقاً. لكن لو أن هذا المنافق أو الكافر سخر من الإسلام فلا يجوز مشاركته مجالسه أو إظهار المودة له. وفي عصرنا الحالي يجب مقاطعته وعزله.

والآية دليل على أن مسلمة قريش المنافقين معروفون بأشخاصهم للرسول والمسلمين.

### مسلمة قريش يتربصون بالمسلمين وهم يعيشون بينهم

الآيات: (١٤١-١٤٣) والخطاب إخباري

الَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتْحٌ مِّنَ اللهٌ قَالُواْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَافِرِينَ نَصِيبٌ قَالُواْ أَلَمْ نَسْتَحْوِذْ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعْكُم مِّنَ المُؤْمِنِينَ فَاللهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَن يَجْعَلَ اللهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً (١٤١) إِنَّ الْمُنَافِقِينَ ثِجَادِعُونَ اللهَّ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلاَةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَآؤُونَ النَّاسَ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللهَّ إِلاَّ قَلِيلاً (١٤٢) مُذَبْذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لاَ إِلَى هَـوُلاء وَلاَ إِلَى هَــؤُلاء وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً (١٤٣).

وهؤلاء هم مسلمة قريش، الذين أعلنوا إسلامهم فلم يعودوا يحسبون من المشركين، ولكنهم ليسوا مسلمين (مذبذبين).

وهم سينتظرون نتيجة المعركة، فإن انتصر المسلمون قالوا إنهم معهم. وإن كانت الغلبة للمشركين قالوا لهم: لقد كنا سبباً في غلبتكم باستحواذنا عليكم ومنع المسلمين من قتلكم. وسنرى عند الحديث عن معركة بدر أنهم تعمدوا أسر مشركي قريش لحيايتهم من القتل. كما سنرى أنهم تعمدوا منع المسلمين من ملاحقة فلول جيش قريش المنهزم في بداية معركة أحد ودخلوا معهم في شجار أدى لكر المشركين على المسلمين وهزيمتهم.

وتحذرهم السورة مرة أخيرة

الآيات: (١٤٤ -١٤٧) والخطاب توجيهي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاء مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَتُرِيدُونَ أَن تَجْعَلُواْ لله عَلَيْكُمْ



سُلْطَاناً مُّبِيناً (١٤٤) إِنَّ المُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَجِدَ لَمُثُمْ نَصِيراً (١٤٥) إِلاَّ الَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَاعْتَصَمُواْ بِاللهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ للهِ فَأُوْلَـئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللهُ المُؤْمِنِينَ أَجْراً عَظِيهاً (١٤٦) مَّا يَفْعَلُ اللهُ بِعَذَابِكُمُ إِن شَكَرْتُمْ وَآمَنتُمْ وَكَانَ اللهُ شَاكِراً عَلِيهاً (١٤٧).

ومخاطبة السورة لهم بيا أيها المؤمنون، على اعتبار أن الفرصة ما زالت قائمة لهم بالتوبة والعودة لحظيرة المؤمنين، لكن لو بقوا على حالهم فهم في الدرك الأسفل من النار (تصوير حسى لعظم ما ينتظرهم من عذاب). ومن يعود ويتوب منهم فله الجنة.

### عود للإشارة لما حدث في قصة اتهام البريء

الآيات: (١٤٨ - ١٤٩) الخطاب تقريري

لاَّ يُحِبُّ اللهُ الجُهْرَ بِالسُّوَءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلاَّ مَن ظُلِمَ وَكَانَ اللهُ سَمِيعاً عَلِيهاً(١٤٨) إِن تبدو خَيْراً أَوْ تُخْفُوهُ أَوْ تَعْفُواْ عَن سُوَءٍ فَإِنَّ اللهَّ كَانَ عَفُوّاً قَدِيراً(١٤٩).

والجهر بالسوء من القول هو الكلام الفاحش، وهو مرخص للمظلوم. ويبدو أن المظلوم في تلك القضية جاهر بسب من ظلمه، والآيات تعطيه الحق في ذلك.

ويستفاد من هذا إباحة المجاهرة بسب من ثبت ظلمه.

## الحديث عن أهل الكتاب في يثرب، بمختلف طوائفهم

الآيات: (١٥٠-١٦٢) والخطاب إخباري

إِنَّ الَّذِينَ بَكُفُرُونَ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرَّقُواْ بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكُفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً(١٥٠) أُوْلَـئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقَّا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِيناً(١٥١) وَالَّذِينَ آمَنُواْ بِاللهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ أَحدٍ مُنْهُمْ أُوْلَـئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَّحِيهاً(١٥٢).

من لا يؤمن بالرسول محمد ويتبع القرآن فهو كافر ولو آمن بالله على دينه السابق.

يَسْأَلُكَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَن تُنزَّلَ عَلَيْهِمْ كِتَاباً مِّنَ السَّمَاءِ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَى أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُواْ أَرِنَا الله جَهْرَةً فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعِقَةً بِظُلْمِهِمْ ثُمَّ اتَّخَذُواْ الْعِجْلَ مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيْنَاتُ فَعَفَوْنَا عَن ذَلِكَ وَآتَيْنَا مُوسَى سُلْطَاناً مُّبِيناً (١٥٣) وَرَفَعْنَا فَوْفَهُمُ الطُّورَ بِمِيثَاقِهِمْ وَقُلْنَا هَمُ



ادْخُلُواْ الْبَابَ سُجَّداً وَقُلْنَا لِهُمْ لاَ تَعُدُواْ فِي السَّبْتِ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَاقاً غَلِيظاً(١٥٤) فَبِمَا نَفْضِهِم مَّيثَاقَهُمْ وَكُفْرِهِم بَآيَاتِ اللهَ وَقَتْلِهِمُ الأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقَّ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلُفٌ بَلْ طَبَعَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلاَ يُؤْمِنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً(١٥٥).

وعيسى ابن مريم خلط التراث بينه وبين يسوع المسيحيين، وتوارث المسلمون هذا الخلط لدرجة لم يعد أحد - إلا ندرة - يعتقد أن يسوع لا علاقة له بعيسى ابن مريم، ويظنون أن عيسى هو يسوع، والاختلاف - حسب ظنهم - هو اختلاف بالنطق لاسم واحد. والحقيقة هي أن هذا الخلط ظهر بعد الفتوح، والسيطرة على بلاد مسيحية في وقت لم يعد لا للمسلمين الأتقياء ولا لنصارى يثرب وجود يذكر. فظن أهل البلاد المفتوحة أن القرآن يتحدث عنهم ويسميهم النصارى، وكل من أسلم منهم استمر ينظر لدينه القديم على أنه دين ذكر في القرآن.

والحقيقة هي أن عيسى بعث لبني إسرائيل عندما كانوا يعيشون في مصر بعد هلاك فرعون ووفاة موسى، لكي يعيدهم للتوراة التي هجروها. وكان ذلك قبل عصر داوود وسلميان وقبل أن يتشتت بنو إسرائيل ويصل البعض منهم لفلسطين. فعيسى من بني إسرائيل



الأصلين العرب الذين عاشوا في جنوب غرب جزيرة العرب ولم يعرفوا فلسطين الحالية. بينما يسوع ظهر بعد آلاف السنين في فلسطين لجمع مؤيدين له كي يقوم بثورة ضد الحكم الروماني ويؤسس مملكة لبني إسرائيل تعيد مجد مملكة داوود التي يسمعون بها في تاريخهم. لكن رجال الدين اليهود لم يعجبهم قيام دولة لبني إسرائيل لأنهم سيخسرون ميزاتهم وما يتمتعون به من جاه وسلطة في ظل الدولة الرومانية، فقاموا بمراقبة يسوع حتى تمكنوا منه في الليلة التي خطط فيها لاقتحام قصر الحاكم الروماني وقتله وإعلان دولته. فاقتادوه للحاكم بتهمة تخطيطه للثورة وحكم عليه بالقتل صلباً، وألبس تاجاً من شوك – سخرية به وبحركته الفاشلة ليكون ملكاً لمملكة لم تر النور – وأجبر على حمل صليبه للمكان الذي صلب فيه، ومات.

واستمرت الدولة الرومانية تطارد أتباعه بعد موته الذين استمروا يعملون بالسر. وعمن لاحقهم بحياس رجل يهودي اسمه «شاؤول» الذي لاحقهم وقتلهم وسجنهم لمدة زادت عن عشر سنوات، قبل أن يلتقي بحاخام يهودي ماكر في دمشق «اسمه: حنّانيا»، أقنعه أن الله - رب موسى - قد أوحى له أن ينفذ شيئاً آخر. وقد بقي هذا الشاؤول عند حنّانيا لمدة ثلاث سنوات تشرب كل ما يريد حنّانيا نشره عن حركة يسوع. فحنّانيا هذا أدرك أن ملاحقة أتباع يسوع وتقتيلهم لن يقضي عليهم بل سيزيد من أتباعهم، ووجد أن أفضل طريقة للقضاء على حركتهم هو تخريبها من الداخل. فأوحى لشاؤول أن الله قد أخبره أن يسوع لم يكن بشراً سوياً، ولكنه ابن لله، أرسل لكي يفدي بدمه الذي سفك على الصليب ذنوب البشر ويؤسس للمؤمنين به مملكة ساوية في الآخرة ولم يأت لتأسيس مملكة دنيوية مستقلة لبني إسرائيل. وهكذا بدأ شاؤول دعوته الجديدة وغير اسمه إلى (باول = بول = بولس) لكي ينسى الناس كراهيته السابقة لأتباع يسوع ومطارداته لهم.

وهكذا ولدت فكرة المسيحية الحالية التي لا علاقة لها بالنصاري وعيسى ابن مريم.

وحنّانيا - الذي كان على اطلاع تام بالنصرانية وعيسى المسيح - هو من أسبغ على يسوع لقب المسيح وأنه ابن الله (كما قال النصاري عن عيسي).

ولمن يرغب في قراءة مستفيضة عن الموضوع فعليه أن يقرأ كتاب: مسيحية بولس وقسطنطين لابن قرناس ومن منشورات الجمل.



#### الدين واحد

الآيات: (١٦٣-١٦٦) والخطاب تقريري

إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّنَ مِن بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْهَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيُهَانَ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُوراً (١٦٣) وَرُسُلاً قَدْ فَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلِيماً (١٦٤) رُّسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً (١٦٥) لَّكِنِ اللهُ يَشْهَدُ بِهَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَالمُلاَئِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَانَ اللهُ عَنِيزاً حَكِيماً (١٦٥) لَّكِنِ اللهُ يَشْهَدُ بِهَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَالمُلاَئِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكُفَى باللهَ شَهِيداً (١٦٥).

كل الرسل أوحي إليهم بنفس الطريقة التي أوحي بها لمحمد عليه الصلاة والسلام.

كل المذكورين في الآية: (١٦٣) رسل.

هناك رسل لم يذكروا في القرآن، أرسلوا لأمم خارج جزيرة العرب ولا حكمة من ذكرهم لقريش. وموسى تلقى تكلياً.

الآية: (١٦٥) تؤكد أن إرسال الرسل لكي تقوم الحجة على الناس، ولو لم ترسل الرسل لما حوسب الناس، وهو ما أكدته سورة بني إسرائيل: مَّنِ اهْتَدَى فَإِنَّهَا يَهْتَدي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّهَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلاَ نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً (١٥). الآية (١٦٦) تؤكد أن محمداً رسول لله حتى لو لم يعترف اليهود وبنو إسرائيل وقريش بذلك.

#### حديث عن قريش

الآيات: (١٦٧-١٦٩) والخطاب تقريري

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللهَ قَدْ ضَلُّواْ ضَلاَلاً بَعِيداً(١٦٧) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ لَمَ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلاَ لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقاً(١٦٨) إِلاَّ طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهُ يَسِيراً(١٦٩).

الآيات تتحدث معا كانت تفعله قريش قبل الهجرة: كانت تصد غيرها عن الدخول في الإسلام بوسائل شتى تحدثت عنها السور المكية، وظلموا المستضعفين المسلمين وعذبوهم



#### تدبر القرآن | السور المدنبة | المرحلة الثانية: فترة التشريع والاستعداد للقتال

واضطهدوا بقية المسلمين وضيقوا على الرسول ولو تمكنوا منه خارج مكة لقتلوه.

### دعوة لكل الناس للدخول في الإسلام

الآية: (١٧٠) والخطاب دعوي

يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَّبِّكُمْ فَآمِنُواْ خَيْراً لَّكُمْ وَإِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ لللهِّ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِيماً(١٧٠).

ثم تعود السورة لاستكمال ما تحدثت عنه الآيات: (١٥٠-١٦٢).

#### لا للغو في عيسي

الآيات: (١٧١-١٧٣) والخطاب إخباري

يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلاَ تَقُولُواْ عَلَى الله إِلاَّ الحُقِّ إِنَّمَا المُسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ الله وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ فَآمِنُواْ بِالله وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُواْ ثَلاَثَهُ التَهُواْ خَيْراً لَكُمْ إِنَّمَا الله وَلاَ تَقُولُواْ ثَلاَثَهُ النَّهُواْ خَيْراً لَكُمْ إِنَّمَ الله وَلاَ تَقُولُواْ ثَلاَثَهُ اللَّهُ وَلَا للله وَلاَ الله وَلاَ الله وَلاَ الله وَلاَ الله وَلاَ الله وَلاَ الله وَالاَرْضِ وَكَفَى بِالله وَكِيلاً (١٧١) لَن يَسْتَنكِفَ المُسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْداً للله وَلاَ المُلاَقِكَةُ المُقرَّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفُ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتكُمْ وَيَن يَلُواْ الصَّالِحَاتِ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتكُمْ وَيَرْيلُوهُم مِّن فَضْلِهِ وَأَمَّا الَّذِينَ اسْتَنكَفُواْ وَاسْتَكُمْرُواْ فَيُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا أَلْهَا وَلاَ يَجِدُونَ هُم مِّن دُونِ الله وَلِيَّا وَلاَ نَصِيراً (١٧٣).

والنصارى طائفة من بني إسرائيل ظهرت بعد عيسى واعتقدوا أنه ابن لله وبعضهم اعتبره إلها وأمه اعتبروها إلها ثانيا مع الله. وهذا مختلف عما يعتقده «المسيحيون» بيسوع، حيث يعتبرونه ابناً للأب (الخالق) وثالثهم الروح القدس الذي لا يعرفه النصارى.

والآيتان (١٧٢-١٧٣) تقولان: كل عبد (مخلوق) لله لو استكبر عن عبادة الله فمصيره النار، سواء كان بشراً أو من الملائكة. ((دليل على أن الملائكة معرضون للخطأ والعصيان وكل مخلوقات الله في الكون كذلك)).

#### عود لدعوة كل الناس

الآيات: (١٧٤-١٧٥) والخطاب دعوي

يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَانٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُّبِيناً(١٧٤) فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُواْ



بِاللهِ وَاعْتَصَمُواْ بِهِ فَسَيُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِّنْهُ وَفَضْلِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطاً مُسْتَقِيماً (١٧٥). ويثرب زمن رسول الله تتكون من خليط من البشر بديانات مختلفة: فهناك بنو إسرائيل ممن يحتفظون ببعض التوراة، وهناك يهود ظهروا بعد موت موسى. ونصارى موحدون، ونصارى يؤمن بعضهم بأن عيسى ابن لله، وبعضهم يؤمن أن عيسى وأمه والله (تعالى عن ذلك) آلهة معاً. وهناك الوثنيون من الأعراب ومن لم يدخل الإسلام من الأوس والخزرج، وغيرهم.

وتختم السورة بالإجابة عن سؤال سأله الناس رسول الله:

#### الكلالة

الآية: (١٧٦) والخطاب تشريعي

يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلاَلَةِ إِنِ الْمَرُوُّ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أُخْتٌ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ وَهُوَ يَرِثُهَا إِن لَمَ يُكُن لِمَّا وَلَدٌ فَإِن كَانَواْ إِخْوَةً رُجَالاً وَلَكُ وَهُوَ يَرِثُهَا إِن لَمَانُواْ إِخْوَةً رُجَالاً وَنِسَاء فَلِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظَّ الأُنثِينِ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ أَن تَضِلُواْ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (١٧٦).

وسؤال الرسول لم يكن عن معنى الكلالة، لأن الناس يعرفون المقصود باللفظ وهو يطلق على إخوة المرء (ذكورٌ أو إناث)، ولكن السؤال هو عن نصيب الكلالة من الإرث وكيف يرثون. والآية تبين ذلك، كما يلى:

- لو هلك امرؤ وليس له ولد (ذكور أو إناث) وله أخت (الأخت كلالة) فلها نصف ما
   ترك. ولو كانتا أختين، فترثان الثلثين.
  - ولو ماتت امرأة ليس لها ولد (ذكور أو إناث) ولها أخ فيرث كل مالها.
- ولو مات شخص (رجل كان أو امرأة) وليس له ولد (ذكور أو إناث) وله مجموعة من
   الإخوة والأخوات، فيرثون ماله، للذكر مثل حظ الأنثيين.

فالكلالة لا يرثون إلا في حال أن الميت ليس له ولد، ومتى ما كان له ذرية ولو بنت واحدة فلا ترث الكلالة.

والقرآن لا يذكر ما يعرف في الفقه بالعصبة، وهم الورثة الذين يرد لهم ما بقي من التركة بعد أن يتم توزيعها (حسب ما ورد في كتب التراث). فمثلاً لو أن رجلاً هلك وله ابن عم



لا يرث، وعن زوجة وليس له أولاد. فالزوجة ترث الربع ويعود باقي التركة لابن العم (كعصبة) لأنه أقرب الذكور نسباً للميت، مع أنه لا يرث. ويكون قد حصل على ثلاثة أرباع التركة، بينها لم تحصل الزوجة إلا على ربع التركة برغم أنها من الورثة المذكورين في القرآن.

وكما أهمل الفقهاء إعطاء المحتاجين من التركة فقد ابتدعوا هذا التشريع الذكوري. وإلا فكل ما يتبقى من التركة بعد أن تقسم على الورثة، يعاد لبيت مال المسلمين ليستفيد من المحتاجين، ولا يعطى لأقرب ذكر. هذا طبعاً متى وجد دولة مسلمة تضمن الحياة الكريمة للناس. ولا يجوز أن يعاد للورثة، ومن باب أولى لا يعطى لمن يسمون العصبة.

وهنا لابد أن نذكر حقيقة هامة مفادها: أن الرجل (الذي هو العائل للعائلة عادة) ملزم فقط بالصرف على أبنائه وبناته القُصر، وليس مطلوباً منه شرعاً أن يصرف على أولاده بعد أن يكبروا ويصبحوا رجالاً ونساء. ولو مات وهو يملك ذرية قُصر فيجب عليه أن يبقي لهم من ماله ما يكفيهم العوز والحاجة (إذا كان لديه مال). وقد مر بنا أنه لا يحق له التصرف بكل ماله في حياته لو خيف على القُصر العوز.

ولهذا فالتركة يعطى منها الورثة كل بقدر معلوم حدده القرآن وما بقي يعاد لبيت المال ليستفيد منه المحتاج .

#### (۲۹) الماندة

سابع سورة تنزل في المدينة، وثالث سورة تستكمل التشريعات التي بدأت في البقرة ثم النساء. ولو قدرنا أنها نزلت بعد مضي شهر على نزول سورة النساء، فتكون نزلت بعد مضي حوالي خسة أشهر من الهجرة. ولم ينزل بعدها أي تشريع في أي سورة من السور التي نزلت بعد ذلك في المدينة وحتى وفاة الرسول، وعددها (١٨) سورة. وما ورد في سوري الأحزاب والنور اللتين سنمر بها فيها بعد، فلا يدخل ضمن التشريعات الدينية، ولكنها عقوبات رادعة للقضاء على ظاهرة فرضتها أحداث وقعت أثناء حفر الخندق، وشبيه لها ما ورد في سورة براءة بحق قريش.



أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيناً فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مُخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لَإِثْم فَإِنَّ اللهَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٣).

لقد اكتملت التشريعات، ومن اضطر لمخالفة أي منها ولم يتعمد المخالفة فلا إثم عليه. في المقابل من يقترف كبيرة ويستمر عليها، فهو في النار، لأن كل أوامر القرآن ونواهيه أصبحت معروفة للجميع، ومن يخالفها متعمداً فقد نقض عهده مع الله ومن ينقض عهد الله فليس له عند الله من خلاق.

وتعود السورة مرة أخرى لتؤكد على ختام التشريعات: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَسْأَلُواْ عَنْ أَشْيَاء إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ وَإِن تَسْأَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ عَفَا اللهُ عَنْهَا وَاللهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ(١٠١).

لقد اكتملت التشريعات، ومن خالفها مضطراً فلا إثم عليه. ومن لم يسمع بحكم عن أي مسألة أخرى، فلا يسأل عنه. لأن سؤال الرسول يحتم نزول الوحي بحكم شرعي كجواب للسؤال. ومتى نزل حكم شرعي فيجب على الناس الالتزام به، في وقت كان يمكن ألا يُسأل عنه، وليتصرف كل شخص حياله بها تمليه عليه نفسه.

إذن حكم الله يقول: لا سؤال عن أي مسألة بعد اليوم. وما لم يذكره القرآن فاستفت قلبك. إن كرهته فلا تفعله وإن استسغته فهو مباح.

لاحظ أن السورة تقول بأن التشريعات أقفلت في بداية السورة ثم تسرد عدة تشريعات بعد ذلك، وهذا أسلوب شائع في القرآن، وقد مر بنا مثيل له في تدبر الآية (٩) من سورة النساء. وتفتتح السورة بفرض قانون مغيب تماماً في حياة المسلمين:

### احترام المواثيق والمعاهدات والوعود

الآية: (١) والخطاب تشريعي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُم بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلاَّ مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وَأَنتُمْ حُوُمٌ إِنَّ اللهِ يَخْكُمُ مَا يُرِيدُ (١).

الوفاء بالعقود والمواثيق والعهود على مستوى الأشخاص والجهاعات والدولة قانون إسلامي مغيب تماماً في عصرنا الحاضر، ولا يلقى أي احترام أو اهتمام من الغالبية الساحقة



من المسلمين بينها قدَّسه غير المسلمين، وبنوا عليه حياتهم كمبدأ.

والوفاء بالعهود والمواثيق - الفردية والجماعية وعلى مستوى الدولة - قانون إلهي، هجره وتركه، كبيرة موجبة لجهنم. وقد فرض هذا القانون الإلهي الهام في مكة: وَلاَ تَقْرَبُواْ مَالَ الْيَتِيمِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُواْ بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْؤُولاً (٣٤) بني إسرائيل. وكررت سور عدة التذكير به، ومنها هذه السورة.

## الصيد يحرم والمسلم حُرُم

الآية: (١) والخطاب تشريعي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُم بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلاَّ مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللهَ يَخْكُمُ مَا يُرِيدُ(١).

والخُرُم تعني حاضري المسجد الحرام ولا تعني وأنتم تلبسون ما سمي «بملابس الإحرام». فالصيد في نطاق الحرم حرام على الدوام.

## الأصل في المآكل الحل

الآية (٢) والخطاب توجيهي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تُحِلُّواْ شَعَآئِرَ اللهِ وَلاَ الشَّهْرَ الْحَرَامَ وَلاَ الْهَدْيَ وَلاَ القلائد وَلا آمِّينَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّن رَّبِّمْ وَرِضْوَاناً وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُواْ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْم أَن صَدُّوكُمْ عَنِ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ أَن تَعْتَدُواْ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبَرِّ وَالنَّقُوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَالنَّقُوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى اللهِ ثَمِي اللهِ عَلَى الْبَرِّ وَالنَّقُوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى اللهِ ثَمِيدُ اللهِ شَدِيدُ الْعِقَابِ(٢).

هذه الآية تحذر المسلمين من أن يحلوا ما له علاقة بحرمة بيت الله ولو كان لمعاقبة قريش التي اعتدت عليهم وبدأتهم بالعدوان. وتقول لا يجوز بأي حال استباحة (لا تحلوا) شعائر الله ولا الشهر الحرام بأي وسيلة كقطع الطريق على المتجهين للحج «آمين البيت الحرام يبتغون فضلاً من ربهم ورضواناً». ولا يجوز الاستيلاء على الهدي، لمن هو في طريقه للحج. والهدي كان في زمن الرسول يسوقه الحاج من خارج مكة معه وهو قادم للحج. وتحذر الآية المسلمين من منع الناس من الحج، لأن قريشاً منعت المسلمين من الحج ودخول البيت، كها أشارت لذلك سورة الحج. أو التعدى لأن قريشاً تعدت وظلمت المسلمين.



والشنآن يعني البغض الشديد والكراهية بسبب الظلم.

وتؤكد الآية على تحريم الصيد. وقوله: «وإذا حللتم فاصطادوا» لا تعني خلعتم ملابس الإحرام كما يقول المفسرون، ولكن الحل هنا يعني الخروج من منطقة الحرم. وهذا يعني أن تكون منطقة الحرم محمية طبيعية لا يعضد شجرها ولا يقتل طيرها. وتكون المباني والفنادق والأسواق خارج حدود الحرم.

وكثير من الناس اعتبروا قول الآية: "وإذا حللتم فاصطادوا" كأنه أمر بالصيد وحثٌ عليه، لذا انقرضت كل حيوانات وزواحف جزيرة العرب تقريباً لتسابق الناس على قتل أي شيء يتحرك. مع أن الآية تبيح الصيد لمن لا يجد ما يأكل، وليس الصيد للتمتع بقتل الحيوان أو الزواحف. هذا القتل جريمة إنسانية بيئية لا يمكن أن يقبلها الله أو يأمر بها، لأنها تؤدي لانقراض مخلوقات حية خلقها الله لحكمة وللتوازن البيئي وهي أمم أمثالنا خلقت لتعيش وتعمل وستحاسب فكيف تقتل بدم بارد الهدف منه المتعة الشخصية؟ والمؤسف أن أهل جزيرة العرب هم أكثر خلق الله إسرافاً في الصيد، ولأن كبارهم يهارسون هذه المتعة السادية فقد تحول الناس إلى دين ملوكهم. وطال أذاهم أصقاعاً ودولاً خارج بلدانهم. ووجب على جعيات حماية الحيوان في العالم وهيئة الأمم المتحدة وضع حد لهذه المهارسات الخاطئة قبل أن نصحو على أرض لا يقطنها من المخلوقات الحية سوى الإنسان والدجاج. ولا يعني حل الصيد لغير المحرم هو إطلاقه بلا ضوابط وللمتعة فقط كها يحدث اليوم. ولكنه يعني أن من لم يجد للأكل سوى الصيد أن يصطاد ما يقيم أوده ويسد جوعه ولو زاد فقد أسر ف. والإسراف كبرة عقوبتها النار.

تأكيدٌ على ما يحرم من المآكل الآية (٣) والخطاب تشريعي

وهو ما سبق وفرضته سورة النحل المكية: إِنَّهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ المُيْنَةَ وَالْدَّمَ وَكَمْمَ الْخَنزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهَّ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّ اللهَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(١١٥).

وكررته سورَة البقرة حرفياً: إِنَّمَا حَرََّمَ عَلَيْكُمُ المُيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ بِهِ لِغَيْرِ اللهِّ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهِّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(١٧٣).

إلا أن سورة المائدةَ تعطي بعض التفاصيل: حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمُيَّلَةُ وَالْدَّمُ وَكَمْ الْجِنْزِيرِ وَمَا



أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِفَةُ وَالْمُؤْفُوذَةُ وَالْمُرَدَّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْتَفْسِمُواْ بِالأَزْلاَمِ ذَلِكُمْ فِسْقُ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلاَ تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمُلْتُ لَكُمْ دِينكُمْ وَأَعْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيناً فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مُخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْم فَإِنَّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٣).

وهذه التفاصيل للمقصود بالميتة ما زالة الغموض عند البعض لما يقصد بالميتة وما يدخل في حكمها. فجاء التفصيل بأن مما يدخل في حكم الميتة: « وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمُوْفُوذَةُ وَالْمُرَدَيّةُ وَالْمُرْدَدَيّةُ وَالْمُرْدَدَةُ وَالْمُرْدَدَيّةُ وَالْمُرْدَدِيّةُ وَالْمُرْدَدِيّةُ وَاللّهَ عَلَيْكَةً ».

ومما أضافته السورة أن ما أكل السبع حرام، لكن لو تمكنوا من تذكيتها فهي حلال. كما أن كل ما ذبح على النصب (قرابين وثنية) فهو محرم ولو ذبح بطريقة صحيحة.

وتتضمن الآية أيضاً:

### تحريم الاستقسام بالأزلام

وهي (عادة قدح أحجار معينة للتفاؤل أو التشاؤم). ويدخل في هذا أي تصرف للتفاؤل أو التشاؤم، وما أكثره بيننا اليوم، ومن ذلك الاعتقاد بالعين فهو من التشاؤم. ومثله رش الملح على أرضية البيت وقرع الخشب باليد وتعليق ما يسمى بالحجاب حول عنق الطفل، وممارسات كثيرة غيرها.

### كمل الدين باكتمال تشريعاته

الْيَوْمَ يَثِسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلاَ تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينكُمْ وَأَغْمُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيناً».

لقد أصبح للمسلمين دولة وكيان وتشريعات وعبادات، ومنعة وعزة، وقد يئس الكفار (قريش) من القضاء عليكم. فهي آية تعلن نهاية فرض التشريعات، ولا تعني أنها آخر آية نزلت في القرآن كها يزعم المفسرون والمحدثون. وذكر هذه الآية في أول السورة وليس في آخرها، بعد ذكر التشريعات، هو أسلوب معتاد في القرآن ويمكن الرجوع لفقرة: البدء بسرد الموضوع لا يكون بالضرورة من أوله/ قسم: أساليب من القرآن.

واكتهال التشريعات جاء قبل أول معركة خاضها المسلمون (معركة بدر) لأن احتمال قتل



الرسول وارد في المعركة، ولو قتل قبل اكتهال التشريعات (في سور البقرة والنساء والمائدة) فلن يكون هناك إسلام. لأن الإسلام دين كامل، وبدون التشريعات ما هو سوى إيهان فقط.

### عود للحديث عن المآكل

الآيات: (٤-٥) والخطاب تشريعي

إجابة على بعض أسئلة المسلمين تقول السورة: يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَمَّمْ قُلُ أُحِلَّ لَكُمُ الشَّكُونَة وَمَا عَلَّمَتُمُ اللهُ فَكُلُواْ عِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَالْجَبَاتُ وَمَا عَلَّمُهُ اللهُ فَكُلُواْ عِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُواْ اسْمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاتَّقُواْ اللهَّ إِنَّ اللهَّ سَرِيعُ الحِسْسَابِ (٤) الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيْبَاتُ وَطَعَامُ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ حِلِّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمَّمْ وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ المُؤْمِنَاتِ وَالمُحْصَنَاتُ مِنَ النَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَ أَجُورَهُنَ تَحْصِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلاَ مُتَّخِذِي اللَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَ أُجُورَهُنَ تَحْضِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلاَ مُتَّخِذِي أَخْدَانٍ وَمَن يَكْفُرُ بِالإِيهَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُو فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ (٥).

الطيبات تعني ما لا يكره عادة.

كما أن طعام أهل الكتاب حلال.

وتقول الآيات إنه وقت نزول السورة يجوز أن يتزوج المسلم من الكتابيات في يثرب. والآية لا تذكر أن المرأة المسلمة حينها يجوز لها التزوج برجل من بني إسرائيل. كما أن السورة نزلت بعد سورة البقرة التي تحرم الزواج بالمشركين والمشركات: وَلاَ تَنكِحُواْ المُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلاَ تُنكِحُواْ المُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمْ وَلاَ تُنكِحُواْ المُشِرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمْ وَلاَ تُنكِحُواْ المُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللهُ يَدْعُو إِلَى الجُنَّةِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللهُ يَدْعُو إِلَى الجُنَّةِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللهُ يَدْعُو إِلَى الجُنَّةِ وَلَوْمُونَ إِلَى النَّارِ وَاللهُ يَدْعُو إِلَى الجُنَّةِ وَلَيْقُورَة بِإِذْنِهِ وَيُبِيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (٢٢١).

فهل هذا يعني أن تحريم الزواج من قريش لأنهم عدو محارب، وليس لأنهم كفار؟

لأن بني إسرائيل بها فيهم اليهود والنصارى كفار بنص القرآن في سورة البقرة والنساء وآل عمران وفي هذه السورة كها سنرى وغيرها، فكيف سمح بالزواج من نسائهم ومنع من نساء قريش؟

أميل شخصياً أن الزواج بغير مسلمة أياً كانت الآن جائز ما لم تكن من دولة معادية للإسلام وفي حال حرب مع دولة الإسلام (لو كان هناك دولة تحكم بالإسلام).



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثانبة: فترة التشريع والاستعداد للقتال

أما زواج المسلمة بغير المسلم فلم يرد له أدني إشارة في القرآن.

#### الوضوء والغسل للصلاة

الآية: (٦) والخطاب تشريعي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُوُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَينِ وَإِن كُنتُمْ جُنُباً فَاطَّهَرُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مَّنكُم مِّنَ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاء فَلَمْ تَجِدُواْ مَاء فَتَيَمَّمُواْ صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنُهُ مَا يُرِيدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَـكِن يُرِيدُ لِيُطَهَّرَكُمْ وَلِيُّيَّمَ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٦).

فكما أن السورة فصلت في الآية (٣) ما يحرم من الميتة، الوارد في الآية (١٧٣) من سورة البقرة، فإن هذه الآية تفصل ما ورد في الآية (٤٣) من سورة النساء السابقة عن الغسل والتطهر للصلاة.

فالوضوء يكون بغسل الوجه واليدين إلى المرفقين ومسح الرأس، وغسل الأرجل إلى الكعبين. أما الجنب فعليه الغسل، إلا أن يكون مريضاً أو على سفر. ومن جاءه الغائط أو ما في حكمه (ريح، أو بول) فعليه تنظيف مخرجه بالماء ولا يجزئ غير الماء (مثل ما تسميه كتب التراث الاستنجاء والاستجهار مما لا ذكر لها في كتاب الله). وفي حال عدم وجود الماء فالتيمم.

وقد وردت عبارة «ملامسة النساء» في هذه الآية وفي سورة النساء أيضاً. وتعني الجماع، لأن الجنب ينتج عن الجماع أو الاحتلام.

## بعض الفروق بين القرآن وأتباع الموروث حول بعض ما يتعلق بالوضوء

في القرآن ضرورة أن يكون المرء على طهارة من الجنابة ومن ملامسة النساء ومن الغائط
 أو ما يعتبر منه، مثل البول والربح قبل أن يقوم بالوضوء، ويكون التطهر بالماء فقط أو
 بالتيمم لو تعذر الماء.

والتطهر من الجنابة وملامسة النساء يكون بالغسل الكامل، كما نصت الآية التالية: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَقْرَبُواْ الصَّلاَةَ وَأَنتُمْ سُكَارَى حَتَّىَ تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ وَلاَ جُنُباً إِلاَّ عَابِرِي



سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاء أَحَدٌ مِّنكُم مِّن الْغَآئِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النَّسَاء فَلَمْ تَجِدُواْ مَاء فَتَيَمَّمُواْ صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهَّ كَانَ عَفُوّاً غَفُوراً(٤٣)النساء.

وملامسة النساء تعني الجراع، والجنابة تكون بدون جماع كالاحتلام.

أما لو لم يكن هناك جنابة فالتطهر من الغائط وما يعتبر منه مثل الريح والبول، فيكون بتطهير السبيلين بالماء ولا يشترط الغسل الكامل.

ولا يجزئ الوضوء قبل أن يكون المرء متطهراً من النجاسات ومن الجنابة وملامسة النساء. فالوضوء ليس للتطهر ولكن للتزين للصلاة، ليبدو المصلي بشكل نظيف. ويبدأ بغسل الوجه واليدين ثم المسح على الرأس وغسل الرجلين. لذا فهو واجب عند القيام لكل صلاة: إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم...

البعض يقول إن الأرجل تمسح كما الرأس ولا تغسل لأن الآية تقول: " فاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُؤُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَينِ". ويقولون إن أرجلكم معطوفة على الرؤوس التي أمرنا بمسحها.

ولو تركنا النحو جانباً وفكرنا بشكل عملي، فإن المسح على الأرجل لن يجعلها تبدو بأفضل حالاً قبل المسح عليها. بينها المسح على شعر الرأس كفيل بتلميعه من الغبار الذي علق به. أما المسح على أي بشرة فلا يزيل ما علق عليها من غبار وأوساخ. والأرجل أكثر أعضاء الجسم تعرضاً للأوساخ والأتربة والغبار. وبالتالي فهي بحاجة للغسل بالماء أكثر من اليدين ومن الوجه.

وعلى كل حال لو قام المرء بغسل الأرجل فقد قطع الشك باليقين، بمعنى فعل ما أمر به (وهو المسح عند من يعتقد بالمسح) وزيادة. بينها لو كان المطلوب هو الغسل ومسح فقط فإنه لم يتوضأ.

- أتباع الموروث يقولون إن التطهر من الغائط والبول يكفي فيه الاستنجاء والاستجهار،
   أي استخدام حجارة أو تراب لتنظيف مخرجيهها. أما القرآن فينص على وجوب تنظيف المخارج بالماء متى وجد.
- وأضافوا للوضوء المضمضة والاستنشاق، التي ليس لها ذكر في القرآن. ولو قام بها



المتوضئ من تلقاء نفسه فلا بأس لكن الحديث ذكرها كجزء من الوضوء وهذا فيه زيادة لم يأمر بها القرآن.

- الوضوء عند أتباع الموروث يصلح لعدد من الصلوات، مع أن الآية واضحة: "إذا قمتم إلى الصلاة. « فهو لازم لكل صلاة عندما نقوم لأدائها.
- إذا خرجت الريح فهم يقولون إنها تنقض الوضوء، لكن وهذا هو الغريب لا يوجبون غسل مكان خروج الريح بالماء (كها نص القرآن) بل يقولون يكفي إعادة الوضوء والذي يبدأ بغسل الوجه... ترى أليس فيهم رجل رشيد يفكر؟

الريح خرجت من الدبر وهو ما يجب غسله، أما الوجه واليدان والأرجل والشعر فلم يخرج منها ريح.

> مثل هذه الفوارق بين أتباع الموروث والقرآن يظهر كم هم بعيدون عن القرآن. فالوضوء ليس للتطهر ولكن للتزين.

التطهر يكون من الخبائث (الغائط، البول، الريح) أو من الجنابة وملامسة النساء.

ولا يمكن الوضوء قبل التطهر. فالتطهر يجب أولاً لمن عليه التطهر، ثم الوضوء.

أتباع الحديث لا يوجبون التطهر من الريح، وأقصد غسل مكان الحدث.

لا يوجبون التطهر من الغائط بل يكفي الاستنجاء والاستجمار.

ويعتبرون الوضوء تطهراً لذا يدوم عندهم لعدة أوقات.

### الإسلام عقد بين الله والعبد

الآية: (٧) والخطاب تقريري

السورة تخاطب المسلمين: وَاذْكُرُواْ نِعْمَةَ اللهَ عَلَيْكُمْ وَمِيثَاقَهُ الَّذِي وَاثْفَكُم بِهِ إِذْ قُلُتُمْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَاتَّقُواْ اللهَ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ(٧).

الآية دليل على أن الدخول في الإسلام يعني عقداً واتفاقاً وميثاقاً بين العبد وربه. يحصل العبد بموجبه على سعادة الدنيا ونعيم الآخرة مقابل تعهده باتباع أوامر الله كلها وامتناعه عن نواهي الله كلها مدى الحياة. وأي مخالفة متعمدة مختارة لأمر أو نهي إلهي، معلوم لدى المخالف حكمه، فهي نقض لعهد الدخول في الإسلام الذي سبق توقيعه مع الله، شبيه بمن



تنقض غزلها بعد أن نسجته وأصبح متهاسكا قويا، كها تقول سورة النحل: وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ اللهّ إِذَا عَاهَدَتُمْ وَلاَ تَنقُضُواْ الاَّيَهَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ الله عَلَيْكُمْ كَفِيلاً إِنَّ الله يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ (٩١) وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّتِي نَقَضَتْ غَرْلَهَا مِن بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَاثاً تَتَّخِذُونَ أَيَّالَكُمْ دَخَلاً بَيْنكُمْ أَن تَكُونَ أُمَّةٌ هِيَ أَرْبَى مِنْ أُمَّةٍ إِنَّهَا يَبْلُوكُمُ الله بِهِ وَلَيْبَيِّنَ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِي غَنْتَاهُونَ (٩٢) وَلَوْ شَاء الله لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلكِن يُضِلُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ وَيَشْدِي مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ وَيَشْدُلُونَ (٩٣).

وكها تؤكد سورة الرعد أن الدخول في الإسلام عهد طوال الحياة موقع بين العبد وربه: الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللهِّ وَلاَ يِنقُضُونَ الْمِيثَاقَ(٢٠) وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الجِسَابِ(٢١).

# التعرض للظلم ليس مبرراً للظلم حتى ولو كان موجهاً للظالم

الآيات: (٨-١٠) والخطاب توجيهي تشريعي

وتستمر السورة تخاطب المسلمين: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ للهِّ شُهَدَاء بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ اعْدِلُواْ هُوَ أَفْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُواْ اللهِّ إِنَّ اللهِّ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ(٨) وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ(٩) وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا أُوْلَـئِكَ أَصْحَابُ الجُتَحِيمِ(١٠).

برغم كل ما يلقاه المسلمون من قريش من اضطهاد وتعذيب عندما كانوا في مكة، وملاحقتهم بعد هجرتهم ليثرب إلا أن هذا لا يعطيهم الحق بتجاوز العدل وظلم أحد من قريش برغم أنهم بدأوا الظلم. فقوانين القرآن لا تخضع للتبريرات ولا للظروف ولا للعواطف. وسيحاسب الله الناس يوم القيامة على أفعالهم في الدنيا، فالمؤمن الذي يعمل صالحاً له الجنة والكافر له النار.

والآيات تؤكد ما سبق وذكرته الآية (٢) من نفس سورة المائدة، والتي تحظر على المسلمين أن يمنعوا الناس من الذهاب لمكة أو استحلال الأشهر الحرم، لأن قريشاً سبق وظلمتهم ومنعتهم من المسجد الحرام، واستحلت الأشهر الحرم عندما كانت تحل شهراً من الأشهر الحرم في عام، وتعود لتحريمه في عام آخر.



### حادثة لم تذكرها كتب السير

الآية (١١) والخطاب تفاعلي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهَ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمٌ أَن يَبْسُطُواْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَاتَّقُواْ اللهَ وَعَلَى اللهَ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ (١١).

تقول الآية إن المسلمين تعرضوا لغارة سلب من قوم من خارج يثرب، لكن انتباه المسلمين لم اضطرهم للهرب. وتفاصيل الحادثة منشورة تحت فقرة: غارة على المسلمين/ قسم أحداث من عصر الرسول. وستعود السورة لفرض عقوبات جسدية على من يقوم بالسلب والنهب في الآيات: (٣٣-٣٤)، وفرض عقوبة على من يمديده على أموال الغير في الآيات: (٣٨-٣٩)، وكل هذه العقوبات نتيجة لهذه المحاولة الفاشلة.

### حديث عن بني إسرائيل

الآيات: (١٢-١٣) والخطاب تقريري

وَلَقَدُ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَبَعَنْنَا مِنهُمُ اثْنَيْ عَشَرَ نَقِيباً وَقَالَ اللهُ إِنِّي مَعَكُمْ لَيْنْ أَقَمْتُمُ الطَّلاَةَ وَآتَيْتُمُ الزَّكَاةَ وَآمَنتُم بِرُسُيلِي وَعَزَّرْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضْتُمُ اللهَّ قَرْضاً حَسَناً لَأَكَفَرَنَّ عَنكُمْ سَبِّنَاتِكُمْ وَلأَدْخِلَنَكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ فَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاء السَّبِيلِ (١٢) فَبِهَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَواضِعِهِ وَنَسُواْ حَظَاً ثَمَّا ذُكُرُواْ بِهِ وَلاَ تَزَالُ نَطَّلِعُ عَلَى خَاتِنَةٍ مِّنْهُمْ إِلاَّ قَلِيلاً مَنْهُمُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ (١٣).

وبنو إسرائيل الذين تتحدث عنهم الآيات هم سلف من كان في يثرب زمن الرسول.

وتبين الآية (١٢) أن الدين واحد وأنهم كانوا مطالبين بالصلاة والزكاة والإيهان، كها في الإسلام. لكنهم خانوا ميثاق الله، وحرفوا معاني كتابه (التوراة) وتركوا العمل ببعض ما جاء فيها. وتطلب الآية من الرسول محمد أن يتعامل معهم بتسامح برغم أن الآية (١٣) لا تستبعد أن تظهر منهم خيانات لموائيقهم مع المسلمين، وهو ما ستحدثنا عنه سور قادمة.

#### النصاري

وَمِنَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَارَى أَخَذْنَا مِيثَاقَهُمْ فَنَسُواْ حَظَاً ثُمَّا ذُكِّرُواْ بِهِ فَأَغْرَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ



وَالْبَغْضَاء إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَسَوْفَ يُنَبَّهُهُمُ اللهُ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ (١٤) يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءكُمْ رَسُولُنَا يُبِيَّنُ لَكُمْ كَثِيراً مَّا كُنتُمْ كُفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَن كَثِيرِ قَدْ جَاءكُم مِّنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّيِنٌ (١٥) يَهُدِي بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ شُبُلَ السَّلاَم وَيُجْرِجُهُم مَّنِ الظَّلُهَاتِ لَللَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهُدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمِ (١٦) لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللهَ هُو المُسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلُواْ إِنَّ اللهَ هُو المُسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلُواْ إِنَّ اللهَ هُو المُسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلُواْ إِنَّ اللهَ هُو اللهِ عَنْ اللهَ هُو اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءَ قَدِيرٌ (١٧). جَمِيعاً وَللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءَ قَدِيرٌ (١٧). المنصارى اسم تسمى به أتباع عقيدة ظهرت بعد موسى، وبعد عيسى ابن مريم الذي جاء مباشرة بعد موسى للعودة ببني إسرائيل للتوراة. وهم من سموا أنفسهم بالنصارى، وكقاعدة ثابتة: فكل اسم لمعتقد لم يسمه الله فهو معتقد مستحدث مبتدع.

والنصارى بعضهم موحدون، وبعضهم يعتقد أن عيسى هو الله وبعضهم يعتبره ابن لله وبعضهم يعتبره ابن لله وبعضهم يعتبره وأمه آلهة مع الله. وكان هناك عدد منهم في يشرب، عند هجرة الرسول، وهم الذين تخاطبهم هذه السورة وسور أخرى. وقد تلاشت عقائدهم ولم يعد لها وجود بعد الإسلام، لإسلام بعضهم وهجرة البعض الآخر وذوبانهم في عقائد أخرى منها المسيحية. برغم أنه ليس لهم علاقة بمن يتسمون بالمسيحيين.

وبرغم قلة أعدادهم في يثرب فقد كانوا يعتقدون عقائد مختلفة ولم يكونوا على وفاق فيها بينهم كها تظهر الآية: (١٤).

وقوله: « فَأَغْرَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاء إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ» لا يعني أنهم باقون ليوم القيامة، لأنه لا أحد سيبقى حياً ليرى نشأة كون القيامة، ولكن المعنى أن العداوة بينهم مستديمة ما داموا أحياء، كون من مات قامت قيامته. وقد انتهى أمر النصارى ولم يعد لهم وجود.

والآيتان (١٥- ١٦) تدعوان كل أهل الكتاب في يثرب للإسلام (من بني إسرائيل ويهود ونصارى). وهو دليل على أن الله لن يقبل ديناً آخر غير الإسلام، وأن الموحد اليهودي أو الموحد من بني إسرائيل لو رفض الإسلام فهو كافر مخلد في النار، ولو كان الله يقبل دينهم لما دعوا للإسلام.

وتعود الآية (١٧) لمخاطبة أحد عقائد النصاري بعقلانية لإثبات بطلان معتقدهم، وهم من يعتبر المسيح ابن مويم هو الله.



### خلاف بين اليهود والنصاري في يثرب

الآية (١٨) والخطاب إخباري

وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاء اللهَّ وَأَحِبَّاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِذُنُوبِكُم بَلْ أَنتُم بَشَرٌ مُّمَّنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَللهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا وَإِلَيْهِ المُصِبرُ(١٨).

ومثل هذا الخلاف يقع بين كل المعتقدات، ونرى شبيهاً به بين أتباع المذاهب. فكل أتباع معتقد لابد أن يعتقدوا أن ما هم عليه هو الحق لكي يبرروا لأنفسهم تمسكهم به. ولا يمكن لأي أتباع معتقد أن يعترفوا بأن هناك معتقداً أصح من معتقدهم.

وتنفى الآية خرافة القول «بشعب الله المختار».

## دعوتهم للحق

الآية: (١٩) والخطاب دعوي

السورة تقول لأهل الكتاب أن عقائدهم باطلة ومن رغب في الحق فعليه بالإسلام: يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتْرَةٍ مِّنَ الرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَاءنَا مِن بَشِيرٍ وَلاَ لَذِيرِ فَقَدْ جَاءكُم بَشِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١٩).

وهذا موجه لأتباع المذاهب أيضاً، فعليهم العودة للإسلام (الذي يمثله كلام الله وحده) وكل ما سواه فمعتقدات دخيلة ليس فيه صالح وطالح.

### بنو إسرائيل زمن موسى

الآيات: (۲۰-۲٦) والخطاب دعوي

وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُواْ نِعْمَةَ اللهَّ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنبِيَاء وَجَعَلَكُم مُّلُوكاً وَآتَاكُم مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَداً مِّن الْعَالَمِنَ(٢٠) يَا قَوْمٍ ادْخُلُوا الأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَرْتَدُّوا عَلَى أَذْبَارِكُمْ فَتَنقَلِبُوا خَاسِرِينَ(٢١) قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْماً جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَن نَذْخُلَهَا حَتَّى يَخُرُجُواْ مِنْهَا فَإِن يَخْرُجُواْ مِنْهَا فَإِنَّا كَاخِلُونَ(٢٢) قَالَ رَجُلاَنِ مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمَ ادْخُلُواْ عَلَيْهِمُ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ وَعَلَى اللهَ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ(٣٣) فَالُواْ يَا مُوسَى إِنَّا لَن نَذْخُلَهَا أَبَداً مَّا دَامُواْ فِيهَا فَاذْهَبْ أَنتَ



فَقَاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ(٢٤) قَالَ رَبِّ إِنِّي لا أَمْلِكُ إِلاَّ نَفْسِي وَأَخِي فَافْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ(٢٥) قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الأَرْضِ فَلاَ تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ(٢٦).

والآيات تتحدث عن فترة تلت غرق فرعون، وبعد أن اصطحب موسى (٧٠) رجلاً من بني إسرائيل لميقات ربه (كها تخبرنا سور أخرى)، وبعد أن كتب التوراة، في وادي طوى المقدس – قرب المسجد الحرام – وهو نفس الوادي الذي سبق وتم التكليم فيه. أما بقية بني إسرائيل ونساؤهم وأطفالهم الذين خرجوا مع موسى فلابد أنهم عادوا لمصر التي أصبحت آمنة بالنسبة لهم بعد غرق فرعون.

والآية (٢١) تقول بأن موسى طلب من رجال بني إسرائيل الذين معه أن يدخلوا الأرض المقدسة، وليس هناك أرض مقدسة غير مكة. وقوله «التي كتب الله لكم» إشارة إلى أنها أصبحت وطناً لأبيهم إبراهيم حيث تزوج ورزق بإسهاعيل وإسحاق، وكان من المفترض أن يبقى يعقوب ونسله مع نسل عمه إسهاعيل في مكة، لكنهم لسبب ما خرجوا منها وعاشوا في البادية ثم انتقلوا لمصر . مما جعل الأحداث تتوالى بطريقة مختلفة، حيث تناسلوا هناك، وكانوا عرضة للازدراء والاضطهاد، وتزايد اضطهادهم على يد فرعون عندما أصبح ملكاً للبلدة. وقد أرسل الله لفرعون رسوله موسى الذي كان قد هرب من مصر قبل بضع سنوات لقتله أحد المصريين، وتوجه لبئر قريبة معروفة باسم بئر مدين. وهناك عاون فتاتين لسقيا ماشيتهما واستضافه والدهما ثم اتفق معه على أن يزوجه واحدة منهما مقابل العمل لديه كأجير وراع للماشية لعدد من السنين. ولما اكتملت المدة ذهب موسى بزوجته إلى مكة للحج أو العمرة. وهناك حصل له التكليم في واد قريب من المسجد الحرام اسمه ما زال قائمًا، وهو «طوى». وبعد غرق فرعون أمر الله موسى بالتوجه مرة أخرى لوادي طوى المقدس، مع (٧٠) رجلاً من بني إسرائيل. وبعد أن كتب موسى التوراة وعاد لقومه وجدهم يعبدون صنياً على شكل عجل له خوار، صنعه أحد بني إسرائيل واسمه السامري. وبعد أن كسر موسى الصنم ورماه في البحر (على ما يبدو هو البحر الأحمر القريب من مكة)، أمر بني إسرائيل بدخول مكة للحج أو العمرة وذكر الله والاستغفار والثوبة لعبادتهم العجل.



(السرد السابق ذكرته سورة الأعراف وذكرناه هنا لنُذكّر أن طلب الدخول للقرية المباركة جاء بعد عبادة العجل).

وتستمر الآيات تخبرنا أن بني إسرائيل – لكرههم التاريخي – لبني إسهاعيل امتنعوا من دخول مكة، ووصفوا بني إسهاعيل بالجبارين. وليس بالضرورة أن يكون بنو إسهاعيل كها وصفوا به. المهم أن بني إسرائيل برروا عدم دخولهم مكة بتبريرات مختلفة (لأنه ترسخ في ثقافتهم الموروثة موقف غير ودي لأهل مكة التي خرج منها جدهم يعقوب).

فحكم عليهم بتحريم دخول مكة (بيت الله الحرام) لمدة (٤٠) سنة، وهو تحريم شرعي وليس تحريم سياسي يتطلب وضع متاريس ونقاط تفتيش عند مداخل مكة لمنع أي إسرائيلي من دخولها. فمن تسلل لمكة فقد ارتكب كبيرة وهو يعلم بحرمتها ومصيره الخلود في النار: قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الأَرْضِ فَلاَ تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ (٢٦).

وهذه الآية حرّف معناها اليهود بحيث تبدو وكأنها تتحدث عن تيه في صحراء - ليست وهذه الآية حرّف معناها اليهود بحيث تبدو وكأنها تتحدث عن تيه في صحراء - ليست قرب مكة - بل بين بلاد النيل وفلسطين الحالية. برغم أن معظم سيناء جبلية وبينها محرات معروفة ومن المستحيل الضياع فيها لمدة أربعين يوماً، فها بالك بأربعين سنة. وكعادة موروثنا الديني تقبل قصص بني إسرائيل بقبول حسن ورسخها بيننا، بحيث أصبحت حقيقة لا تقبل النقاش. وإلا فموسى لم يعرف فلسطين، ومصر فرعون قرية تقع جنوب غرب جزيرة العرب، ولا علاقة لها ببلاد النيل التي لم تكن تعرف بمصر زمن موسى، ولم تعرف بمصر في كل تاريخها القديم. ولم تسم مصر إلا بعد أن قام اليهود بترجمة كتبهم الدينية إلى اليونانية، التي كانت لغة حكام الإسكندرية. حيث حرفوا تاريخ العالم وليس فقط بلاد النيل وفلسطين لكي يقولوا بأنهم سادة العالم وهم من نسل غير نسل بني عمهم إساعيل، ولم يكونوا في أرض جزيرة العرب ولم يكونوا عرباً، بل هم عراقيون حضروا لفلسطين وكانوا في بلاد النيل. وبلاد النيل والشام والعراق تمثل الرقي والحضارة في ذلك الوقت بينها جزيرة العرب تمثل بساطة العيش وبدائيته. وقد تحدثنا عن هذا الموضوع في الوقت بينها جزيرة العرب تمثل بساطة العيش وبدائيته. وقد تحدثنا عن هذا الموضوع في أحسن القصص».

وتستمر الآيات: (٢٧-٨٦) تتحدث بخطاب قصصي عن بني إسرائيل وبقية أهل الكتاب في يثرب.



## والبداية تذكيرهم بقصة ابني آدم التي يعرفون

وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ آدَمَ بِالْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَاناً فَتُقُبَّلَ مِن أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلُ مِنَ الآخَرِ قَالَ لِآفَتُلُنَكَ قَالَ إِنَّمَا يَبَقَبُلُ اللهُ مِنَ الْمُتَقِينَ (٢٧) لَئِن بَسَطتَ إِلَيْ يَدَكَ لِتَقْتُلُنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِيَ إِلْيُكَ لَاقْتُلُكَ إِنِّي أَجِيهُ فَاللَّهُ مِنَ الْمُتَقِينَ (٢٧) إِنِّي أُرِيدُ أَن تَبُوءَ بِإِفْمِي وَإِفْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ وَذَلِكَ جَزَاء الظَّالِينَ (٢٩) فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِن النَّامِ وَذَلِكَ جَزَاء الظَّالِينَ (٢٩) فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ فَقَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ اللهُ عُرَاء الفَّالِينَ (٢٩) فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ فَقَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ النَّامِينَ (٣٠) الْحَالِينَ اللهُ مُونَ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ النَّامِينَ (٣٠) وَيُعْتَلَ مَنْ أَخْرَابٍ فَأُوارِي سَوْءَةً أَخِي فَأَصْبَحَ مِنَ النَّامِينَ (٣١) وَيُلْكَ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنَها أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِالبَيْنَاتِ ثُمَّ إِنْ فَيْرا مُنْهُم بَعْدَ ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لَمُنْهُ وَنَ (٣٣).

وآدم المذكور هنا هو آدم الذي أخبرنا القرآن بقصة خلقه من تراب وأمر الملائكة بالسجود له، وسكن في «جنة» (غابة جبلية) وأُخرج منها عقاباً له على عصيانه. وما يعضد كلامنا أن ابني آدم هنا هما من أبنائه المباشرين، كونهم يتمتعون بصفة موروثة من أبيهم آدم. فهم على سجيتهم وبراءتهم، وليس لديهم مكر، وجانب الشر عندهم لم يسيطر بعد، كبقية الناس الآخرين الذين اعتادوا القتل وسفك الدماء. حيث بدت على الأخ القاتل الحيرة والارتباك فيها يجب فعله بجثة أخيه القتيل.

الآية (٣٢) تقول: « مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ» الذين هم من سلالة آدم - كها قريش - كونهم أبناء إبراهيم الذي ينحدر نسبه من آدم. ويمكن أيضاً أن نستنتج أن بني آدم كانوا يتصفون بالفضائل، ولا يظهر منهم أي جانب شر. ومع تتابع أجيالهم تعلموا إظهار الجانب السيء، وعرفوا الجرائم والرذائل، بل احتل اليهود الدرجة السفلي في الرذيلة وسوء الخلق بين بني البشر: « ثُمَّ إِنَّ كَثِيراً مَّنْهُم بَعْدَ ذَلِكَ فِي الأَرْضِ لُسْرِفُونَ».

ثم تعود السورة لما تحدثت عنه الآية (١١).

#### عقوبة دنيوية

(الآية: ٣٤) والخطاب تو بيهي

إِنَّهَا جَزَاء الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً أَن يُقَتَّلُواْ أَوْ يُصَلَّبُواْ أَوْ



تُفَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلافٍ أَوْ يُنفَوْأُ مِنَ الأَرْضِ ذَلِكَ لَمُّمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ(٣٣) إِلاَّ الَّذِينَ تَابُواْ مِن قَبْلِ أَن تَقْدِرُواْ عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٣٤).

هذه العقوبة صدرت بحق من حاولوا الغارة على المسلمين لسلب أموالهم والذي سبق وذكرته السورة: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللهِّ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمٌ أَن يَبْسُطُواْ إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَاتَّقُواْ اللهِّ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ(١١).

والآية تصف السلب والنهب بأنه فساد في الأرض.

وتفرض عقوبة ذلك القتل أو الصلب أو تقطيع الأيدي والأرجل من خلاف. وهي عقوبة قاسية جداً وصارمة، لأنها تسعى للقضاء على ظاهرة كانت سائدة في جزيرة العرب منذ القدم. ويعاني الناس منها أشد المعاناة، حيث تتسبب بقتل الرعاة وحراس القوافل وقتل الآمنين في القرى والاستيلاء على الماشية بغير وجه حق. والماشية من أغنام وإبل هي عهاد الحياة في شبه جزيرة العرب، ولو فقدت فإن كثيراً من أفراد القبيلة يتعرضون للموت جوعاً. وقد تم تحوير هذه العقوبة التي تهدف لحهاية أموال الناس وأعراضهم وتفرض الأمن في البوادي، لحهاية الحكام ممن يحاول انتقادهم أو المطالبة بحقوقهم التي اغتصبوها، ولم يعد يعمل به كها أنزل الله. ولا ننسى أنه لم يخرج أحد من المسلمين على دولة الإسلام أو انتقدها عندما نزلت السورة لتكون العقوبة لهما.

### حث المسلمين على قتال قريش المرتقب

(الآيات ٣٥-٣٧) والخطاب توجيهي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللهِ وَابْتَغُواْ إِلَيهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ(٣٥) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ أَنَّ لَهُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً وَمِثْلَهُ مَعَهُ لِيَفْتَدُواْ بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَا تُقُبُّلَ مِنْهُمْ وَلَمَّمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ(٣٦) يُرِيدُونَ أَن يَخُرُجُواْ مِنَ النَّارِ وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ(٣٧).

ابتغاء الوسيلة إلى الله يعني عمل ما يأمر الله به ليكتب لنا أجره، والمقصود هنا هو الاستعداد للقتال القادم ضد قريش. وتقول الآية إن للمسلمين الجنة، وللكافرين النار.



انظر عقوبات على من يغير على أموال الناس ويسلبها/ قسم تشريعات من الفرآن.

#### عقوبة السارق والسارقة

(الآيات ٣٨-٣٩) والخطاب توجيهي

وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَّا جَزَاء بِهَا كَسَبَا نَكَالاً مِّنَ اللهِّ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ(٣٨) فَمَن تَابَ مِن بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٣٩).

وهذه العقوبة امتداد لقطع دابر السلب والنهب والاستيلاء على أموال الناس بغير حق'. والعقوبات الجسدية في القرآن للقضاء على ظاهرة تفشت في المجتمع وليست بديلاً للمعصية أو تطهيراً للعاصي من معصيته. فالكبائر في الإسلام لا عقوبة جسدية دنيوية لها في الأصل،

فلا عقوبة لشارب الخمر أو آكل لحم الخنزير أو الدم أو غيره، لكن لو تفشت هذه الكبائر في المجتمع المسلم كظاهرة فيجب بترها وتطهير المجتمع منها بأقسى العقوبات. وهناك قواعد ثابتة في الإسلام، منها:

- أن الإسلام يعني توقيع عقد وميثاق مع الله بالالتزام التام المستمر بأوامره سبحانه والانتهاء التام المستمر عن نواهيه. ومن يخالف أمراً أو نهياً إلهياً فليس بمسلم ولو أعلن إسلامه. والسرقة كبيرة، والمسلم يعلم أن من يرتكب كبيرة وهو عالم بحكمها ومصير من يرتكبها فليس له توبة.
- كما أن القوانين الاقتصادية للدولة الإسلامية المتمثلة بالإنفاق تضمن للمسلم حياة كريمة وتسد كل احتياجاته بلا مقابل.
- لهذا لم تأت الآية لتوقع العقوبة على المسلمين على اعتبار أن المسلم لا يسرق التزاماً بميثاقه مع الله، وضمان الدولة سداد كل احتياجاته.

وبناءً على ذلك يمكن القول: أن كل العقوبات الجسدية موجهة لغير المسلمين الذين يحاولون العبث في المجتمع المسلم. لأن المسلم الحق لا يسرق كون السرقة كبيرة مصيرها النار ومخالفة لنهي إلهي. كما أنه ليس بحاجة للسرقة، لأن كل احتياجاته الضرورية تؤمنها له دولة الإسلام. وهذا مماثل لعقوبة الزنا في سورة النور فهي موجهة لغير المسلم لأن المسلم لا يزني بشهادة سورة النور التي تقول: الزَّانِي لا يَنكِحُ إِلاَّ زَانِيَةٌ أَوْ مُشْرِكةٌ وَالزَّائِيةُ لا يَنكِحُها إِلاَّ زَانِيةٌ أَوْ مُشْرِكةٌ وَالزَّائِيةُ لا يَنكِحُها إِلاَّ زَانِ أَوْ مُشْرِكةٌ وَالزَّائِينَ (٣).



١ - ويمكن الرجوع لفقرة: عقوبات على من يغير على أموال الناس ويسلبها: قسم تشريعات من القرآن.

وكتب التراث تركت المهم وهو لماذا فرضت عقوبة السرقة والسلب والنهب والزنا؟ واهتمت بها ليس له أهمية، كالقول بأن قطع اليد غير متفق عليه، مع أن المعني باليد واضح. وغفلوا عن أن السرقة يجب ألا توجد بين المسلمين، لأن الإسلام يضمن لكل شخص حياة كريمة لن يحتاج معها للسرقة. لكن بها أن البغاة تسلطوا على دول المسلمين، فقد حرم المجتمع المسلم من أبسط حقوقه وتفشى الفقر. وأصبح قطع اليد يوقع على الفقير أو المسكين الذي يسرق ليأكل بعد أن حرمه الباغي المتسلط لقمة عيش كريمة فرضها له الإسلام. وكان يجب أن يقام حد القتل والصلب وقطع الأرجل والأيدي من خلاف على الحكام الذين استولوا على بيوت أموال المسلمين وعلى رجال الدين الذي حرفوا كلام الله لغير معناه ليحظوا بفتات موائد المتسلطين. ولو بقيت دولة المسلمين تطبق أحكام القرآن ومنها الإنفاق لما كان هناك سارق واحد.

مرة أخرى أكرر أن عدداً من الباحثين يهدرون أوقاتهم في تأليف مؤلفات ضخمة في مواضيع أقل أهمية، بدل توفير أوقاتهم وجهودهم لخدمة مواضيع دينية جوهرية .

ومثلَّةُ مَا وَرَد فِي الحَديَّث عن مَزْيَمة قريشٌ في بدر وقتل عدد من الكبراء: وَمَا جَعَلَهُ اللهُ إِلاَّ بُشْرَى لَكُمْ وَلِيَطْمَتِنَّ قُلُوبُكُم بِهِ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ اللهِ الْمَدِيزِ الْحَكِيمِ(١٢٧) لِيَقْطَعَ طَرَفاً مُنَّ الْمَذِينَ تَقَرُّواً أَوْ يَكَبِيَّهُمْ فَيَتَّقَلِبُواْ خَاتِينَ (١٢٧) آل عمران.



١ وقد حاول البعض أن يأول معنى الآية الواضح تأويلاً متعسفاً ليقول أن القطع لا يعني القطع والبتر، ظناً منه أن يظهر الإسلام وكأنه دين للرحمة (حسب ظنه) وليس دين يقطع الأيدي والأرجل والرقاب. وهو لم يفهم لماذا نزلت الآية وبحق من.
 ونقول لحم:

والقطع في الآية قطع فعلي للإيدي جزاءً بها كسبا، وهو ما يبعد أي احتمال للمجاز.

والقطع في اللغة: إبانةُ بعض أجزاً والجرم من بعض فَضَّلاً، كما يقول ابن منظور في لسان العرب.

وقَطَعاتُ الشجرِ: آبَنُها التي تَخُرُجُ منها إِذًا قُطِعَت، الواحدة قَطَعَةٌ.

والِفُطاعُ: ما فَطَغْتَه به. والأَفْطَعُ المَفطوعُ اليَدِ ويَدٌ قَطعاءُ: مقطوعةٌ.

والا تقطع الفطوع اليه ويد تعمام مفهوعه. ولأن كل لقظ في اللغة يمكن أن يستخدم للمجاز فمن المجاز أن نقول:

قُطُعٌ النهر إذا شَقُّه وجازَه وعبره.

وقَطَعَ لسانه إذا أسكته. وقطع الرحم إذا لم يتواصل مع أقاربه وذوي رحمه.

ت على السارق والسارقة جاء القطع فيها بمعنى بتر وفصل جزء من اليد. وسنعود للحديث عما اعتبره البعض خلافاً فيها بقطع.

والقطع بمعنى فصل البد مماثل لما ورد في قوله تعالى ضمن الحديث عن هلاك عاد ونجاة هود ومن آمن معه: مَعْ مِنْ مُورِينَ مِنْ مِنْ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مِنْ مُنْ مِنْ مُنْ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ

فَأَلْجَيْنَاًهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ بِرَ مُحَّهِ مُنَّا وَقَطَعْنَا دَابِرَ الَّذِينَ كَذَّبُو أَبِاكِنِنَا وَمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ (٧٧) الأعراف. فهلاكهم عبرت عنه الآية بقطع دابرهم وأثرهم بمعنى بترناهم واجتثثناهم من الحياة.

فهار فهم عبرت عنه او یه بقطع فابرهم والرضم بمعنی بترقهم ومثله ما ورد فی سورة الأنعام عن هلاك أمم كفرت:

فَلَيَّا نَسُواْ مَنَا ذُكُّرُواْ بِيَّوْ فَنَحْنَا غُلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلُّ شَيْءٍ حَنَّى إِذَا فَرِحُواْ بِيَا أُوتُواْ أَخَذْنَاهُم بَغْثَةً فَإِذَا هُم شَٰبلِسُونَ(٤٤) فَقُطِعَ دَايِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُواْ وَالْحَمْدُ ثَهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ(٤٥) الانعام.

#### مسلمة يثرب واليهود كفار

(الآيات: ٤٠-٤٢) والخطاب تفاعلي

أَمْ تَعْلَمْ أَنَّ الله لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يُعَذَّبُ مَن يَشَاءُ وَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٤٠) يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لاَ يَحْزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُواْ آمَنَا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُوْمِن قُلُوبُهُمْ وَمِنَ الَّذِينَ هِادُواْ سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمِ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمٍ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمٍ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمٍ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِلقَوْمِ آخَرُواْ وَمَن يُودِ اللهُ قَنْنَهُ فَلَن مَلِكِ لَهُ مِنَ اللهُ شَيْئا أُولَـئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ لَمُنْ وَمَن يَنْهُمْ فَلَن يَطُولُونَ لِلسُّحْتِ فَإِن اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ

فقطع طرفاً من الذين كفروا (بتر واجتث وأباد بعضهم).

وتقول سُورة الحج: هَذَاَّلِ خَطْمَالِوْ الْحَتَصَمُوا فِي رَبُّيهُمْ فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطْمَتْ لَمَهُمْ ثِيَابٌ مِّن نَارٍ يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُؤُوسِهِمُ الحَجيبُهُ(١٩).

وكأنّ مناك قطعة كبيرة من الثياب النارية تقطع إلى قطع صغيرة كثوبٍ للكافر يلبسه. فقطع هنا تعني فصلَ وبترّ وأبانَ جزءً من الجرم.

وقريب منه، قوله:

فَلْنَا سَمِعَتْ بِمَكْرِمِنَّ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَّ وَأَعْتَدَتْ لَكُنَّ مُنْكَأَ وَآتَتْ كُلُّ وَاحِدَةٍ مُنْهُنَّ سِكُيناً وَقَالَتِ الْحُرُجُ عَلَيْهِنَّ فَلَمَا وَأَيْنَهُ أَكْبَرَنَهُ وَقَطَّمَنَ أَلِيْهِنَّ وَقُلْلَ حَاضَ للهُ مَا هَـذَا بِشَراً إِنْ هَـذَا إِلاَّ مَلَكَ كَرِيمُ(٣١) يوسف.

فقطعنَ أيديهنَ تعني أبانت جزَءً من جلد اليدَ واللحمَ عن بعضهُ. واستخدم قطع اليد للدلالة على قطع هذا الجزء الصغير وهو قول ما زال مستعملاً في كل اللغات: تقول: قطعت يدى بالسكين. وتعني خدشتها ولم أبترها.

ومَّناه تَحَذَير موجه للرَّسُولَ عليه الصلاةَ والــــلام: وَلَوَّ تُقُوِّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاوِيلِ(٤٤) لأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ(٤٥) ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْرَيْنِ(٤٦) الحاقة.

فقطع الوتين لا يعني اجتثاثه ولكن فصد الوتين (العرق) وخدشه... والعبارة هنا مجازية تعني هلاك الرسول وموته لو فعل. ونعود لتشكيكِ طالما أثير حول قطع يد السارق ومن ابن تقطع؟

ويعتبرون أن القرآن عندما لم يحدد من أين فهو نقص فيه وعيب.

واليد في اللغة تطلق على الكف، وهو الأصابع وراحة اليد.

هذا هو المعنى الأول لليد بلا خلاف. وهو في كثير من اللغات وليس في العربية فقط.

وتطلق اليد على الأجزاء الثلاثة: اليد (الكف) والذراع والعضد (الزند) معاً.

يعني من بداية الأصابع إلى الكتف.

واطّلاق البدعل هذه الأعضاء الثلاثة من باب إطلاق البعض ليقصد به الكل. مثل قولنا رأس فلان ونقصد به كله. ومثل قوله تعالى: فتحرير رقبة والمقصود تحرير كل الإنسان.

لذا فالآية وَاضَحَهُ لاَ لبس فَيها: وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَاء بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِّنَ اللهَ وَاللَّ وَقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا جَزَاء بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِّنَ اللهُ وَالدَّراع. ويكون القرآن قد حدد من أين يكونَ القطع لكن البعض تغافل عن ويكون القراو بخلافه.

فبعض أتباءً المذاهب قالوا إن القطع يكون للأصابع دون الإبهام وغيرهم قال تقطع اليد من الكوع.

ولو قطعت الأصابع فسيتَبقى جزء من الَّيد، كون البد تَطلق على واحّة الكف والأصابع معاً، وهو قصور عن نص الآية. ولو قطعت من الكوع فهذا يعني قطع للبد والذراع، وهو زيادة عن نص الآية.



فَاحْكُم بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ (٤٢).

قوله سبحانه: «يعذب من يشاء ويغفر لمن يشاء» ليس بعاطفة وبدون ضوابط. فالمغفرة والجنة تكون لمن آمن وعمل صالحاً، والنار لمن كفر أو ارتكب الكبائر. ولن يغفر الله لمستحق النار ولن يعذب مستحق الجنة لأن هذا مخالف لعدله المطلق. لكن بها أنه سبحانه هو من خلق العقل في الإنسان وبواسطته يستطيع تبين الحق من الباطل. ولو اختار الحق فالله هو من وفقه لذلك ويكون سبحانه من غفر له (بطريقة غير مباشرة). كها أن من اختار الضلال فكأن الله هو من اختاره له وسيعذبه.

وتقول الآيات إن الرسول كان يجزنه ما يصدر من مسلمة يثرب لأنه مخالف لأوامر الله ونواهيه «الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُواْ آمَنَا». ومع ذلك يأمره القرآن أن يحكم بينهم بأعلى درجات العدل «القسط» أو الاعتذار عن الحكم.

ومثلهم اليهود الذين يتواصون فيها بينهم بقبول أي شيء يتفق مع ما يريدون من الرسول ورفض ما يخالف رغباتهم.

والآيات تظهر أن بعض اليهود يحضرون للرسول ويسألونه حكم القرآن في بعض المسائل.

اليهود يسألون الرسول أن يحكم في أمر ما لعله يخالف التوراة فيكذبونه

(الآيات ٤٣-٤٤) والخطاب تفاعلي

وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِندَهُمُ التَّوْرَاةُ فِيهَا حُكُمُ اللهِ ثُمَّ يَتُولُونَ مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالمُؤْمِنِينَ (٤٣) إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحَكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ وَالرَّبَانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِهَا اسْتُحْفِظُواْ مِن كِتَابِ الله وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهدَاء فَلاَ تَخْشُواْ النَّاسَ وَاخْشُونِ وَلاَ تَشْتَرُواْ بِآيَاتِي ثَمَناً قليلاً وَمَن لَمَّ يَحْكُم بِهَا أَنزَلَ اللهُ قَالُولَيْكَ هُمُ الْكَافِرُونَ (٤٤). هنا إشارة إلى أن بني إسرائيل يثرب زمن رسول الله كانوا يحتفظون ببعض توراة موسى، وهذا محكن. لأنهم استوطنوا يثرب قادمين من بلادهم الأصلية (مصر فرعون) ومعهم مقتطفات من التوراة. وبقيت هذه المقتطفات يتداولونها حتى ظهر الإسلام. وهي ليست نصوصاً مما يسمى كتب اليهود المقدسة الحالية، لأن هذه الكتب لم يكن أهل الكتاب في يشرب يعرفونها. فهي كتب خاصة باليهود الذين كانوا في العراق وبعد تحررهم من السبي يثرب يعرفونها. فهي كتب خاصة باليهود الذين كانوا في العراق وبعد تحررهم من السبي توجهوا لفلسطين، وبدأت تلك الكتب بالظهور وزيدت ونقحت على مر العصور حتى توجهوا لفلسطين، وبدأت تلك الكتب بالظهور وزيدت ونقحت على مر العصور حتى توجهوا لفلسطين، وبدأت تلك الكتب بالظهور وزيدت ونقحت على مر العصور حتى



أصبحت بشكلها الحالي وكانت مكتوبة بلغات أجنبية. أما المقتطفات من التوراة التي كانت عند أهل الكتاب في يثرب زمن الرسول فمكتوبة بالعربية بدليل أنهم كانوا يظهرونها أحياناً للمسلمين ليقر أوها. وما في تلك التوراة هو مطابق لما في القرآن. ومع ذلك يأتون للرسول ويسألونه حكماً لعلهم يسمعون منه ما يخالف ما في التوراة ليكون دليلاً لهم على كذبه.

القرآن يبين لبني إسرائيل تفاصيل من التوراة للتأكيد على أن القرآن لا يختلف عنها الآيات: (٤٥-٤٨) والخطاب قصصي وتوجيهي

وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالاَّنْفَ بِالأَنْفِ وَالأُذُنَ بِالأَذُنِ وَالسَّنَّ وَالجُّرُوحَ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةٌ لَّهُ وَمَن لَمَّ يَحْكُم بِهَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالُونَ (٤٥) وَقَقَيْنَا عَلَى آثَارِهِم بِعَيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقاً لَمَّ بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةً لَلْمُتَقِينَ (٢٤) الإنجِيلَ فِيهِ هُدَى وَنُورٌ وَمُصَدِّقاً لَمَّ بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةً لَلْمُتَقِينَ (٢٤) الإنجيلِ بِيا أَنزَلَ اللهُ فِيهِ وَمَن لَمَّ يَحْكُم بِيَا أَنزَلَ اللهُ فَيْهُ وَمَن لَمَّ يَحْكُم بِيَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (٤٧) وَأَنزَلُنا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالحُقِّ مُصَدِّقاً لَمَّ بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِهَا أَنزَلَ اللهُ وَلا تَتَعِعْ أَهُواءهُمْ عَمَّا جَاءكَ مِنَ الْحَتَّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجاً وَلَوْ شَاء أَنْزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَعِعْ أَهُواءهُمْ عَمَّا جَاءكَ مِنَ الْحَتَّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجاً وَلَوْ شَاء اللهُ لَكُمُ مُنَا فَي اللهُ مَرْجِعَكُمْ أَمَةً وَاحِدَةً وَلَكِن لِيَتُلُومُ مِنْ الْمَتَيقُوا الخَيْرَاتِ إِلَى اللهُ مَرْجِعَكُمْ جَعِيعاً فَالْمُولُونَ (٤٤) اللهُ عَلَى مَا آتَاكُم فَاسْتَبِقُوا الخَيْرَاتِ إِلَى اللهُ مَرْجِعَكُمْ جَمِيعاً فَلَو شَاء وَيُعْلَى مُنْ مُنْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ (٤٤).

والآيات تؤكد لبني إسرائيل أنه لا يمكن أن يكون هناك اختلاف بين نص من التوراة ونص في القرآن، لأن دين الله واحد وما قالته التوراة أكده عيسى وجاء به القرآن. والآيات تشير إلى أن عيسى جاء بعد موسى مباشرة: « وَقَفَّيْنَا عَلَى آثَارِهِم بِعَيسَى ابْنِ مَرْيَمَ» الذي أرسل لهم بعد وفاة موسى لإعادتهم للدين الحق الذي دعت له التوراة وتركوه.

والقرآن نزل مصدقاً لما بين يديه (ما سبقه من التوراة والإنجيل) ومهيمناً عليه (أي حاكهاً على صحيحه من مبتدعه). فها في القرآن وخالف ما يحتفظ به أهل الكتاب فهو الحق، وما لدى أهل الكتاب مبتدع ولا يمكن أن يكون من التوراة.

على الرسول أن يحكم بينهم بها أنزل الله (في القرآن)

الآيات: (٤٩-٥٠) والخطاب توجيهي

وَأَنِ احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَبعْ أَهْوَاءهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَن بَعْضِ مَا أَنزَلَ



اللهُ إِلَيْكَ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوجِمْ وَإِنَّ كَثِيراً مِّنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ(٤٩) أَفَحُكْمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهَ حُكُماً لَقَوْمٍ يُوقِنُونَ(٥٠).

والآيات تحذر الرسول من أن يستميله كلام بني إسرائيل فيظنه صحيحاً، ويشك في الحق المنزل عليه. وهذا يظهر كم أن بني إسرائيل واليهود بارعون في القصص الديني (الإسرائيليات) الذي يجذب المستمع ويظنه من عندالله.

#### تحذير مسلمة يثرب من موالاة اليهود والنصاري

الآيات: (٥١ -٥٨) والخطاب تفاعلي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاء بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاء بَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لاَ يَمْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِنَ(٥١) فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوجِهم مَّرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَن تُصِيبَنَا دَآئِرَةٌ فَعَسَى اللهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِّنْ عِندِهِ فَيُصْبِحُواْ عَلَى مَا أَسَرُّواْ فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ(٢٥).

تحذير من موالاة اليهود والنصارى، وتقول إن من يتولى قوماً فهو منهم في المعتقد والمصير للنار، ولو أعلن الإيمان وقام بالواجبات الدينية. والآيات تتحدث عن مسلمة يثرب الذين أبقوا على موالاة اليهود والنصارى مثلها أبقى «مسلمة قريش» على موالاة المشركين. وكلا الفريقين كَفَرَ، ولو بقى يعلن إسلامه.

والآيات تخاطب مسلمة يثرب «بيا أيها الذين آمنوا» على اعتبار أن غير المسلمين يعتبرونهم من المؤمنين، كما تصفهم الآيات «بالذين في قلوبهم مرض». وعلى القراء تذكر هذا الوصف لأنه سيتكرر ذكره لوصفهم عند الحديث عنهم في سورتي الأحزاب والنور وما تسببوا فيه من أذى اجتماعي للمسلمين حينها.

وتنقل لنا السورة ما يقوله المؤمنون المخلصون من (أهل يثرب) عن مسلمة يثرب (المنافقون): وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُواْ أَهَـ وُلاء الَّذِينَ أَفْسَمُواْ بِاللهِّ جَهْدَ أَيْهَانِهِمْ إِنَّهُمْ لَمَكُمْ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَأَصْبَحُواْ خَاسِرِينَ(٥٣). وهذا يعني أنهم معروفون بأشخاصهم للمسلمين.

وتعود السورة لتحذير مسلمة يثرب مرة أخيرة، لعلهم يعقلون: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ



يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لآئِم ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِمٌ عَلِيمٌ (٤٥) إِنَّمَا وَلَيُكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ (٥٥) وَمَن يَتَوَلَّ اللهَ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ فَإِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ الْغَالِبُونَ (٥٦) يَا أَيُّهَا لَلْذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ اللّذِينَ النَّخَذُواْ دِينكُمْ هُزُوا وَلَعِباً مِّنَ اللّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ أَوْلِيَا وَالْقَلَاةِ الْخَذُوهَا هُزُوا وَلَعِباً مَنَ اللّذِينَ أَوْلِيَا وَالْقَلَاةِ اللّهَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ (٥٧) وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلاَةِ الْخَذُوهَا هُزُوا وَلَعِباً فَلَا يَتُعَرِّفُوا اللهَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ (٧٥) وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلاَةِ الْخَذُوهَا هُزُوا وَلَعِباً فَلِكُمْ وَلَا يَعْقِلُونَ (٨٥).

وتصفهم السورة بـ"الذين آمنوا" فيها قد يكون لو عادوا للحق.

وتكرر السورة تأكيد أن مولاة غير المسلمين (اليهود والنصارى) كفر، ولو أعلن من يواليهم الإسلام. وهو ما يؤكد أن اليهود والنصارى كفار، لأنهم لو كانوا مؤمنين ولو كان إيانهم مقبولاً عند الله فموالاتهم لن تكون كفراً.

وتظهر الآيات أن اليهود والنصاري في يثرب يسخرون من الإسلام، ويستهزئون بصوت المنادي للصلاة، وهو يظهر أن المسلمين كانوا ينادون للصلاة بالأذان.

### أهل الكتاب كفار

(الآيات: ٥٩-٦٣) والخطاب توجيهي

قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَا إِلاَّ أَنْ آمَنَا بِاللهَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ مِن قَبُلُ وَأَنَّ عَلَى مَثُوبَةً عِندَ الله مَن لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ أُوْلَئِكَ شَرٌّ مَّكَاناً وَأَضَلُّ عَن سَوَاء عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ أُولَئِكَ شَرٌّ مَّكَاناً وَأَصَلُّ عَن سَوَاء السَّبِيلِ (٦٠) وَإِذَا جَآؤُوكُمْ فَالُواْ آمَنَا وَقَد دَّخَلُواْ بِالْكُفْرِ وَهُمْ فَدْ خَرَجُواْ بِهِ وَاللهُ أَعْلَمُ بِهَا السَّحْتَ لَبِشْ كَانُواْ يَكْتُمُونَ (٦١) وَتَرَى كَثِيراً مَنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الإِثْمِ وَالْعُدْوَانِ وَأَكْلِهِمُ السَّحْتَ لَبِشْسَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (٦٢) لَوْلاَ يَنْهَاهُمُ الرَّبَانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ عَن قَوْلِهُمُ الإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ السَّحْتَ لَبِشْسَ مَا كَانُواْ يَصْفَونَ (٦٢) لَوْلاَ يَنْهَاهُمُ الرَّبَانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ عَن قَوْلِهُمُ الإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ السَّحْتَ لَبِشْسَ مَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ (٦٢).

أهل الكتاب في يثرب لم يؤمنوا بالرسول وبالتالي فهم كفار حتى لو كانوا يعلنون للرسول أنهم مؤمنون بالله على ديانتهم. والبقاء على أي ديانة سابقة للإسلام بعد بعثة الرسول كفر بالله. وأهل الكتاب يصرون على رفض دعوة الرسول ويسارعون في الإثم والعدوان وأكل كل ما هو محرم (السحت).



### اليهود لا يتأدبون مع ذكر الله

(الآيات: ٦٤-٦٦) والخطاب إخباري

وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللهَ مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِهَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنِفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ وَلَيْزِيدَنَّ كَثِيراً مَّنْهُمُ مَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ طُغْيَاناً وَكُفْراً وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاء إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ كُلَّمَا أَوْقَدُواْ نَاراً لِلْحَرْبِ أَطُفَأَهَا اللهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً وَاللهُ لاَ يُحِبُّ اللهُ عِنْ الْفَرْضِ فَسَاداً وَاللهُ لاَ يُحِبُّ اللهُ عِنْ اللهُ عَنْهُمْ سَيْنَاتِهِمْ وَلا ذَخَلْناهُمْ جَنَّاتِ النَّفُواْ وَاتَقُواْ لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيئًا مِهْ وَلا ذَخَلْناهُمْ جَنَّاتِ النَّعْرِولَةَ وَالإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِم مِّن رَّبِيمٌ لاَكَلُواْ مِن فَوْقِهِمْ وَلا وَكُلُواْ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن خَيْتِ أَرْجُلِهِم مِّنَا مِنْ مَا عَنْهُمْ مَاءَ مَا يَعْمَلُونَ (٢٦).

من سخرية يهود يثرب بالمسلمين، أنهم كانوا يسمعون دعوات القرآن المتكررة على المسلمين بالإنفاق في سبيل الله وتسليح وتجهيز الجيش المقبل على حرب قريش، ويرون ضعف الاستجابة من فئات المسلمين، فكانوا يقولون إن رب المسلمين بخيل وإلا لأنفق هو على الجيش، ولم يطلب من الناس أن ينفقوا من أموالهم. (وهو ما ذكرته سور أخرى) وهذا المنطق الأعوج غير مقبول، لأن السهاء لا تمطر ذهباً ولا فضة، لكن الله أودع الرزق في الأرض، وكلف الإنسان برعاية هذه الأمانة. والله جل شأنه ترك الدنيا مشاعة للجميع ويوم الحساب كل يلقى مصيره. ولن تنزل على المسلمين الأموال والأسلحة من السهاء، ولكن على المسلمين أن يصنعوا أسلحتهم بأيديهم وينموا اقتصاداتهم، وكل تخاذل في هذا هو عصيان لله.

وتقول الآيات أن أهل الكتاب في يثرب لو أنهم أسلموا، فهذا يعني أنهم أقاموا التوراة والإنجيل وما أنزل إليهم من ربهم (القرآن)، ولو أسلموا لتمتعوا بسعادة الدنيا. ورفض القرآن رفض للتوراة الأصلية.

### حثٌ وتحذيرٌ للرسول

(الآيات: ٦٧-٦٩) والخطاب توجيهي

يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبَّكَ وَإِن لَمَّ تَفْعَلْ فَهَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ(٦٧). وقد سبق وحذرت منه الآية: (٤٨).



وتعيد السورة لتكرار ما ذكرته الآية (٦٦): قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءِ حَتَّى تُقِيمُواْ التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبَّكُمْ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيراً مِّنْهُم مَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبَّكَ طُغْيَاناً وَكُفْراً فَلاَ تَأْسَ عَلَى الْفَوْمِ الْكَافِرِينَ(٦٨).

فالذي في التوراة والإنجيل سيجدونه في القرآن الذي أنزل إليهم، وبصورة أكمل.

# كل من يرغب في الجنة عليه أن يسلم

وتقول السورة: إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّابِؤُونَ وَالنَّصَارَى مَنْ آمَنَ بِاللهِّ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وعَمِلَ صَالِحًا فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ(٦٩).

والآيات تقول: "إن الذين آمنوا" المقصود بهم المسلمين.

"وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّابِؤُونَ وَالنَّصَارَى مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وعَمِلَ صَالِحاً فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ"

البشر من أي عقيدة كانت لا خوف عليهم ولاهم يحزنون، متى آمنوا. ومن يريد منهم أن يؤمن في عصر محمد فلابد أن يتحول للإسلام، لكي يؤمن بالله ويعمل صالحاً. ومن بقي على يهوديته أو صابئيته أو نصرانيته أو غيرها ولم يؤمن بمحمد، فهو لم يؤمن بالله الذي أرسل محمد، ولن يدخل الجنة.

ولو كان المعنى أن كل من آمن بالله بطريقته يدخل الجنة فلن تصف الآيات عن اليهود وبني إسرائيل بأشد صفات الكفر، وهم يؤمنون بالله.

# مواصلة الحديث عن أسلاف أهل الكتاب

(الآيات: ٧٠-٧٩) والخطاب قصصي

وتبدأ الآيات بالقول إنه طوال تاريخهم لم يعودوا لدين الله الحق بعد موسى، وكانوا يكذبون ويقتلون الرسل المرسلة لهم لتصحيح عقائدهم: لَقَدُ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلاً كُلِّمَا جَاءهُمْ رَسُولٌ بِهَا لاَ تَهْوَى أَنْفُسُهُمْ فَرِيقاً كَذَّبُواْ وَفَرِيقاً يَقْتُلُونَ (٧٠).

وكان يتخلل ناريخهم رجوع متقطع لدين الله يتبعه ضلال: وَحَسِبُواْ أَلاَّ تَكُونَ فِتْنَةٌ فَعَمُواْ وَصَمُّواْ ثُمَّ تَابَ اللهُ عَلَيْهِمْ ثُمَّ عَمُواْ وَصَمُّواْ كَثِيرٌ مِّنْهُمْ وَاللهُ بَصِيرٌ بِهَا يَعْمَلُونَ(٧١).

وخرج منهم عقائد مختلفة، بعضهم اعتقد أن المسيح ابن الله: ﴿



لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللهِ هُوَ الْمُسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ الْمُسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُواْ اللهَّ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيهِ الجُنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنصَارِ (٧٢). ومنهم من قال بالتثليث (الله، عيسى، ومريم)

لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللهُ قَالِتُ ثَلاَثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلاَّ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِن لَمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٧٣) أَفَلاَ يَتُوبُونَ إِلَى اللهَّ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَاللهُ غَفُورٌ رَجِيمٌ (٧٤) مَّا المُسِيحُ النِّنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلانِ الطَّعَامَ انظر كَيْفَ نُبَيْنُ هُمُ الآيَاتِ ثُمَّ انظر أَنَّى يُؤْفَكُونَ (٧٥) قُلْ أَتَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهَ مَا لاَيَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلاَ تَفْعاً وَاللهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٧٧) قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُواْ فِي وَينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِيلَ وَلاَ تَشِعُواْ أَهْوَاء قَوْمٍ قَدْ ضَلُّواْ مِن قَبْلُ وَأَضَلُّواْ كَثِيراً وَضَلُّواْ عَن سَوَاء السَّبِيلِ (٧٧) لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِهَا السَّبِيلِ (٧٧) لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِهَا عَصُوا وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ (٨٧) كَانُواْ لاَ يَتَنَاهُونَ عَن مُنكَو فَعَلُوهُ لَبَشْسَ مَا كَانُواْ يَفَعُلُونَ (٩٧) عَنُمُ لَا يَعَدَلُونَ (٩٧) كَانُواْ لاَ يَتَنَاهُونَ عَن مُنكَرِ فَعَلُوهُ لَبَشْسَ مَا كَانُواْ يَعْتَدُونَ (٩٧) كَانُواْ لاَ يَتَنَاهُونَ عَن مُنكَو فَعَلُوهُ لَبَشْسَ مَا كَانُواْ يَعْتُونَ (٩٧)

# وبعض من أعلن الإسلام منهم بقي يوالي أهل الكتاب الكفار

(الآيات: ٨٠-٨١) والخطاب إخباري

تَرَى كَثِيراً مِّنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَبِشْسَ مَا قَدَّمَتْ لَمُّمْ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَذَابِ هُمْ خَالِدُونَ(٨٠) وَلَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِالله والنَّبِيِّ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَاء وَلَـكِنَّ كَثِيراً مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ(٨١).

والذين أبقوا على موالاتهم لأهل الكتاب بعد إعلان الإسلام هم مسلمة يثرب.

والآية تقول بكل وضوح كل من لم يؤمن من أهل الكتاب بمحمد ويتبع رسالته فهو كافر ولو أعلن إيهانه بالله وتمسكه بدين سابق.

وكل من يوالي الكفار فهو كافر.

## أهل الكتاب في يثرب ليسوا سواء في علاقتهم بالمسلمين

(الآيات: ٨٦-٨٦) والخطاب إخباري

لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُواْ الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُواْ وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُواْ الَّذِينَ اَشَرُكُواْ وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُواْ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَارَى ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَاناً وَأَنَّهُمْ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ (٨٢) وَإِذَا



سَمِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ عِمَّا عَرَفُواْ مِنَ الحُقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَا فَاكْتُبُنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ (٨٣) وَمَا لَنَا لاَ نُؤْمِنُ بِاللهَّ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الحُقِّ وَنَطْمَعُ أَن يُلْخِلَنَا رَبَّنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ (٨٤) وَمَا لَنَا لاَ نُؤْمِنُ بِاللهَ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الحُقِّمَ اللَّمُهَاوُ خَالِدِينَ فِيهَا رَبَّنَا مَعَ الْقَوْمِ الصَّالِخِينَ (٨٤) فَأَنَّابَهُمُ اللهُ بِهَا قَالُواْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاء المُحْسِنِينَ (٨٥) وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الجُتَحِيمِ (٨٦). والآيات تؤكد دخول كثير من نصارى يثرب الإسلام.

(الآيات: ٨٧ – ٩٧) تخاطب المؤمنين في يثرب خطاباً تشريعياً وتفرض بعض التشريعات التي سألوا عنها:

#### حول المآكل

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ ثَحُرِّمُواْ طَيَبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللهَّ لاَ يُحِبُّ المُعْتَدِينَ (٨٧) وَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلاَلاً طَيِّباً وَاتَّقُواْ اللهَ الَّذِيَ أَنتُم بِهِ مُؤْمِنُونَ (٨٨).

يمكن أن يفهم من الآيات أن بعض المؤمنين أبقوا على موروث جاهلي يتمثل بعدم تناول بعض اللحوم، فجاءت السورة تقول لهم أنه لا يحرم إلا ما فيه نص تحريم، وما عداه فطيبات حلال.

والحديث هنا ليس على الإطلاق بل في المآكل الذي يعرفه المخاطب في الآية وهم أهل يثرب والمهاجرين. ولا يمكن أن تؤخذ الآية على أنها تحل كل مأكل لم يرد له تحريم صريح في القرآن، ومن ذلك لحم الكلاب على سبيل المثال. ويمكن الأخذ بآيات أخرى كالتي تحث على الطيبات والتي تتحدث عن السبع وكلها قرائن على أن لحم الكلاب يدخل ضمن لحم السباع التي لا تجوز.

### النهي عن اليمين

لاَ يُؤَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِهَا عَقَّدَتُمُ الأَيْهَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْمَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسْوَةُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَفَيَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاَئَةِ أَيَّامٍ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْهَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُواْ أَيْهَانِكُمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٨٩).

قول «لا والله» أو ما شابه لها ضمن الحديث لا يعتبر يميناً منهى عنه. ولكن الأيهان التي



تحرم هي الأيهان المغلظة، مثل قول: "والله العظيم لأفعلن كذا ". فهذه لو لم يتم الوفاء بها قيلت له، فيجب فيها كفارة بينتها الآية. ويفهم من هذا ضرورة تجنب استخدام الأيهان في كلامنا والتعود على جريانه على ألسنتنا. فالحلف بالله شيء عظيم لا يجب التهاون به أو استسهال استخدامه.

### حكم الخمر

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالأَنصَابُ وَالأَزْلاَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٩٠) إِثَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاء في الحَّمْرِ وَالْمُيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنتُم مُّنتَهُونَ (٩١) وَأَطِيعُواْ اللهِ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَاحْذَرُواْ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُواْ أَثْبَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاَعُ الْمُبِينُ (٩٢).

وقد ورد ذكر الخمر للمرة الأولى في سورة البقرة، لأن بعض المسلمين سألوا الرسول عن المتاجرة بهما: يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْحَمْرِ وَالْمُشِيرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِنْمُهُمَّا أَكْبَرُ مِن نَفْمِهِمَا وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ كَذَلِكَ يُبيّنُ اللهُ لَكُمُ الآياتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُ وِنَ (٢١٩).

والآية تقول حتى وإن كان في المتاجرة في الخمر والميسر مكاسب مادية ففيهما إثم (يعني فهو مال حرام).

ثم ورد في سورة النساء: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَقْرَبُواْ الصَّلاَةَ وَأَنتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ وَلاَ جُنُباً إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاء أَحَدٌ مُّنكُم مِّن الْغَاقِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاء فَلَمْ تَجِدُواْ مَاء فَتَيَمَّمُواْ صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُواً غَفُورا(٤٣).

لأن بعض المسلمين حضروا للصلاة وهم سكاري، وصدرت منهم أقوال وتصرفات غير لاثقة، صرفت المصلين عن الخشوع.

وهذا أيضاً ليس فيه تحريم للخمر، ولكنه تحريم لحضور الصلاة أثناء السكر. أما تحريم الخمر فورد في هذا السورة:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمُيْسِرُ وَالأَنصَابُ وَالأَزْلاَمُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٩٠) إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاء فِي الْحَمْرِ وَالْمُيْسِ



وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنتُم مُّنتَهُونَ(٩١).

وبرغم وضوح التحريم، بوصف الخمر أنها رجس. والرجس في القرآن وصف للأعمال الوثنية: ذَلِكَ وَمَن يُعَظَّمْ حُرُمَاتِ اللهِ فَهُوَ خَبْرٌ لَّهُ عِندَ رَبِّهِ وَأُحِلَّتْ لَكُمُ الْأَنْعَامُ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ فَاجْتَنِبُوا الرَّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ (٣٠) الحج.

والرجس هو وصف للميتة والدم ولحم الخنزير المحرم: قُل لاَّ أَجِدُ فِي مَا أُوْحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَماً مَّسْفُوحاً أَوْ خَمْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقاً أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهِّ بِهِ فَمَنِ اضْطُرً غَيْرُ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(١٤٥) الأنعام.

ومقارنة الخمر بالميسر والأنصاب والأزلام الوثنية، إضافة لأمر الله جل وعلا باجتنابه:» فَاجْتَنِهُوهُ لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ».

وبرغم كل هذه الأدلة، إلا أن هناك من يتمنى ألا تكون الخمر محرمة فيبحث عن أي مبرر لتحقيق أمنيته. ومن ذلك قولهم إنه لا وجود لتحريم الخمر في القرآن لأنه يخلو من نص صريح يقول "حرمت عليكم الخمر".

وعدم وجود لفظ التحريم لا ينفي أن تكون الخمر حراماً، لأن هناك نهياً إلهياً بعدم شربها. وعصيان أمر أو نهي إلهي واحد وارد في القرآن، يوازي عصيان أوامر الله ونواهيه كلها.

والنهي الإلهي يوازي نص التحريم، وإلا لأصبح الزنا مباحاً لأنه ليس في القرآن عبارة: حرم عليكم الزنا، وإنها عبارة مشابهة لتحريم الخمر، وهي: وَلاَ تَقْرَبُواْ الزَّنَي إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاء سَبِيلاً (٣٢) بني إسرائيل.

ولا عبرة بها أوردته كتب التراث من قصص كله مختلق، ومنه أن أحد من يسمون (بأئمة أتباع المذهب السني) كان يبيح شرب النبيذ المصنوع من الْعَسَل وَالتمر وَالْبُرِّ وَالشَّعِيرِ وَنَحْوِ ذَلِكَ، بل نسب عنه قوله إن المحرم هو السكر وليس ما صنع منه. بمعنى أنك لو شربت قليلا من أي مسكر ولم تصل لحد السكر فهو مباح. وبطبيعة الحال فنحن عباد الله ولسنا عباداً لخلقه. وتشريع أبي حنيفة سهل للسلاطين العباسيين المجاهرة بشرب الخمور وتصدرها موائد طعامهم. وفتاوى رجال الدين عموماً لا عبرة لها في الإسلام، لأنه ليست من دين الله أ.

١ - وللمدقق اللغوي اأبو حزم؛ صياغة أخرى نوردها هنا، حيث يقول: إن التسلسل في ذكر الخمر من سورة البقرة إلى سورة



### عود للحديث عن المآكل

فقد سبق ومر بنا حديث عن المآكل في الآية: (٣) وفي الآيات: (٨٨-٨٨)، وهنا تقول السورة: لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيهَا طَعِمُواْ إِذَا مَا اتَّقُواْ وَآمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيهَا طَعِمُواْ إِذَا مَا اتَّقُواْ وَآمَنُواْ الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُواْ وَآمَنُواْ ثُمَّ اتَّقُواْ وَأَخْسَنُواْ وَاللهُ مُجِبُّ المُحْسِنِينَ (٩٣).

فليس هناك موانع في المآكل لمن يؤمن ويعمل صالحاً، ويتقي، ويحسن بدفع ما يجب عليه من الإنفاق ومعاونة المحتاج. ولا علاقة لهذه الآية بتحريم الخمر كها فعل بها المفسرون والمتأخرون واعتبروها تخفيفاً لحكم تحريم الخمر. قائلين إن الله يقول إن من يؤمن ويعمل صالحاً فلو شرب الخمر فلا جناح عليه.

لأن الآية تعود بالحديث لما ذكر في الآيتين (٨٧-٨٨) كها ذكرنا وليس لها علاقة بتحريم الخمر. وهذا الأسلوب من السرد معتاد في القرآن، حيث تتحدث آيات عن موضوع ثم تتركه لموضوع آخر، ثم تعود لاستكهال الحديث عن الموضوع الأول.

وبطبيعة الحال لا يمكن أن يتجاوز سبحانه عن شرب الخمر وهي كبيرة نصت الآيات السابقة على أنها «رجس من عمل الشيطان».

#### عود للحديث عن تحريم صيد الحرم

وقد سبق وتحدثت السورة عنه في الآيات (١-٢)، وهنا تقول:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لَيَبْلُوَنَكُمُ اللهُ بِنَيْءٍ مِّنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَا حُكُمْ لِيَعْلَمَ اللهُ مَن يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٩٤) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَقْتُلُواْ الصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَتَلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّداً فَجَزَاء مِّنْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَم يَخْكُمُ بِهِ ذَوَا عَذْلِ مِّنكُمْ هَدْياً بَالِغَ الْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَو عَذْلُ ذَلِكَ صِيَاماً لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا اللهُ عَمَّا اللهُ عَمَّا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمَامُهُ مَا عَالَمُهُ مَا عَالَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

وتحريم الصيد عندما يكون الإنسان حُرُماً، والحرم هنا تعني أن تكون داخل حدود الحرم،

النساء إلى سورة المائذة ليس من النسخ الذي تقول به كتب التراث، لأن النسخ - حسب زعمهم - هو إثبات حكم ثم إثبات تحويله لحكم غيرد. وامر الخمر ليس كذلك، لأن الوارد في سورة البقرة هو حكم المتاجرة بها لا شربها. والوارد في سورة النساء هو حكم حضور الصلاة بعد شربها، والوارد هنا هو تحويم شربها. فهذه أحكام وليست إزالة حكم بحكم آخر، لأن سورتي البقرة والنساء سكتنا تماماً عن كونها (أي الحمر) حلالاً، غنها تناولناها على أنها عادة ودون إشارة إلى إباحتها. انتهى



وليس المعنى أن تلبس ملابس الإحرام وتنوي الحج او العمرة، وهو ما أطلق عليه الإحرام في عصور لاحقة، ولم يسمها القرآن، لأن ملابس الإحرام وما يسمى بالمواقيت لم يأمر بها الله.

#### وتقرر السورة حقيقة

جَعَلَ اللهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيَاماً لِّلنَّاسِ وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ وَالْهَدْيَ وذَلِكَ لِتَعْلَمُواْ أَنَّ اللهَّ يَعْلَمُ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَنَّ اللهِّ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ(٩٧).

### تحذر الآيات المسلمين من تجاوز أوامر الله ونواهيه

(الآيات: ٩٨ -١٠٠) والخطاب توجيهي

اعْلَمُواْ أَنَّ اللهِّ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَأَنَّ اللهِ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٩٨) مَّا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاَعُ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ (٩٩) قُل لاَّ يَسْتَوِي الْحَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْحَبِيثِ فَاتَّقُواْ اللهَّ يَا أُوْلِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (١٠٠).

خالفة أمر أو نهي واحد مماثل لمخالفة كل أوامر الله ونواهيه، وسيعاقب عليها الله بشدة. مثلها أنه سبحانه سيقبل التوبة من الكافر وسيغفر له ما تقدم من ذنبه.

وكثرة الخبيث يعني كثرة أعداد الكفار وقلة أعداد المسلمين، وكثرتهم لا تحول ضلالهم لحق، وقلة المسلمين لا تحول الحق لباطل. وكثرة أتباع الموروث دليل على بطلانه، لأن أكثر الناس سيكونون مع الباطل.

# النهي عن السؤال عما سكت عنه القرآن

(الآيتان: ١٠١-٢٠١) والخطاب تشريعي

سورة المائدة آخر سورة تشريعية من ثلاث سور، وسبقتها البقرة والنساء، وكلها نزلت في وقت أكثر المسلمون من سؤال الرسول عن حكم أشياء كثيرة، وتقول لهم أن يكتفوا بها يفرض في القرآن، وما سكت عنه القرآن فمتروك لكل فرد، لأنه إذا سئل الرسول فسينزل حكم له في القرآن، ولو نزل حكم فهو ملزم وليس للناس خيار بتركه: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَسْأَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ عَفَا اللهُ عَنْهَا وَإِنْ تَسْأَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ عَفَا اللهُ عَنْهَا وَالله عَنْهَا وَالله عَنْهَا وَالله عَنْهَا وَالله عَنْهَا وَالله عَنْها وَالله وَي وَلَا الله وَلَا الله وي الله وي الله وي الله وي القرآن وي الله وي الله وي الله وي وين يُنزَلُ الله وي ا



ويستفاد مما ذكرته الآيتان الكثير، ومن ذلك: أن كل ما لم يذكر له في القرآن حكم فليس من دين الله. لأن أي تشريع في دين الله مصدره القرآن، وهذا توقف منذ نهت هذه السورة عن السؤال عن أي مسألة لم ينزل القرآن بها بحكم، لأن كل التشريعات الإسلامية فرضت وما عدا ذلك فهو عبارة عن أمور دنيوية يمكن للناس وضع قوانين لها، أو أنها مواضيع لكل شخص الخيار في فعلها أو تركها، دون وجل من عقوبة أو ذنب.

ورجال الدين اليوم عند كل المذاهب يحثون الناس على الإكثار من الأسئلة في أدق التفاصيل وفي كل شيء، ويعتبرون هذا من باب التفقه في الدين ومعرفة المسلم العادي دينه بدقة. وهو قول فيه تعد على دين الله، لأنه لو كان من الدين السؤال عن مثل هذه التفاصيل أو السؤال عما سكت عنه القرآن، لما نهى القرآن بوضوح وحزم عن مثل هذه الأسئلة، ولترك الصحابة يسألون الناس ليتفقهوا في دينهم وليبينوا لمن يأتي بعدهم وبعد الرسول أحكام الشرع.

والسورة تقول: إن الأسئلة التي لا حصر لها التي يسألها الناس لرجال الدين لا يجوز سؤالها لهم لأن القرآن نهى عن السؤال، ولأن المسئول يجيب مما تحدثه به نفسه. أي يشرع من دون الله، وهو ما لم يتجرأ عليه رسول الله الذي كان ينتظر الوحي ومتى نزل تلاه على السائل. ولو قيل إن رجال الدين يستدلون بآيات قرآنية على تشريعهم (فتاويهم) فيقال إن الرسول كان أقرب منهم للقرآن ومع ذلك لم يفعل ما يفعلون. كان لا يجيب عن أي سؤال حتى ولو تكرر على مسامعه من قبل بل ينتظر الوحي ينزل بالجواب ويقرؤه.

وتكون الفتوي بنص هذه الآية حراماً، وتشريعاً في دين الله ما ليس فيه.

لكن يمكن أن يصدر حكم (قانون) دنيوي ولا يسمى شرعي أو ديني لوضع عقوبة أو حكم لمسألة لم يذكرها القرآن. وهذا الحكم أو العقوبة تؤخذ على أنها دنيوية وليست من دين الله ويمكن تغييرها حسب الظروف. وهذا لا يصدره رجل دين ولا قاض في المحكمة يظن أن كل أحكامه نيابة عن الله. بل يفرضه القانون بعد استفتاء عام، كما بينته سورة الشورى في القرآن.

بعض الوثنيات التي كانت سائدة في المآكل

(الآيات: ١٠٣-٤٠٥) والخطاب تقريري

مَا جَعَلَ اللهُ مِن بَحِيرَةٍ وَلاَ سَآئِيَةٍ وَلاَ وَصِيلَةٍ وَلاَ حَامٍ وَلَـكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهُ



الْكَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ(١٠٣) وَإِذَا قِيلَ لِهَمْ تَعَالَوْاْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ شَيْئاً وَلاَ يَهْتَدُونَ(١٠٤).

البحيرة والسائبة والوصيلة والحامي كلها مصطلحات جاهلية تطلق على الإبل والأنعام، بالارتباط مع بعض الطقوس الوثنية. والبحيرة تعني الناقة التي بُحرت. وبَحَرَ أذن الناقة شقها بنصفين طولاً، وتسمى "بحيرة». ويقال إن العرب تفعل ذلك إذا نُتِجَت عشرةَ أَبْطن فلا يُنتَّفَع منها بلبن ولا ظَهْر، وتُترك البَحِيرةُ ترعى وترد الماء ويُحَرَّمُ لحمها على النساء.

السائبة هي الناقة التي تترك ترعى وترد ولا تركب بسبب تقدمها في العمر أو أن صاحبها حرم ركوبها لسبب من الأسباب.

ولم تبين الآية الطقوس الوثنية لأن المخاطب هم من يقوم بتلك الطقوس ويعرفونها، وليس المخاطب أهل عصرنا أو من سيأتون بعد عصر الرسول، لأن الغاية تحريم هذه الطقوس ووقف العمل بها لمن يهارسها.

وتقدم السورة نصيحة لكل مسلم:

عليك بنفسك ولاتهتم بكثرة المخالفين

(الآية: ١٠٥) والخطاب توجيهي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لاَ يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنَبِّكُمُ مِهَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ(١٠٥).

وهذا ما يجب علينا أن نتقيد به. فعلى الشخص أن يصلح نفسه ويتبع ربه وأن يُسمع غيره كلام الحق، وبعد ذلك فليس عليهم بوكيل. فمن شاء أطاع ومن شاء عصى، أما هو فعليه بنفسه فقط.

ثم تستكمل السورة الحديث عما سبق وشرعته البقرة:

استكمال ضوابط وشروط الوصية

الآيات: (١٠٦-١٠٨) والخطاب تشريعي

يِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمُوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِّنكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَأَصَابَتْكُم مُّصِيبَةُ المُوْتِ تَحْيِسُونَهُمَّا مِن بَعْدِ



الصَّلاَةِ فَيَفْسِهَانِ بِاللهِ إِنِ ارْتَبْتُمْ لاَ نَشْتَرِي بِهِ ثَمَناً وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى وَلاَ نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللهِ إِنَّا إِذَا لِمِنَ الآثِمِينَ (١٠٦) فَإِنْ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُا اسْتَحَقَّا إِثْماً فَآخَرَانِ يِقُومَانُ مَقَامَهُمَا مِنَ الَّذِينَ الشَّحَقَّ عَلَيْهِمُ الأَوْلَيَانِ فَيُقْسِمَانِ بِاللهِ لَشَهَادَتُنَا أَحَقُّ مِن شَهَادَتِهَمَا وَمَا اعْتَدَيْنَا إِنَّا إِذَا لَمِنَ الطَّالِينَ (١٠٧) ذَلِكَ أَذْنَى أَن يَأْتُواْ بِالشَّهَادَةِ عَلَى وَجْهِهَا أَوْ يَخَافُواْ أَن ثُرَدَّ أَلِيَانٌ بَعْدَ أَيُهَانِهِمُ وَاللهُ وَاسْمَعُواْ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الْفَاسِقِينَ (١٠٨).

وكانت سورة البقرة قد بدأت الحديث عن فرض ضوابط الوصية في الآيات (١٨٠–١٨٠). أ

### الرسل لا يعلمون الغيب

(الآية: ١٠٩) والخطاب إخباري

يَوْمَ يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمْ قَالُواْ لاَ عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ(١٠٩).

الرسل جميعاً لا يعلمون من آمن بهم ومن لم يؤمن، سواء أثناء حياتهم أو بعد المات. وهذا ينفي تلك الأحاديث التي تنسب للرسول وتظهر أنه يعلم ما في صدور الناس، فيقول لهذا هو في النار ولذاك هو في الجنة. أو يمر بقبر ويضع عليه سعف نخيل لكي يخفف عنه العذاب، أو يقول لمن مرت جنازته وقال الناس عنه هو في النار أو هو في الجنة وجبت..الخ من أحاديث لا حصر لها.

وتسرد السورة بعض الأخبار عن عيسي

## من نعم الله على عيسى

(الآيات: ١١٠-١١٩) والخطاب إخباري

إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالِدَتِكَ إِذْ أَيَّدَتُكَ بِرُوحِ الْقُدُسِ فَكُلُّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلاً وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطَّيْنِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَنْفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْراً بِإِذْنِي وَتُنْهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُواْ مِنْهُمُ غَيْرِجُ الْمُتَنَاتِ فَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُواْ مِنْهُمُ إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ مُبِينٌ (١١٠).



١ - ويمكن الرجوع لموضوع الوصية في قسم تشريعات من القرآن.

عيسى لم يكن يخلق طيراً، ولكنه كان يخلق من الطين شكلاً على هيئة طير، ويطير كها يطير الطائر، ولكنه ليس طائراً حياً. وهذا مشابه تماماً لما يتقنه بنو إسرائيل من السحر، ومن ذلك العجل الذي شكله السامري (على شكل عجل، وكان يصدر خواراً كخوار البقر، لكنه ليس مخلوقاً حياً). وهذا دليل آخر على أن عيسى جاء بعد موسى مباشرة، لبني إسرائيل الذين ما زالوا يعيشون في مصر فرعون، وقبل أن يتشتتوا بسبب اجتياح خارجي سيجتاح بلادهم فيها بعد. وقد كانوا يجيدون هذه الأعهال السحرية الباهرة، فجاء عيسى بقدرات بشابه ما يتقنون ليثبت لهم أنه رسول من الله، لعلهم يطيعونه ويعودون للدين الصحيح الذي جاءت به التوراة. لكن كثيراً منهم قالوا عنه ما قال فرعون عن موسى: "إنْ هَـذَا إلاً سِحْرٌ مُبِينٌ».

وهنا لابد من وقفات قصيرة.

أولها: مع روح القدس، الذي كان يؤيد عيسي.

وقد ورد في القرآن المجيد أربع مرات، ثلاث منها ذكر أنه يؤيد عيسى ابن مريم في البقرة آيتان: (۲۰۳، ۲۰۳)، والآية التي بين أيدينا من سورة المائدة. والآية الرابعة التي ذكرت القرآن في سورة النحل، وتقول: قل نزله روح القدس من ربك بالحق ليثبت الذين آمنوا وهدى وبشرى للمسلمين (۲۰۲). وهي الآية الوحيدة التي تذكر «روح القدس» ولكنها هذه المرة تؤكد أن روح القدس هو الذي أنزل الوحي على الرسول. والذي أنزل الوحي على الرسول هو جبريل كما نصت سورة البقرة: قل من كان عدوا لجبريل فإنه نزله على قلبك بإذن الله مصدقا لما بين يديه وهدى وبشرى للمؤمنين (۹۷).

ويكون روح القدس هو جبريل وهو الذي كان يؤيد عيسي ابن مريم.

المسيحيون لديهم إله ثالث مع الله (جل شأنه) ومع يسوع أسموه (الروح القدس) بالتعريف، وليس "روح القدس" كما في القرآن. وهذا يشكل فارقاً كبيراً وهاماً.

فروح القدس تعني وصف أحد الملائكة (الذي اسمه جبريل) بأنه روح القدس، أما الروح القدس فهو اسم للإله الخيالي الثالث عند المسيحيين. وليس هناك مسيحي واحد يعرف من أين أتى؟ وكل ما يعرفون عنه أنه هو من قام بتلقيح "ميري" أم يسوع، حسب ظنهم. ويكون هو أبا يسوع وليس الأب (الله) هو أبوه. وهذا من تناقضات المسيحية الكثيرة.



ونُذكر بأن هناك من ألّه عيسى ابن مريم وكانوا على فرق مختلفة: بعضهم اعتبره هو الله، وبعضهم اعتبره إلها مع الله (يعني اعتقدوا بوجود إلهين)، ومنهم من اعتبر عيسى وأمه إلهين مع الله. وكل هذه الفرق من النصارى، ولا شأن لهم بالمسيحيين. أما غالبية المسيحيين فيعتبرون أن هناك ثلاثة آلهة: الله (تعالى عن قولهم علواً كبيراً) ويسوع الابن، والروح القدس الذي بلا هوية، ولا يعرفون هل هو مخلوق كما يسوع أو كان موجوداً مع الأب أو أخاً للأب؟ وليس هناك ترجمة واضحة للمدعو الروح القدس.

الوقفة الثانية: عند قوله تعالى: "تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلاً».

عيسى عليه الصلاة والسلام كلم الناس وهو في المهد عندما أحضرته أمه معها لقومها لأول مرة، وكلم الناس كهلاً. فهل انتقل عيسى من الطفولة للكهولة بسرعة دون المرور بمرحلة المراهقة والشباب؟

سورة مريم تؤكد أن مريم ذهبت للخلاء لقضاء الحاجة – كعادة أهل جزيرة العرب إلى وقت قصير – وفوجئت بالمخلوق الكوني الذي أحدث لها الحمل. هذا الحمل لم يستغرق تسعة أشهر كالحمل العادي، لأن مريم شعرت مباشرة بالمخاض وولدت ورجعت لبلدتها والمولود بين يديها: فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا (٢٩) قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللهَّ آتَانِيَ الْكَيْتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا (٣٠) مريم.

فعيسى تكلم في المهد على غير عادة البشر، الذين يحتاجون لتنمية قدرات عدة من بينها الكلام والتي تستغرق عدة أشهر للبدء وسنوات لإتقانه. وبالتالي فمن نها في بطن أمه خلال ساعات بدل تسعة أشهر، وتكلم في المهد بعد الولادة مباشرة بدل عدة سنوات. يحتمل أنه نها من سن الطفولة للكهولة مباشرة.

ولو تذكرنا أن عيسى لم يتزوج ولم ينجب، وأنه خلق بصورة فريدة لمهمة محددة، وهي محاولة إعادة بني إسرائيل لتعاليم التوراة، فإن مروره بمرحلة المراهقة والشباب ليست ضرورية ولا حاجة لها. ويمكن الرجوع لسورة مريم وقراءتها بتمعن.

الوقفة الثالثة: عند قوله تعالى: « وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ».

الحكمة يتوقف عندها بعض من يحاول عصر الألفاظ وإظهار معان لها لا يعرفها غيرهم، لكى يستدلوا بها على ما ليس له دليل في كتاب الله، ومن ذلك قولهم إن الحكمة هي



الأحاديث المنسوبة للرسول، وغيرهم قال عنها أقوالاً أكثر غرابة. والكتاب هو الوحي والحكمة إذا جاءت معطوفة على الكتاب فهي تعني السلوكيات التي يلتزم بها المؤمن نتيجة تطبيق تشريعات الوحي، وليس لها معنى خفي. وكل الرسل علموا الناس الكتاب والحكمة.

والإنجيل هو تلك التوجيهات التي كان عيسى يوجه الناس بها. وهي تعاليم شفوية لم تكتب، إضافة للتذكير بتشريعات التوراة.

وكلمة "إنجيل" بالعربية ليست كما يشاع ترجمة للكلمة اليونانية: «Euanghilion» والتي تتكون من مقطعين: «Eu» وتعني جيد أو حقيقي. والمقطع الثاني: «Anghillon» ويعني بشارة. وهذا الوصف لكتب المسيحيين لم يقل به مؤلفو الكتب المسيحية: متى، لوقا، يوحنا، ومرقس، ولكن سميت به الكتب من قبل الكنيسة بعد مئات السنين من تأليف تلك الكتب، وبعد ترجمتها لليونانية.

ولم يسمها يسوع الذي كان لا يعرف اليونانية المنتشرة في بلاد الشام، ولكن لغته كانت الآرامية كها تقول الكنيسة. وبالتالي فالكلمة اليونانية التي زعموا أنها أصل كلمة "إنجيل" العربية غير صحيح. بل إن كلمة «Anghelos» اليونانية تعني "مللك (أحد الملائكة)" أو روح وشبح.

وكلمة "إنجيل" عربية قديمة كانت مستخدمة أيام موسى وعيسى الذي سبق عصر يسوع بمئات السنين. ولكن المفسرين كالعادة اقتبسوا من المسيحيين ما يضر بالإسلام، واعتبروا أن الكلمة اليونانية هي التي استخدمها القرآن، كها اعتبروا أن يسوع هو عيسى.

والوقفة الأخيرة: عند قوله تعالى: " وَإِذْ تُخْرِجُ الْمُوتَى بِإِذْنِي".

فالله وحده هو من يحيي الموتى وهذا لا يكون في الدنيا أبداً، ولكن يوم القيامة. ومتى ما مات الإنسان وتعفن جسده فلن يكون قادراً على حمل النفس. وعيسى لا يمكن أن يكون قد ذهب لقبر ميت مات من مدة وتحلل جسده ثم أعاد له الحياة. لكن بها أن القرآن عادة ينقل لنا ما يحدث كها يراه الناس، فإن إحياء الموتى كان عبارة عن إنعاش من توقف قلبه أو دخل في غيبوبة وظن الناس أنه مات. وكثير من الناس يتذكرون قصصاً تروى عن أموات دفنوا أو حملوا للمقبرة بعد غسلهم وتكفينهم والصلاة عليهم ثم عادت لهم الحياة. وقد



يكون ما حدث لعيسى هو أنه كان قادراً على إنعاش من توقف قلبه أو دخل في غيبوبة وإعادتهم للحياة. وفي نظر الناس فهو كان بالفعل يحيى الموتى.

### لم يؤمن بعيسى سوى نفر قليل

وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُواْ بِي وَبِرَسُولِي قَالُواْ آمَنَّا وَاشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ(١١١).

والحواريون جعل المفسرون عددهم (١٢) لظنهم أن القرآن يتحدث عن عيسى الذي يظنون أنه يسوع. وبها أن كتب المسيحيين تقول إن يسوع كان له تلاميذ عددهم (١٢) فقد ظن المفسرون أن الحديث في القرآن عن الحواريين هو حديثٌ عن أتباع يسوع. ولهذا، جعل المفسرون معنى الحواري يعني التلميذ والتابع المخلص، وقام مؤلفو المعاجم فثبتوا هذا المعنى للحواري، وأصبح يعرف به.

لكن تعالوا نتمعن في قوله تعالى: يا أيها الذين آمنوا كونوا أنصار الله كها قال عيسى ابن مريم للحواريين من أنصاري الى الله قال الحواريون نحن أنصار الله فآمنت طائفة من بني اسرائيل وكفرت طائفة فأيدنا الذين امنوا على عدوهم فأصبحوا ظاهرين(١٤) الصف.

الحواريون مجموعة من الناس هم من آمن مع عيسى من بين بني إسرائيل. والحور في اللغة يعني العودة والرجوع من شيء إلى شيء. وعيسى ابن مريم جاء لإعادة وإرجاع بني إسرائيل للتوراة والحق. فعاد ناس وصفوا بالحواريين (العائدون التائبون) وبقي أغلب بني إسرائيل على ضلالهم. ولا يحدد القرآن عدد من رجعوا للحق (الحواريون).

# الحواريون يطلبون دليلاً مادياً على وجود الله

إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلُ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْنَا مَآئِدَةً مِّنَ السَّمَاءِ قَالَ التَّهُواْ اللهِّ إِن كُنتُم مُوْمِئِينَ (١١٢) قَالُواْ نُرِيدُ أَن نَّأْكُلَ مِنْهَا وَتَطْمَئِنَ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَقْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّاهِدِينَ (١١٣) قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا أَنزِلْ عَلَيْنَا مَآئِدَةً مِّنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيداً لِآ وَلِنَا وَآخِرِنَا وَآيَةً مِّنكَ وَارْزُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّا إِنِ قِينَ (١١٥) قَالَ اللهُ إِن مُنزَّهُمًا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكْفُر بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنِي أُعَذَّبُهُ عَذَاباً لاَّ أُعَذِّبُهُ أَحَداً مِّنَ الْعَالَيْنَ (١١٥). لوروث القديم ما زالت عالقة. فقد طلبوا أن ينزل عليهم مائذة من السهاء (من الله) لكى يتأكدوا فعلاً أن الله هو من أرسل عيسى.



وقد نزلت المائدة بالفعل، أو هكذا رأوها. فالله جل وعلا لن ينزل عليهم مائدة من عنده، ولكن عيسى – الذي يتمتع بقدرات خارقة – تمكن – بإذن من الله – أن يريهم مائدة تنزل من أعلى وتحط بينهم بها كل ما طلبوا. ويكون سبحانه هو من أنزلها عندما أذن لعيسى بذلك، ولم ينزلها سبحانه مباشرة. والعيد يعني وليمة، بأكلون منها كلهم: «تَكُونُ لَنَا عِيداً لَأَوْلِنَا وَآخِرِنَا»، ولا يعني عيد هنا: مناسبة سنوية، لأن المائدة نزلت مرة واحدة فقط. كما أن معنى «أولنا وآخرنا» كلهم في ذلك الزمان، وليس أجيالهم الحاضرة والقادمة.

### مشهد افتراضي

وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنتَ قُلتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَىهَيْنِ مِن دُونِ اللهَ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِيَ وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِيَ وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِيَ اللهَ وَنَفُسِيَ اللهَ وَالْمَثُ مَا فِي نَفْسِيَ اللهَ وَاللهَ مَا فَلْتُ لَكُمْ إِلاَّ مَا أَمْرْتَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ اللهَ وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ اللهَ عَلَيْهِمْ فَلَمَّا تَوْفَيْتُونِ كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدً (١١٧) إِن تُعَدِّبُهُمْ فَإِنَّمُ عِبَادُكَ وَإِن تَغْفِرْ لِمُكُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ اللهَ هَذَا لِهُ مَنْ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ فَكُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَخْتِهَا الأَنْهَارُ اللهَ هَذَا لَكُومُ اللهَ عَلْهُ مَا أَبُولُ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (١١٨).

الآية (١١٦) تصور مشهداً لن يحدث فعلياً، ولكن لتقريب الصورة في الذهن. فالله يعلم ما حدث وليس بحاجة للتحقيق مع عيسى يوم القيامة، ولكن الصورة تقدم للناس ليفهموا أن عيسى لا يستطيع أن يقول لهم ما لم يقل به الله، وأن عيسى بريء مما اعتقده الناس حوله بعد موته. والآيات تظهر أن هناك بعض من ظهر بعد عيسى وسمعوا بولادته وما كان يفعل فظنوا أنه لابد أن يكون إلها مع الله. وظن غيرهم أنه بها أنه إله فلابد أن أمه إله أيضاً. ويوم القيامة سيدخل المؤمن الجنة وسيدخل الشال النار.

### ختام السورة

(الآية: ١٢٠) والخطاب تقريري

للهٌ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١٢٠).



### (٩٧) السورة التي الحقت بآخر سورة المزمل

إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَذْنَى مِن ثُلُنِي اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلْتُهُ وَطَائِفَةٌ مِّنَ الْفَرْآنِ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عِلْمَ أَن تَعُصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرُؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْفُرْآنِ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِن فَضْلِ اللهَّ وَآخَرُونَ يَقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ مِنكُم مَّرْضَى وَآخَرُونَ يَقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهَّ فَافْرَوُوا مَا نَيَسَّرَ مِنْهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآثُوا الزَّكَاةَ وَأَقْرِضُوا اللهَّ قَرْضًا حَسَنًا وَمَا تُقَدِّمُوا لأَنْفُسِكُم مِّن خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِندَ اللهَّ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا وَاسْتَغْفِرُوا اللهَّ إِنَّ اللهَّ عَفُورٌ رَّحِيمٌ. لأَنفُسِكُم مِّن خَيْرٍ تَجِيدُهُ اللهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ. هَلِ هذه آية أو سورة قائمة بذاتها؟

لو أنها جزء من سورة المزمل فهذا يعني أنها استثناء وحيد في القرآن. كون القرآن ينزل سورة سورة، فيها عدا المزمل التي نزلت آيتها الأخيرة لوحدها وبعد سنوات من نزول السورة بل وبعد هجرة الرسول للمدينة، وسنرى أن هذا الاحتيال مستبعد.

لأن استكمال الحديث عن موضوع ورد في سورة من السور لا ينزل على شكل آيات تلحق بالسورة، ولكنه يكون جزء من سورة مستقلة تنزل فيها بعد. وهناك عدد من سور القرآن نزلت لتكمل الحديث عن مواضيع ذكرت في السور التي سبقتها ولم تلحق بها كآيات ولكنها نزلت كسور مستقلة. ومن ذلك سورة الصف التي تكمل وتؤكد الحديث عن المواضيع التي وردت في سورة محمد التي سبقتها في النزول. وكذلك سورة النور التي تكمل الحديث عن المواضيع التي تناولتها سورة الأحزاب التي نزلت قبلها. وبالتالي فها وضع كآخر آية للمزمل هي في الواقع سورة مستقلة.

وسورة المزمل بآياتها الـ (١٩) نزلت في بداية البعثة والعشر آيات الأولى منها ترشد الرسول لاتباع برنامج تأهيلي مُركّز ليكون قادراً على تحمل أعباء الدعوة، فانعزل الرسول في غار حراء لبضعة أشهر يطبق ما أمرت به الآيات العشر من سورة المزمل. وبعد بداية الدعوة بالمزمل واستمرارها استمر الرسول يهارس برنامجه التأهيلي قدر المستطاع. فيسهر للتأمل وذكر الله، لأن الضغوط النفسية التي يواجهها محمد من قريش هائلة، ومها أوتي عليه الصلاة والسلام من جلد وصبر، فهو جَلدٌ محدود كبشر. كها استمرت السور تنزل وفيها آيات تعمل على تنشيط برنامج التأهيل على الدوام، وتشد من عضد الرسول وتجدد استعداده النفسي، ومن ذلك:



فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ(٣٩) ق. فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهَّ حَتَّى وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْفَيْثِيِّ وَالْإِبْكَار (٥٥) غافر. فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ آنَاء اللَّيْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَى (١٣٠) طه.

وَاصْبِرْ لِئِكُم رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ(٤٨) الطور.

وَاتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَاصْبِرْ حَتَّى يَحْكُمُ اللهُ وَهُوَ خَيْرُ الْحَاكِمِينَ(١٠٩) يونس.

وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللهِّ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلاَ تَكُ فِي ضَيْقٍ ثَمَّا يَمْكُرُونَ (١٢٧) النحل. وغرها.

بعد الهجرة وقيام الدولة المسلمة لم يعد هناك ضغوط نفسية على الرسول، وانتفت الحاجة لقيام الليل. وأصبح هناك ضرورات دنيوية فرضتها الظروف الجديدة وذكرتها الآية يجب الانتباه لها، خاصة أن هناك طائفة من المسلمين واظبوا على قيام الليل محاكاة للرسول ولو لم يؤمروا بذلك.

فأصبح قيام الليل إجهاداً لا حاجة له: عَلِمَ أَن لَّن تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وعنتا للمريض: عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرْضَى.

وتعطيلاً للإنتاج: وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللهَّ.

وإرهاقًا للقوة الجسدية التي يحتاجها رجال دولة الإسلام لصد هجوم الأعداء: وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبيل اللهُ.

ومن يرد قراءة القرآن يمكنه ذلك في أي وقت فراغ أثناء النهار: فَاقْرَؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ.

وما اعتبر آخر آية لسورة المزمل من الواضح أنها نزلت في المدينة، لأنها تذكر القتال في سبيل الله الذي لم يكن له وجود في مكة. وإن كانت نزلت في المدينة فلا يمكن ان تكون جزء من سورة المزمل التي نزلت في بداية البعثة في مكة. وفيها يلي بعض المؤشرات التي تعضد ذلك:

- أن آيات سورة المزمل قصيرة، بينها يصل طول الآية الأخيرة "الملحقة" حوالي ثلث طول السورة كاملة.
- الآية الأخيرة تختلف في إيقاعها عن بقية آيات السورة. حيث تنتهي الآيات بكلمات



على وزن فعيلا، مثل: قليلا، ترتيلا، وكيلا، وبيلا، أما الآية الأخيرة فتختم بـ: غفور رحيم.

ولعل الكتبة الذين نسخوا المصحف زمن عثمان وضعوها تالية لسورة المزمل، ومع الزمن ألحقت بالسورة ظناً أنها منها.

وبها أنها سورة توجيهية نزلت لتعفي الرسول من قيام الليل فقد رجحنا نزولها في هذه الفترة التي هي فترة تشريع وفي نفس الوقت تسبق معركة بدر وما سيليها من معارك، لأن الرسول سيحتاج للنوم والراحة بالليل، ولو لم يأته الإعفاء لما توقف رسول الله من قيام الليل مهها بلغ به الجهد والتعب، لأنه لا يتصرف إلا بها يمليه عليه القرآن في كل أمر له علاقة بالدين.

#### مرحلة ما قبل بدر/الاستعداد للمعركة

بنزول سورة المائدة السابقة استكملت تشريعات الدين، قبل خوض المسلمين أول معاركهم المتوقعة مع قريش، لأن الأخبار تواردت أن كبراء مكة عازمون على ملاحقة المسلمين إلى مهجرهم في محاولة للقضاء عليهم. ولابد من اكتهال التشريعات والتي بها يكتمل الدين قبل المعركة. لأنه متى وقعت المعركة فقد يقتل فيها الرسول، ولو قتل قبل اكتهال التشريعات فكل ما قدمه هو دعوة للتوحيد، مشابه لما قدمه نوح وشعيب وصالح، وليس ديناً كاملاً يبقى لكل زمان ومكان. وهذا فيه إشارة إلى أن الله جل وعلا لا يتدخل في أمور الدنيا، حتى لو كان بحهاية رسوله من القتل أو الأذى حتى يستكمل الدعوة. فالرسول كان عرضة للحوادث والموت في أي لحظة كغيره من البشر.

وبها أن المعركة قد تأخرت بسبب المفاوضات بين قريش وأهل يثرب من غير المسلمين، فقد نزلت أثناء فترة الانتظار سور أخرى بعد سور اكتبال التشريعات الثلاث، كلها تحث على الخروج وعلى الإنفاق لتجهيز الجيش وهي: الماعون، محمد، والصف.

### (۹۸) اللاعون

تتحدث عن المنافقين، وتقول إن الصلاة والتظاهر بالدين لا يعني أن المرء مسلم، لأن الإسلام يحتاج للإيهان والعمل الصالح والذي في مقدمته الإنفاق. وعدد آياتها (٧) والخطاب فيها تقريري:



أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدَّينِ (١) فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُّ الْيَتِيمَ (٢) وَلَا يُخُشُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ (٣) فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ هُمْ يُرَاؤُونَ (٦) وَيَمْنَعُونَ فَوَيْلٌ لِّلْمُصَلِّينَ هُمْ يُرَاؤُونَ (٦) وَيَمْنَعُونَ اللَّهِينَ هُمْ يُرَاؤُونَ (٦) وَيَمْنَعُونَ اللَّاعُونَ (٧).

والإنفاق كان ضرورة ملحة على تجهيز الجيش عند نزول السورة، وكل من يمتنع عنه فليس بمسلم ولو صلى وقام بالواجبات الدينية الأخرى. والسورة تقول إن الدين ليس نقط طقوس صلاة، ولكنه سلوك وأخلاق وعدل وعبادات وحياة كاملة، لو ترك بعضها فكأنها تركت كلها.

#### (٩٩) محمد

والسورة تعطي صوراً لما يدور في المجتمع المسلم في المدينة خلال الفترة التي سبقت غزوة بدر.

## لا يستوي المؤمن والكافر

(الآيات: ١-٣) والخطاب تقريري.

الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللهِ أَضَلَّ أَعْهَاهُمْ (١) وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِخَاتِ وَآمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْحَقُّ مِن رَّبِّمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَاهَمُ (٢) ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا اتَّبَعُوا الْبَاطِلَ وَأَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مِن رَّبِّهِمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ لِلنَّاسِ أَمْنَا لَكُمْ (٣).

الآيات تؤكد أن مشركي قريش على ضلال واتبعوا الباطل، وأن المسلمين عرفوا الحق واتبعوه.

### فرض بعض الضوابط للتقيد بها في المعركة المرتقبة

(الآيات: ٤-٦) والخطاب توجيهي

فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرَّقَابِ حَتَّى إِذَا أَثْخَنتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَا بَعْدُ وَإِمَّا فِذَا مَتَّ بَعْدُ وَإِمَّا فِذَاءَ حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا ذَلِكَ وَلَوْ يَشَاءُ اللهُ لَانتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبْلُو بَعْضَكُم بِبَعْضٍ وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَ الْحَمْ (٤) سَيَهْدِيهِمْ وَيُصْلِحُ بَالْكُمْ (٥) وَيُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةُ عَرَّفَهَا لَهُمْ (٦).



والآيات السابقة تقول: بها أن جيش قريش يفوق المسلمين عدداً ويتفوق عليهم عتاداً، فيجب على المسلمين قتل أكبر عدد منهم، وعدم أخذ أسرى، لإثخان العدو وإنهاكه.

لأن أخذ الأسرى يعني أنهم سيعاودون قتال المسلمين بعد تحريرهم.

وبعدما يثخن العدو وينهك، يفضل الأسر على القتل. وتفضيل الأسر بعد إنهاك العدو لمصلحة المسلمين، فهم مخيرون بين إطلاق سراح الأسير بلا مقابل، وهذا بحد ذاته يعطي انطباعا إنسانياً حسناً عن أخلاق المسلمين، أو يطلق الأسير مقابل فدية، وهذا فيه كسب مادي لدولة الإسلام وإضعاف لاقتصاد العدو " فَإِمَّا مَنَا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاء".

# على المسلمين نصرة أنفسهم لينصرهم الله

(الآيات: ٧-١٣) والخطاب توجيهي.

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرْكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ(٧).

الله جل وعلا قادر على نصر المسلمين وخذلان المشركين بلا حرب، وهو قادر على كل شيء، لكن القوانين التي يسير بها الكون لن تتغير ولن يتدخل الله بين الناس إلا بالتوجيه والهداية. وعلى المسلمين الأخذ بكل أسباب النصر، ولو فعلوا فقد نصروا الله. ولو نصروا الله فسينصرهم الله في الحرب بسواعدهم وخططهم وتجهيزاتهم وأسلحتهم.

وهذا ينفي المفهوم السائد الذي سار عليه المسلمون منذ قرون، وهو اعتهادهم على الدعاء وترك الاهتهام بتطوير سلاحهم وخططهم ونفسياتهم، فتلاعب بهم أعداؤهم وما زالوا. ولو أنهم لم يعتبروا الدعاء عصاً سحرية، ولكن سلاحاً نفسياً يشعر فيه المؤمن بقربه من الله، وسابقوا عدوهم على التطور في صناعة السلاح والاستعداد النفسي والبدني فلن يقهرهم عدو على وجه الأرض لأنهم يملكون الإيهان بالله والاطمئنان على مصيرهم بعد الموت، وهو ما لا يملكه عدوهم: وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْساً لَمُنمُ وَأَضَلَّ أَعْمَالُهُمْ (٨) ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا أَنْلَ اللهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالُهُمْ (٩).

وإذا ما التزم المسلمون بنصرة الله فهزيمة قريش حتمية في نهاية المطاف، تبعاً لسنة الأولين التي مرت على كل الأمم الكافرة المحاربة للحق: أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ دَمَّرَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْنَاهُمَّا (١٠) ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَّ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لَا مَوْلَى لَهُمْ (١١) إِنَّ اللهَّ يَدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي



مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثْوًى لَمُّمْ(١٢) وَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُّ قُوَّةً مِّن قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ أَهْلَكْنَاهُمْ فَلَا نَاصِرَ لَهُمْ(١٣).

لأن المسلم يحارب بعقيدة راسخة ولديه هدف سام يحارب من أجله، بينها قريش (وكل معتد كافر) يحارب للتسلط. لذا فكسب الحرب من نصيب المسلمين لا محالة في النهاية ولو خسر وا معركة من المعارك مع العدو. بشرط الالتزام بنصرة الله من تسلح وتجهيز واستعداد. ويجب ملاحظة أن هذه السورة وكل سور القرآن التي تحث المسلمين على الاستعداد لدفع تسلط قريش لم تطلب منهم أن يدعو الله لينصرهم، ولكنها تقول اعملوا وسينصركم الله فالدعاء لا يغير الواقع على الأرض.

# لا يستوى عند الله المؤمن والكافر

(الآيات: ١٤-١٥) والخطاب ترغيبي

أَفَهَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِّن رَّبِهِ كَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءهُمْ (١٤) مَثُلُ الجُنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِّن مَّن خَمْرِ لَّذَةٍ وَعَدَ الْمُتَقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِّن خَمْرِ اللَّهُ مِن لَبَنِ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِّن خَمْرِ لَلَّهَ لِللَّهُ وَلَهُمْ فِيهَا مِن كُلِّ النَّمَرَاتِ وَمَغْفِرَةٌ مِّن رَّبِّمْ كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ وَسُقُوا مَاء خَمِيهَا فَقَطَّعَ أَمْعَاءهُمْ (١٥).

# صورٌ لفئات المجتمع المسلم في يثرب، قبيل معركة بدر المرتقبة

(الآيات: ١٦-٣٨) والخطاب إخباري

### مسلمة يثرب

وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ آنِفَا أُوْلَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءُهُمْ(١٦) وَالَّذِينَ اهْتَدُوا زَادَهُمْ هُدَى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ(١٧) فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْتِيهُم بَغْتَةً فَقَدْ جَاء أَشْرَاطُهَا فَأَنَّى هَمُمْ إِذَا جَاءَتُهُمْ ذِكْرَاهُمْ (١٧) فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا اللهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ مِنَاتٍ وَاللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ وَمَثْوَاكُمْ (١٩).

وكانوا يظهرون الموافقة على ما يقول الرسول في مجلسه دون اقتناع. لأنهم لم يؤمنوا ولو أظهروا الإسلام، وهم الذين طبع الله على قلوبهم ولن يهتدوا.



وقد أصيبوا بالهلع عندما فرض القتال: وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُوا لَوْلَا نُزَّلَتْ سُورَةٌ فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ كُكُمَةٌ وَذُكِرَ فِيهَا الْقِتَالُ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ اللَّغْيُّيِ عَلَيْهِ مِنَ المُوْتِ فَأَوْلَى لَهُمْ(٢٠) طَاعَةٌ وَقَوْلٌ مَّعْرُوفٌ فَإِذَا عَزَمَ الْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُوا اللهَ لَكَانَ خَيْراً هَمْ(٢١).

وهؤلاء لن يخرجوا للقتال: فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُقَطَّعُوا أَرْحَامَكُمْ(٢٢).

و (أُوْلَئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ(٢٣) أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالْهَا(٢٤).

### وبعضهم أرتد

إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِهِم مِّن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ أَمُّمُ الْمُكَدى الشَّيْطَانُ سَوَّلَ أَهُمْ وَأَمْلَى أَمُمْ (٢٥) ذَلِكَ بِأَثَهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ (٢٦) فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمْ الْمُلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ (٢٧) ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ انَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللهُ وَكَيْفُ إِذَا تَوَفَّتُهُمْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَيْ اللهُ اللللهُ اللهُ اللّهُ

والآية (٢٧) تعبير مجازي لسوء خاتمتهم وذلتهم، لأن ضربهم على وجوههم وأدبارهم لحظة الوفاة ليست عقاباً رادعاً ولا مؤثراً، والعذاب الذي ينتظرهم يوم القيامة وليس لحظة الوفاة. كما أن استخدام الملائكة للموت وكأن هناك مخلوقات حية لنزع الأنفس من الأجساد هو تعبير مجازي أيضاً، لأن الموت يحدث بطريقة آلية لا يتدخل فيها مخلوقات حية، مثلها مثل كل ما يحدث في النفس والتي تسير بقوانين واليات إلهية ثابتة ولا يسير الكون وما فيه بواسطة مخلوقات تديره.

### مسلمة قريش

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَّ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْهَالَكُمْ(٣٣) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللهَّ ثُمَّ مَانُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يَغْفِرَ اللهَّ لَهُمْ(٣٤) فَلَا تَهِنُوا وَتَدْعُوا إِلَى السَّلْمِ وَأَنتُمُ الْأَعْلَوْنَ وَاللهَّ مَعَكُمْ وَلَن يَتِرَكُمْ أَعْمَالَكُمْ(٣٥) إِنَّمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلِمَوْ وَإِن تُؤْمِنُوا



وَتَقَفُوا يُؤْتِكُمْ أُجُورَكُمْ وَلَا يَسْأَلْكُمْ أَمْوَالَكُمْ (٣٦) إِن يَسْأَلْكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُوا وَيُخْرِجْ أَضْغَانَكُمْ (٣٧).

والآية (٣٥) تظهر أن مسلمة قريش كانوا يقترحون عدم الدخول في حرب مع قريش: " فَلاَ تَهِنُوا وَتَدْعُوا إِلَى السَّلْمِ". لأنهم يوالونهم ولا يرغبون في رؤيتهم يقتلون أو يتعرضون للهزيمة والذل.

## بعض المسلمين تباطأ في الإنفاق، وبعضهم امتنع

هَا أَنتُمْ هَؤُلَاء تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهَّ فَمِنكُم مَّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَّفْسِهِ وَاللهِّ الْغَنِيُّ وَأَنتُمُ الْفُقَرَاء وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ فَوْماً غَيْرُكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ (٣٨).

وكما رأينا منذ نزول سورة البقرة والتي فرض فيها الجهاد وآياتها وآيات سورة النساء بعدها وهذه السورة تحث المسلمين على الاستعداد للخروج وعلى الإنفاق لتسليح الجيش وتجهيزه. ولكن فئات كثيرة من المسلمين امتنعوا عن الإنفاق، وغيرهم ينفق القليل، وأناس ينفقون أسوأ ما لديهم.

وهذه الصور التي كان عليها المسلمون في يثرب لم تكن مشجعة ولا مثالية قبيل أول معركة مصيرية للمسلمين ضد قريش التي تحاول القضاء عليهم وعلى دينهم. ولو هزم المسلمون في تلك المعركة فقد يمحون من الوجود ويزول دين الله، ومع ذلك فقد كانوا يبدون بصور بعيدة عن المثالية. وهي صور مخالفة لما ذكرت كتب التراث التي تصور المسلمين على أنهم هم من كان يلاحق قريشاً ويُغيِّرُ على قوافلها التجارية، وكانوا تواقين للقاء العدو، ويتسابقون للخروج والإنفاق.

#### (۱۰۰)الصف

نزلت في وقت سادت في المدينة ظروف غير مستقرة وقلقة، والتي أظهرتها السورة السابقة. فقد تأكد يقيناً أن الحرب مع قريش قادمة، والمسلمون برغم حث القرآن لهم لم يستعدوا كها يجب. بل إن بعضهم لا يرغب في الخروج، وبعضهم لن يخرج وبعضهم امتنع عن الإنفاق. وهذه سورة تستكمل الحديث عن نفس المواضيع التي أوردتها سورة محمد، ومن ذلك الحديث عن هذه المواقف المتناقضة من الخروج للقتال.



ومما جاء في السورة السابقة أن مسلمة يثرب يعلنون موافقتهم لما يطرح في مجلس الرسول حول المعركة المرتقبة، وإذا خرجوا من عنده بدلوا أقوالهم: وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ آنِفاً أُولَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّاهُمْ تَقُواهُمُ (١٧).

وسورة الصف تبدأ الحديث عنهم:

### القول بخلاف الفعل لايقدم عليه المسلم

(الآيات: ١-٣) والخطاب توجيهي

سَبَّحَ للهَّ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ(١) يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آَمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ(٢) كَبُرَ مَفْتاً عِندَ اللهَّ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ (٣).

النصر يكون بالاستبسال والإخلاص وليس بكثرة العدد

(الآية: ٤) والخطاب توجيهي

إِنَّ اللهَّ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفّاً كَأَنَّهُم بُنيَانٌ مَّرْصُوصٌ (٤).

البنيان المرصوص تعبير مجازي لوصف ما يجب أن يكون عليه حال الجيش المسلم، ليس فيه ثغرات ولا ضعف وكأنه قالب واحد. وهذا يتطلب أن يكون المسلمون مؤمنين بقضيتهم ومسلحين ومتدربين كما يجب ولديهم تصور واضح عن عدوهم.

ثم تتجه السورة بالحديث عن بني إسرائيل:

### بنو إسرائيل لم يقبلوا دعوة عيسى

(الآيات: ٥-٦) والخطاب إخباري

وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ لِمَ تُؤْذُونَنِي وَقَد تَّعْلَمُونَ أَنِّ رَسُولُ اللهَّ إِلَيْكُمْ فَلَيَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللهُّ قُلُوبَهُمْ وَاللهُّ لَا يَهْدِي الْفَوْمَ الْفَاسِقِينَ(٥) وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَزْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهُّ إِلَيْكُم مُّصَدِّقاً لِمَّا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّراً بِرَسُولٍ يَأْتِي مِن بَعْدِي اسْمُهُ أَحْدُ وَلَهُ عَامُهُم بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُّبِينٌ(٦).

بنو إسرائيل زاغوا عن الحق وموسى بينهم، ولما جاءهم عيسى لإعادتهم للتوراة كذبوه.



ونتوقف عند ما ذكرته الآية (٦) من أن عيسى بَشّر بني إسرائيل الذين أرسل لهم بمجيء رسول يأتي من بعده اسمه أحمد. وقد حوله المفسرون على أنه محمد رسول الإسلام. ومحمد اسم وأحمد اسم آخر لا علاقة له به سوى بالجذر الذي يشترك فيه معها أساء كثيرة مثل محمود وحامد وحمد وحمدان وحمدي وغيرها. وهذا لا يعني أنها اسم واحد، بل أسهاء مختلفة. ومن اسمه حمدان مثلاً فلن يقبل أن ينادى بحامد، مثلها أن من اسمه محمد لا يقبل أن ينادى بأحمد، والرسول عليه الصلاة والسلام اسمه محمد، ولم يكن معاصروه ينادونه بأحمد أبداً، لا في مكة ولا في المدينة، ولا قبل نزول هذه السورة ولا بعد نزولها. ثم إن عيسى لم يبعث لقريش، ولكنه بعث لقومه بني إسرائيل ليعيدهم لحكم التوراة، ومما قاله لهم لكي يصدقوا أنه رسول من الله: إنه سيأتيهم بعده مباشرة رسول آخر وحدد لهم اسمه ليثبت لهم صدقه.

ولا علاقة للرسول محمد ولا لقريش به. لأن قريشاً في مكة منذ أيام إبراهيم، بينها بشرى عيسى كانت موجهة لبني إسرائيل في مصر فرعون، في عصر موسى وعيسى. ولا يمكن أن يبشر عيسى بني إسرائيل بمجيء محمد لقريش، لأن الغاية من بشرى عيسى هي تأكيد صدقه، وأن ما يقوله لبني إسرائيل، هو ما علمه الله.

وكون عيسى علم أنه سيأتي بعده رسول اسمه أحمد، ويستطيع أن يخبر بني إسرائيل بها في بيوتهم، لا يعني أنه يستطيع أن يعلم الغيب، ويتنبأ بمجيء رسول يبعث في مكة بعد زمن طويل جداً. لأنه لا فائدة من أن يعلم ذلك، فكل قدراته فوق العادية تهدف لإثبات أنه رسول من الله لبني إسرائيل في ذلك الوقت لكي يصدقوه ويعودوا لتعاليم التوراة التي تركوها. فمهمة عيسى الوحيدة والسبب الوحيد لإرساله هو إعادة بني إسرائيل لتعاليم التوراة، وليس لقريش علاقة بذلك. مثلها أن إرسال محمد لقريش في عصور لاحقة لا علاقة له ببني إسرائيل زمن عيسى.

وكبشر، فعيسى لا يمكن أن يكون على علم بمجيء محمد، بل لا يمكن أن يكون قد علم بمجيء سليهان وداوود، ولا أي نبي آخر من أنبياء بني إسرائيل بعده، ما عدا أحمد، لأن الله أبلغه بذلك، كبرهان على صدق رسالته لمن عاصره. أما البقية من رسل بني إسرائيل فسيرسلون بعده بزمن طويل، ولا حكمة في إبلاغه عنهم.



وعلى القراء أن يتذكروا أن البيئة التي ولد فيها عيسى وموسى عربية اللسان، واسم أحمد عربي مثل كل أسهاء بني إسرائيل كموسى، عيسى، يحيى، ذكريا، هارون، إبراهيم، إسهاعيل، وإسحاق. أما نطق موشي، عيسو، ذكرايا، آرون، أبرهام، إشهائيل، ويتسحك، فهو نطق فيه عجمة اكتسبها بنو إسرائيل في وقت لاحق من تاريخهم، وبعد شتاتهم، عندما اختلطت ألسنتهم بلغات أخرى، فأصبحت عربيتهم خليطاً من مفردات لغات شتى، دون قواعد وضوابط خاصة بها.

ونعود لسورة الصف.

#### حديث عن قريش

الآيات: (٧-٩) والخطاب إخباري

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهَّ الْكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَى إِلَى الْإِسْلَامِ وَاللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ (٧) يُرِيدُونَ لِيُطْفِؤُوا نُورَ اللهَّ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللهُ مُتِمَّ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ (٨) هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحُقَّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ (٩) الصف.

الحديث عن قريش التي تحاول إلصاق تهم وكلام لم يقله محمد به ونشره بين الناس للصد عن الإسلام، وكان هذا يحدث في مكة وفي المرحلتين الأخيرتين من الدعوة في مكة، وتحدثت عنه سور مكية. والآيات هنا تؤكد أن نور الله (دينه) سيبقى وأن رسول الله أرسل به ليظهر على كل العقائد، مها كانت صعوبة العقبات. وقيام دولة للمسلمين في يثرب برهان على ظهور الدين برغم محاولات قريش المتنوعة لمنع انتشاره ووأده والقضاء عليه، وبرغم حشود قريش لحرب المسلمين.

### مسلمون امتنعوا عن الإنفاق في سبيل الله

(الآيات: ١٠-١٣) والخطاب توجيهي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا هَلْ أَذُلُكُمْ عَلَى يَجَارَةٍ تُنجِيكُم مِّنْ عَذَابِ أَلِيمِ (١٠) تُؤْمِنُونَ بِاللهَّ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهَّ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لِّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (١١) يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَمَسَاكِنَ طَيَّبَةً فِي جَنَّاتِ عَذْنِ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (١٢) وَأُخْرَى تُحِيُّونَهَا نَصْرٌ مِّنَ اللهَّ وَفَتْحٌ فَرِيبٌ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ (١٣).



لأن الناس متعلقون بالأمور الدنيوية والماديات، وهذا هو السبب في امتناع البعض عن الإنفاق لتجهيز الجيش، والسورة تنبههم إلى أن هناك ما هو أكثر ربحاً، وهو ربح الآخرة الذي سيدوم وإلى الأبد.

حديث إلى من أسلم من النصاري

الآية: (١٤) والخطاب توجيهي

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا كُونوا أَنصَارَ اللهَّ كَمَا قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيِّينَ مَنْ أَنصَارِي إِلَى اللهَّ قَالَ الحُوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللهَّ فَأَمَّنَت طَّائِفَةٌ مِّن بَنِي إِسْرَائِيلَ وَكَفَرَت طَّائِفَةٌ فَأَيَّدْنَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَى عَدُوَّهِمْ فَأَصْبَحُوا ظَأَهِرِينَ(١٤).

بعض النصاري في يثرب دخلوا الإسلام، والآية تحثهم على أن يقتدوا بآبائهم الأولين الذين آمنوا بعيسي وناصروه، لكي ينعموا بتأييد الله لهم على الدوام.

لقد كانت سورتا محمد والصف آخر ما نزل قبل خروج المسلمين لملاقاة عدوهم قريش في بدر، والسورتان تظهران أن المسلمين لم يكونوا بأحسن حالاتهم، فهناك من لا يرغب في القتال خوف الموت لأنه غير متيقن من الآخرة. وهناك من لا يرغب في قتال قريش الذين يكن لهم المودة ولا يريد أن يرى أحداً منهم قد قتل. وهناك من لا يرغب في الإنفاق على تجهيز الجيش مع قدرته، وهناك فئات أخرى لا ترغب في القتال لأسباب مختلفة.

ولعل من المفيد أن نلخص الحديث عن بني إسرائيل قبل معركة بدر، كما يلي: لقد كانوا عدة أصناف يعيشون في يثرب عند هجرة رسول الله.

\*\* بعضهم ممن غادر مصر في الشتات الأول، عندما تعرضت لغزو خارجي بعد عصر موسى وعيسى، وهؤلاء هم الأكثرية، ويتكونون من ثلاث قبائل مشهورة هي: بنو النضير، بنو قينقاع، وبنو قريظة. وقد أبقوا على لغتهم الأم «العربية»، كما احتفظ رجال دينهم ببعض نصوص التوراة كما نزلت على موسى بلغتها الأصلية العربية. وإن كان هذا لا يعني أن عقائدهم كانت سليمة، بل دخلها الكثير من البدع، واتبعوا ما اختلقه رجال الدين ونبذوا «كِتَابَ الله وَرَاء ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ ". والدليل على احتفاظهم ببعض نصوص التوراة يفهم من سورة المائدة التي سبق ومررنا بها: سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَّالُونَ لِلسَّحْتِ فَإِن



جَاؤُوكَ فَاحْكُم بَيْنَهُم أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ وَإِن تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَن يَضُرُّوكَ شَيْنًا وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللهَّ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ (٤٢) وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِندَهُمُ التَّوْرَاهُ فِيهَا حُكْمُ اللهَّ ثُمَّ يَتَوَلَّوْنَ مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُوْلَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ (٤٣).

\*\* وهناك من استقر في يثرب من الموجة الثانية من هجرة وشتات بني إسرائيل بعد تدمير المملكة التي أسسها داوود، وقُضي عليها فيها بعد بسبب غزوة خارجية. وهؤلاء، بعضهم تمسك بعقائد بني إسرائيل الأوائل. قلة على الحق، والباقي استحدثوا في الدين ما ليس فيه. وبعضهم اعتقد بمذهب جديد وتسموا باليهود، وهؤلاء بعضهم يعتقد أن عزير - أحد أنبيائهم - كان ابن لله، والبعض يؤمنون بوحدانية الله ولكن عقائدهم فاسدة.

\*\* وعمن استقر في يثرب بعد الموجة الثانية للشتات، من تسموا بالنصارى. قلة منهم من سلالة من آمن بعيسى ابن مريم، لكنهم استحدثوا في الدين ما ليس فيه، مع احتفاظهم ببعض تعاليم الإنجيل. وأغلبهم يعتقدون بأن عيسى ابن لله، وأمه إله ثالث معها. وبرغم أنهم يؤمنون بالتثليث، فهو يختلف بشكل جذري عن تثليث من يسمون اليوم بالمسيحيين، ذلك أنهم يعتقدون بتثليث مكون من الأب، الابن (يسوع)، والروح القدس.

لأن النصارى لا يعرفون يسوع، وليس في عقيدتهم إله اسمه روح قدس، كها أن المسيحيين لا يعرفون عيسى، وليس في عقيدتهم إله اسمه أم عيسى. ونحن هنا نتحدث عن أصل عقيدة المسيحيين، ولا علاقة لحديثنا بالتطورات اللاحقة، حيث يوجد اليوم كنائس مسيحية تسمى كنيسة العذراء أو مريم أو أم الإله، وهي كنائس مستحدثة، ولا تؤمن بعيسى، ولكن بيسوع.

وكانت كل فرقة من فرق من بني إسرائيل في يثرب لا تتفق مع غيرها: (وَقَالَتِ الْيَهُو دُلَيْسَتِ النَّصَارَى كَنْسَتِ الْيَهُو دُعَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِتَابَ كَذَلِكَ قَالَ النَّصَارَى كَنْسَتِ الْيَهُو دُعَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِتَابَ كَذَلِكَ قَالَ النِّصَارَى لَيْسَتِ الْيَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيهَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ (١١٣) البقرة.

ومواقف غالبية بني إسرائيل، بأصنافهم المتعددة، الإعراض عن دعوات القرآن المتكررة لهم، وسخريتهم من الإسلام والمسلمين والأذان والصلاة، إلا أنه حتى معركة بدر لم يصدر منهم – يهوداً أو نصاري - في يئرب ما يعتبر تصرفات عدائية، لذا أحل للمسلمين طعامهم



والزواج بنسائهم.

لكن هذا الصفو لن يصمد طويلاً.

وقد توقف دخول بني إسرائيل الإسلام منذ قدم رسول الله مهاجراً إلى المدينة، برغم أن من أسلم منهم في مكة قبل الهجرة كانوا فاتحة خير على الإسلام والمسلمين. فقد دعوا للإسلام في يثرب، وآمن بدعوتهم الكثير من الأوس والخزرج وقلة من قومهم.

فيها عدا النصارى الذين يؤمنون بوحدانية الله: لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لَلَّذِينَ آمَنُواْ الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُواْ وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَّوَدَّةً لَلَّذِينَ آمَنُواْ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَارَى ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسَّيسِينَ وَرُهْبَاناً وَأَنَّهُمْ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ(٨٢) المائدة.

والنصارى الموحدون والذين يؤمنون بالتثليث ومعهم اليهود الموحدون والذين يؤمنون بأن عزيراً ابن الله، كانت أعدادهم قليلة، ولا وجود لهم خارج يثرب في الغالب، لذا مع تطور الأحداث في المدينة فيها بعد، غادر جلهم يثرب مع بني إسرائيل الآخرين، وسرعان ما انتهى وجودهم وذابوا في مجتمعات بني إسرائيل التي استقروا فيها خارج يثرب وخاصة بلاد الشام.

كها انتهى أمر بقية التوراة العربية التي كان رجال بني إسرائيل يحتفظون بها في يثرب، لتحولهم عن لغتهم العربية إلى لغات اليهود وعقائدهم الذين استقروا بينهم فيها بعد جلائهم، والذين كانوا يؤثرون ويسيطرون على عالم ودين بني إسرائيل في العالم.



# المرحلة الثالثة : مرحلة ما بعد بدر

مرحلة ما بعد معركة بدر نزلت فيها أربع سور، هي: الأنفال، الحديد، التغابن، والطلاق. ويمكن تصنيف هذه المرحلة إلى فترتين:

الفترة الأولى تمثلها سورة الأنفال التي تصف لنا بدقة ما حدث في الليلة التي سبقت المعركة وبداية يوم المعركة قبل نشوب القتال وأثناء المعركة وما انتهت إليه والنتائج التي ترتبت عليها.

الفترة الثانية / فترة الاستعداد للمعركة القادمة. ويمثلها سور الحديد، التغابن، والطلاق.

# الفترة الأولى؛ معركة بدر/ تمكين الإسلام

#### (١٠١) سورة الأنفال

نزلت مباشرة بعد الفتح الكبير الذي تحقق للمسلمين بهزيمة مشركي قريش في بدر. وتمثل سجلاً مفصلاً يوثق لتلك المعركة الحاسمة التي تعتبر منعطفاً هاماً في تاريخ دولة المسلمين، وتمكيناً للإسلام. فإن كانت تشريعات الإسلام قد اكتملت بنزول سورة المائدة، فالإسلام قد أصبح حقيقة واقعة بعد معركة بدر.

وكل السورة تتحدث عن تلك الغزوة وما حدث فيها بدقة غفل عنها الكثير من المسلمين باعتهادهم على ما ورد في كتب التراث التي شوهت الحقائق. والسورة في استعراضها لما حدث لا تتقيد بالترتيب الزمني للأحداث، كأن تبدأ بالحديث عن استعداد المسلمين للمعركة ثم بسير المعركة ثم كيف انتهت وما بعد ذلك. لأن السرد القصصي في القرآن يأتي بأساليب فريدة ومختلفة.



وفيها يلي عرض للكيفية التي تناولت فيها السورة الحديث عن المعركة:

- بداية السورة جاءت عن كيفية تقسيم الغنائم، التي غنمها المسلمون من المعركة.
- يلي ذلك الآيات: (٢-٤) والتي تتحدث عن وجوب طاعة الله واتباع أوامره، وكأن لا
   علاقة لها بالحديث عن بدر.
  - والآيتان: (٥-٦) تشير إلى أن هناك بعض المسلمين كرهوا الهجرة من مكة.
    - ثم يأتي الحديث عما حدث في بدر في الآيات: (٧-١٤).

ثم تحذر الآيات: (١٥-١٩) من الهرب من المعركة وتحث على الصبر في القتال.

ثم تذكر الآيات: (٢٠-٢٩) أن هناك خلافاً وقع بين فريقين من المسلمين في المعركة.

والآية: (٣٠) تبين بعض مكائد قريش ضد الرسول قبل الهجرة.

والآيات: (٣١-٤٠) تتحدث عن مواقف قريش من الدعوة في مكة ومنعهم المسلمين من الحرم.

والآية: (٤١) تعود لبيان تقسيم الغنائم الذي ذكرته في الآية الأولى.

والآيات: (٤٢-٤٤) تكملة للحديث عها حدث في المعركة والذي ذكر في الآيات: (٧-١٤).

والآية: (٤٥) تقول إن بعض المسلمين حدثته نفسه بالهرب من المعركة.

الآيات: (٤٦-٤٨) تعود للحديث عن الخلاف بين المسلمين والمذكور في الآيات: (٢٠- ٢٩).

الآية: (٤٩) تتحدث عن المنافقين.

الآيات: (٥٠-٥٥) ما الذي ينتظر قتلي المشركين من عذاب.

الآيات: (٥٦ -٦٣) ذكر لمعاهدات بين المسلمين وقريش.

الآيات: (٦٤-٦٦) تحريض المسلمين على الصبر في القتال، وكأن المعركة لم تنته بعد.

الآيات: (٦٧-٧١) فرض قانون الأسرى في حروب المسلمين.

الآية: (٧٢) تخبرنا أن هناك مسلمين بقوا في مكة ولم يهاجروا، استمراراً لما ذكر في الآيتين: (٥-٦).



وتختم السورة مع الآيات: (٧٣-٧٥) التي تذكر فضائل المهاجرين الأتقياء والأنصار. والقارئ العادي عندما يقرأ السورة يظن أنها تتحدث عن مواضيع كثيرة من بينها بعض المواضيع عن غزوة بدر، والباقي مواضيع لا علاقة لها بالمعركة. لكن المتدبر للسورة يجد أن كل ما تتحدث عنه آيات الأنفال له علاقة مباشرة أو غير مباشرة ببدر، ولم تتحدث السورة عن أي مواضيع أخرى. فهي بحق سورة غزوة بدر. وكل ما نحتاجه لتبين ما أخبرتنا به السورة هو فهم أسلوب القرآن، ومعرفة كيف يمكن ربط الأحداث بتسلسل زمني. لذا

والبداية مع:

#### الأنفال وتوزيعها

فقد نخرج قليلا عن تسلسل الآيات لتتبع الأحداث.

معركة بدر أول حرب يخوضها المسلمون في تاريخهم، وهي المواجهة الحربية الأولى مع قريش. وقد انتصر فيها المسلمون، وقتلوا عددا كبيراً من كبراء قريش، واسروا عدداً آخر، واستولوا على أسلاب وغنائم كثيرة. وغنائم الحرب لها قيمة عالية عند الناس في ذلك الزمان، لأنها عبارة عن سيوف ودروع وعتاد حربي يعز تواجده بكثرة بين أيدي سكان جزيرة العرب، كونها في الغالب لا تصنع محلياً، بل تأتي من الهند والشام ومن بلاد أخرى غيرها. لذا فهي قليلة وغالية الثمن.

والحروب في الجاهلية لها قوانينها المتعارف عليها في اقتسام الغنائم بين أفراد الجيش المنتصر، وتنص تلك القوانين على أن كل من قتل محارباً من العدو فله سلبه، أي ملابسه وسلاحه ومركبه إن كان راكباً. أما بقية الغنائم التي يتركها العدو خلفه بعد هزيمته فهذه هي الأنفال، وكان زعيم القبيلة هو من يقوم بتوزيعها، حسبها يرى '.

ولأن بدراً أول حرب يخوضها المسلمون في الإسلام، فقد كان أول اهتهاماتهم فيها لو انتصروا على عدوهم، هو كيف سيتم تقسيم الأنفال. أما الأسلاب فستذهب لمن حصل

١ وذكرني «أبو حزم» بقول الشاعر الجاهلي: لك الرباع فينا والصفايا \*\*\* وحكمك والنشيطة والفضول (الرباع يعني الربع» والصفايا تعني ما يمكم به الزعيم، والنشيطة تعني ما يعفر والصفايا تعني ما يعكم به الزعيم. والنشيطة تعني ما يعفر عليه، والفضول ما فضل من الغنائم بعد القسمة، وكل ما سبق يذهب للزعيم. وهذا البيت من الشعر قاله عبدالله ابن عنمة بن حرثان الضبي ضمن قصدية يرثي بها زعيم القبيلة بسطام ابن قيس. ويذكر في البيت ما كان يمتاز به الزعيم ويتفرد به. وعبد الله ابن عنمة عاش في الجاهلية ودخل الإسلام زمن الفتوح أو قبل معركة القادسية التي كانت أول معركة له في الإسلام. وليس معروفاً متى وأين ترفي.



عليها، كما كان متبعاً في الجاهلية. فكان أول ما تحدثت عنه السورة هو توزيع الأنفال: يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأَنفَالِ قُلِ الأَنفَالُ للهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُواْ اللهِ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بِيْنِكُمْ وَأَطِيعُواْ اللهَ وَرَسُولَهُ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ (١)'.

والخطاب توجيهي تشريعي.

ومعنى أن تصرف الأنفال لله، أي يصرف منها للنفقات التي تدفعها دولة الإسلام. ومن ذلك تجهيز الجيش وسد حاجات المحتاجين من فقراء ومساكين. ومعنى أن تصرف للرسول أي يؤخذ منها ما يقيم قوته اليومي، لأنه لا دخل له ولا عمل، حيث يقضي كل وقته في الدعوة، ويحتاج للإنفاق على مصروفاته وأهل بيته.

ولأن النفس البشرية ضعيفة فقد يتساءل البعض كيف لنا أن نعرف ما يقسم لدولة المسلمين وما يعطى الرسول؟ أو هل يمكن للرسول أن يأخذ كيفها يشاء من الأنفال دون محاسبة، مثلها يفعل بعض القائمين على الجمعيات الخيرية في بلادنا في هذا العصر؟

فجاءت آية أخرى في السورة توضح هذا الأمر: وَاعْلَمُواْ أَنَّيَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ للهٌ خُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن كُنتُمْ آمَنتُمْ بِاللهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٤١).

والخطاب توجيهي تشريعي.

فالله له خمس الأنفال. أي أن الخمس يخصص لمصروفات دولة الإسلام، وأهمها في تلك الفترة تسليح الجيش وتجهيزه. ولا يذهب لرجل الدين كها يفعل أتباع المذهب الشيعي. والباقي يصرف للرسول والمحتاجين الذين أمر الله أن يعطوا من الإنفاق وهم: المحتاج من ذوي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل، وبنسب متساوية. أي أن الرسول يأخذ ما يأخذه اليتيم أو المسكين لا أكثر.

وصرف الأنفال كما ورد في الآية لن يعجب البعض من القادرين وغير المحتاجين، الذين يرغبون في قسم منها لأنفسهم، متناسين أنهم لديهم مداخيل تمكنهم من الصرف على أنفسهم وأهلهم. ولن يتقبل حكم القرآن في الأنفال إلا من يؤمن بالله حقاً: إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا وَكُورَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيهَاناً وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ (٢) الَّذِينَ وَكُورَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيهَاناً وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ (٢) الَّذِينَ



الخطاب في الآية ترجيهي تشريعي، وهو كذلك في الآيات: ٢-٤.

يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ (٣) أُوْلَـئِكَ هُمُ المُؤْمِنُونَ حَقّاً لَمُّمْ دَرَجَاتٌ عِندَ رَبِّمِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ (٤).

والمؤمنون حقاً ليس فقط رضوا بحكم الله في الأنفال بل وينفقون من أموالهم في كل المجالات التي تحتاجها دولة المسلمين والمجالات التي أمر بها القرآن، ويقيمون الصلاة وكل أوامر الدين. بينها الذين يطالبون بجزء من الأنفال يتباطؤون في الإنفاق، وقد لا يقيمون كل أوامر الدين، وهم مسلمة يثرب الذين تحدثت عنهم سورة الصف ومحمد والنساء والبقرة وغيرها من السور، والذين أعلنوا إسلامهم ولم يؤمنوا.

# مسلمة قريش لم يرغبوا في قتال مشركي قريش

كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِن بَيْتِكَ بِالحُقِّ وَإِنَّ فَرِيقاً مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكَارِهُونَ(٥) مُجَادِلُونَكَ فِي الحُقِّ بَعْدَ مَا تَبَيَّنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى المُوْتِ وَهُمْ يَنظُرُونَ(٦).

الآيات تكشف لنا صورة أخرى من مواقف مسلمة قريش زمن رسول الله، الذين والوا مشركي قريش في مكة، وعندما نزلت آيات الهجرة، وبدأ الرسول يحث الناس على الخروج من مكة، هاجروا بخلاف رغبتهم. ولما خرج المسلمون لملاقاة جيش قريش دخل أولئك الناس مع الرسول في نقاش حاد في محاولة لثنيه عن القتال. ونظروا للجهاد على أنه مساولتنفيذ حكم الإعدام فيهم "كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى المُوْتِ وَهُمْ يَنظُرُونَ" وليس على أنه مرحلة صعبة لكنها ضرورية في سبيل الله وإعلاء كلمة الحق.

هؤلاء الذين كان بينهم وبين المسلمين من المستضعفين والضعفاء مشاحنات مستمرة، تطورت لاقتتال كها ذكرت الآيات: (٩-١٣) من سورة الحجرات، وتسببوا بمشاكل كثيرة ذكرت سور سابقة بعضها وسنأتي على بعضها الآخر في سور قادمة.

وسورة محمد السابقة، والتي نزلت قبيل وقوع معركة بدر، أشارت إلى أنهم لم يرغبوا في حرب قريش الذين يوالونهم، وكانوا يطلبون من الرسول الدخول في مناقشات مع قريش بدل حربهم: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ (٣٣) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهَ ثُمَّ مَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يَغْفِرَ اللهِ لَهُمُ هُمُ (٣٤) فَلَا تَهِنُوا وَتَدْعُوا إِلَى السَّلْم وَأَنْتُمُ الْأَعْلُونَ وَاللهُ مَعَكُمْ وَلَن يَبْرَكُمْ أَعْمَالَكُمْ (٣٥).

وسورة الأنفال التي بين أيدينا تؤكد عدم رغبتهم في قتال مشركي قريش، وتقول إنهم



ذهبوا لبدر وهم غير راغبين في القتال ويمنون أنفسهم بالحصول على الغنائم دون خوض الحرب: وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللهُ إِحْدَى الطَّائِفَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ اللهُ أَن يُجِقَّ الحَقَّ بِكَلِهَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ (٧) لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْ كَرِهَ المُجْرِمُونَ (٨).

## في الطريق إلى المعركة

الخطاب في الآيات (٥-١٩) إخباري.

تشير الآية إلى أن المسلمين وهم متجهون لميدان المعركة كانوا يتضرعون لله أن ينصرهم، وكانوا قلقين، فأنزل الله سكينته عليهم:

إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي ثُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ الْمُلآثِكَةِ مُرْدِفِينَ (٩).

ولم يمد الله المسلمين بمخلوقات حية تقاتل فعلياً معهم، ولكنه كان مدداً معنوياً وسكينة تشعرهم بالراحة وتذهب عنهم القلق ورهبة المعركة، وهو ما تبينه الآية التالية: وَمَا جَعَلَهُ اللهُ إِلاَّ بُشْرَى وَلِتَطْمَئِنَّ بِهِ قُلُوبُكُمْ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ اللهِّ إِنَّ اللهِ عَزِيزٌ حَكِيمٌ(١٠).

وكان المدد المعنوي مؤثراً بالفعل لدرجة أن عدداً من المسلمين غلبه النعاس وهو ينتظر بدء المعركة، مما يعني أن القلق الذي تملكهم قد ذهب وحل محله حالة نفسية مسترخية تماماً: إِذْ يُغَشِّيكُمُ النُّعَاسَ أَمَنَةً مَّنُهُ .... (١١).

كها نزل المطر عليهم في تلك اللحظة، مما زادهم ارتياحاً نفسياً: .... وَيُنزَّلُ عَلَيْكُم مِّن السَّمَاء مَاء لِيُطَهِّرَكُم بِهِ وَيُذُهِبَ عَنكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ الأَقْدَامَ(١١). ونزول المطر في المناطق الصحراوية يشعر الناس بالحبور والراحة النفسية، بعكس نزوله في المناطق المطيرة حيث يكون مصدر إزعاج.

#### قبل بدء القتال

لقد حلت الطمأنينة والراحة النفسية في نفوس المسلمين بمعاونة الملائكة: إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمُلاَئِكَةِ أَنِّ مَعَكُمْ فَتُبَّتُواْ الَّذِينَ آمَنُواْ .... (١٢).

وفي مقابل ذلك قامت الملائكة بزرع الرعب والخوف والقلق في نفوس الكافرين: ... سَأُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُواْ الرَّعْبَ .... (١٢).



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثالثة : مرحلة ما بعد بدر

فأصبح الوضع ملاثماً لانتصار المسلمين الذين ما عليهم سوى ضرب أعناق المشركين المنهارة معنوياً: .... فَاضْرِبُواْ فَوْقَ الأَعْنَاقِ وَاضْرِبُواْ مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانِ(١٢)'.

كل هذا لأجل أن ينصر الله المؤمنين ويهلك الكافرين على شقاقهم لله ورسوله وحربهم لدينه والمسلمين، وكل من حارب الدين فمصيره الهلاك في الدنيا وعذاب الآخرة يوم القيامة: ذَلِكَ بِأُمَّهُمْ شَاَقُواْ اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَاقِقِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ(١٣) ذَلِكُمْ فَذُوقُوهُ وَأَنَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابَ النَّارِ (١٤).

#### انقلاب الموازين

في بدر اشتبك المسلمون مع مشركي قريش في أهم معركة في التاريخ. إذ إن نتيجتها تحدد بقاء الإسلام وميلاد أول دولة إسلامية، أو زوال الإسلام من سطح الأرض وإبادة المسلمين. وفي ذلك اليوم، وخلال وقت قياسي قصير، ألحق جيش المسلمين الضعيف والقليل العدد، بجيش مشركي قريش، القوي في كل شيء، إلا في المعنويات، هزيمة أليمة، لم تتعاف منها قريش أبداً. لقد سحقت كبرياء قريش، التي قدمت ليثرب بصورة السيد الذي سيعاقب عبده (المسلمين) الآبق. وكانت تشعر بأنها ليس فقط تتفوق عدداً وتسلحاً، بل إنها تتفوق نفسياً وبدون مقارنة. لأن كثيراً من المسلمين عبارة عن عبيد سابقين وموالي مستضعفين اعتادوا الخنوع وعدم القدرة على الوقوف في وجه السيد (قريش). لذا لم يخطر على بال أكثر المتشائمين من قريش أن تحل الهزيمة بهم على أيدي عبيد الأمس ومستضعفي مكة ويثرب. لكن جرأة أتقياء المسلمين في القتال نتيجة معنوياتهم المرتفعة – والتي لم تتوقعها قريش – أدت لانهيار معنويات المشركين، ولم يفيقوا من الصدمة إلا ومن بقي منهم يهرولون فارين أدت لانهيار معنويات المشركين، ولم يفيقوا من الصدمة إلا ومن بقي منهم يهرولون فارين عادهم قبل أن تتخطفها سيوف بلال وعهار وخباب وابن مسعود، تاركين وراءهم عتادهم وركابهم وجثث قتلاهم.

وقد قتل عدد كبير جداً من سادة قريش – بالنسبة لمجموعهم العام – تقول كتب السير والأخبار إنه بلغ سبعين رجلاً من خيرة كبراء مكة. والهزيمة انطوت على أكثر من خسارة

١ من تخاريف المنسرين قولهم إن الله قد أمر المسلمين بضرب رقاب وأطراف المشركين. وهو فهم أعوج للآية. لأن القتال عندما يبدأ فهو يعني أن تضرب عنق عدوك أو أي مكان في جسده. والآية تقول بتعبير مجازي إن الظروف النفسية مهيأة للمسلمين للإجهاز على العدو المنهار نفسياً وكأن المشركين قد مدوا أعناقهم لسيوف المسلمين ليضربوها. ولا تعني أنه لولا أن أمر الله المسلمين بضرب الأعناق لما ضربوها.



الرجال والعتاد، فقد أحدثت في نفسيات قريش جرحاً غائراً، لم يندمل مع الأيام. واستمر ينزف تبعات هدت جسد أهل مكة حتى أنهكته، وأجبرت كبراءها على استسلام مهين لمستضعفيها وعبيدها السابقين بعد وقت قصير من هذه المعركة، دخلت بموجبه مكة تحت حكم المسلمين وأهلها صاغرون.

أما المسلمون فقد مثلت بدر مولداً جديداً لدولة المسلمين التي ولدت ضعيفة هزيلة في المدينة بعد الهجرة، وذلك قبل أشهر من هذه المعركة، وها هي تولد من جديد بروح معنوية وثقة عالية لأفرادها الذين خلعوا أردان الذل وتذوقوا للمرة الأولى ثوب العزة والتمكين. ولم يعد مقبولاً الآن من المسلمين التفكير بالتردد في قتال العدو، أو التراخي عن القتال أو الهرب من المعركة، كما كان حالهم قبل بدر: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفُرُواْ رَحْفاً فَلَا الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله عَلَمُ وَمِئْدِ دُبُرهُ إِلاَّ مُتَحَرِّفاً لِقِتَالِ أَوْ مُتَحَيِّزاً إِلَى فِنَةِ فَقَدْ بَاء فِعَضَب مِّنَ الله وَمَأْوَاهُ جَهَنَمُ وَبِشْسَ المُصِيرُ (٦٦).

وقتال الكفار لم يأت لأن المسلمين أرادوا ذلك ورغبوا فيه. فقد حدثتنا سور سابقة عن وضع بعض المسلمين قبل بدر وكيف كانوا لا يرغبون في الحرب، لكن الله جل شأنه مهلك الكافرين الذين يحاربون دينه، كسنة مرت على كل الأمم، وهلاك كبراء قريش وقادة الصد عن الدين وحرب أهله، جاء على أيدي المسلمين. فقتلهم كان لمشيئة الله، وما سيوف المسلمين إلا أداة لتنفيذ هلاك الكبراء. كما أن الزلازل والبراكين أداة لهلاك قوم لوط، والطوفان أداة لهلاك قوم نوح: فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَ اللهَ قَتَلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَ اللهَ مُوهِنُ كَيْدِ اللهَ رَمَى وَلِيُنْلِي المُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلاء حَسَناً إِنَّ الله سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١٧) ذَلِكُمْ وَأَنَّ الله مُوهِنُ كَيْدِ الْكَافِرينَ (١٨).

ثم تتوجه الآيات بالخطاب لقريش قائلة: إِن تَسْتَقْتِحُواْ فَقَدْ جَاءَكُمُ الْفَتْحُ وَإِن تَنتَهُواْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَإِن تَعْوَدُواْ نَعُدْ وَلَن تُغْنِيَ عَنكُمْ فِئَتُكُمْ شَيْئاً وَلَوْ كَثُرُتْ وَأَنَّ اللهَّ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ (١٩). لقد قدمتم ليثرب للقضاء على المسلمين، كفتح ونصر لكم، كنتم تظنون أنه في متناول أيديكم دون عناء. لكن الفتح والنصر تحول للمسلمين. ولم تغن عنكم قوتكم، ولن تغني عنكم مستقبلاً في صراعكم مع المسلمين. والخيار الأفضل لكم هو أن تنتهوا عن حرب المسلمين ومطاردتهم وصد غيركم عن الإسلام. وإن غلبت عليكم شقاوتكم وعدتم



لحرب المسلمين فسيكون ذلك وبالأعليكم.

لقد انقلبت الموازين بالفعل، بعد المعركة. فأصبح المسلمون في موقف أقوى وأصبحت قريش في موقف أضعف. مع نقص عدد كبراء قريش بشكل ظاهر بسبب من قتل منهم، بينها كان عدد المسلمين يزيد كل يوم، وسرعان ما ستجد قريش نفسها هي الجانب الأضعف عدداً وعتاداً ومعنويات.

ثم تخاطب السورة فئة من المسلمين الذين كان لهم موقف متخاذل من الحرب، وتحدثت عنهم السور السابقة.

# مسلمة قريش

الخطاب توجيهي تحذيري في الآيات: (۲۰-۲۹).

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللهِ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَوَلَّوْا عَنهُ وَأَنتُمْ تَسْمَعُونَ (٢٠) وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ (٢١) إِنَّ شَرَّ الدَّوَابِّ عِندَ اللهَ الصُّمُ الْبُكُمُ الَّذِينَ لاَ يَعْقِلُونَ (٢٢) وَلَوْ عَلِمَ اللهُ فِيهِمْ خَيْراً لَأَسْمَعَهُمْ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلَّواً وَهُم مُعْرِضُونَ (٣٢) يَعْقِلُونَ (٢٢) وَلَوْ عَلِمَ اللهُ فِيهِمْ خَيْراً لَأَسْمَعَهُمْ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلَّوا وَهُم مُعْرِضُونَ (٣٢) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمْنُواْ اسْتَجِيبُواْ للهَ يَحُولُ بَيْنَ المُرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنّهُ إِلَيْهِ مُخْشَرُونَ (٢٤) وَاتَّقُواْ فِتْنَةٌ لاَ تُصِيبَنَّ اللّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ (٢٥) وَاذْكُرُواْ إِذْ أَنتُمْ قَلِيلٌ مُّسْتَضْعَفُونَ فِي الأَرْضِ ثَغَافُونَ أَن يَتَخَطَّفَكُمُ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (٢٥) وَاذْكُرُواْ إِذْ أَنتُمْ قَلِيلٌ مُّسْتَضْعَفُونَ فِي الأَرْضِ ثَغَافُونَ أَن يَتَخَطَّفَكُمُ اللّا اللهُ اللهُ

المخاطب هم "مسلمة قريش" الذين لا يستمعون لأوامر الرسول. وتذكرهم الآية (٢٦) ببداية الإسلام في مكة عندما كانوا مع بقية المسلمين قلة مستضعفين خائفين، وتقارن ذلك بحال المسلمين اليوم (بعد بدر)، وما هم عليه من عزة. وكون هذه الفئة توالي مشركي قريش معللين ذلك بصلات القربي وهو غير مقبول عند الله، كها حذرتهم سورة المجادلة: لا تَجِدُ قَوْماً يُوْمِنُونَ بِاللهُ وَالْيَوْمِ الْمَاخِم الْمَارِيَ مَنْ حَادً الله وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءهُمْ أَوْ الْمَاءهُم أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُم أَوْلَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُومِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيْدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ



جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُوْلَئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللهَ هُمُ المُفْلِحُونَ (٢٢).

# حديثٌ عن قريش

تتجه السورة بالحديث عن قريش التي للتو عذبت عذاباً شديداً ساحقاً ومذلاً على أيدي المسلمين والخطاب إخباري. وتذكر بعض ما فعلته بالمسلمين قبل الهجرة: وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ المَّاكِرِينَ (٣٠). لقد خططوا لفتنة محمد أو قتله أو على الأقل طرده من مكة.

وعندما كان الرسول يتلو عليهم القرآن، كانوا يسخرون: وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا قَالُواْ قَدْ سَمِعْنَا لَوْ نَشَاء لَقُلْنَا مِثْلَ هَـذَا إِنْ هَـذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ(٣١).

كها كانوا يسخرون من وعيد القرآن لهم بعذاب دنيوي: وَإِذْ قَالُواْ اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَـذَا هُوَ الحُقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ السَّهَاءِ أَوِ اثْتِنَا بِعَذَابِ أَلِيمِ(٣٢).

وها هو يحل بهم الآن.

وتقول السورة إنه لم يكن وارداً أن يعذبهم الله وأنت كنت بينهم، ولن يعذبهم لو آمنوا واستغفروا: وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبُهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ(٣٣).

فقوله: "وهم يستغفرون" تعني أنهم أسلموا وتابوا من شركهم، وليس كها تأوله الناس من أن المعنى أن الله لم يعذب قريشاً لأنهم كانوا يستغفرون برغم شركهم'.

لكن عذابهم وارد بعد خروجك من مكة وهجرة المسلمين: وَمَا لَمُهُمُ أَلاَّ يُعَدِّبُهُمُ اللهُ وَهُمْ يَصُدُّونَ عَنِ المُسْجِدِ الْحَرَامِ وَمَا كَانُواْ أَوْلِيَاءُهُ إِنْ أَوْلِيَآؤُهُ إِلاَّ المُتَقُونَ وَلَـكِنَّ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ(٣٤).

والآيتان السابقتان فهمتا وكأنها تناقض. فالقرآن يقول لن يعذبهم ثم يقول سيعذبهم. وهذا يظهر أن من قال بذلك غريب على أسلوب القرآن، ومن عصر الظلمات والفتن وليس من عصر الرسول.

وتواصل السورة قائلة: وَمَا كَانَ صَلاَتُهُمْ عِندَ الْبَيْتِ إِلاَّ مُكَاء وَتَصْدِيَةً فَذُوقُواْ الْعَذَابَ بِهَا



١ العبارة تم تعديلها من قبل (أبو حرم).

#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثالثة : مرحلة ما بعد بدر

كُنتُمْ تَكْفُرُونَ(٣٥).

فقريش في أواخر الدعوة في مكة، وكثرة القادمين لمكة لرؤية الرسول، بدأت تصلي عند المسجد صلاة مختلقة لكي تقول للناس إنهم هم من يؤمن بالله ويخدم بيته وأن محمداً هو المبتدع والضال، وذلك لكي تصد الناس الذين كانوا يقدمون لمكة عن ساع الرسول والاتصال به. فمكاء تعني خداعاً، وتصديه من صد الناس، ومن أجل ذلك توعدتهم الآية بالعذاب. وليس كها أولها المفسرون أن مكاءً تعني: صفيراً، وتصدية تعني: تصفيقاً. ومع أن لم المعنى مضحك وواضح، إلا أننا كالعادة تلقيناه بالقبول كونه جزء من الموروث، ونبذنا كلام الله الواضح وراء ظهورنا.

### ما بعد المعركة

بعد نهاية المعركة تتوجه الآيات لقريش بعدد من النصائح والاقتراحات:

لقد أنفقتم على حرب المسلمين الأموال الطائلة. وكلها ذهبت خسارة وحسرة عليكم،
 وكل ما قد تنفقون لحرب المسلمين سيذهب خسارة، وستغلبون:

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ يُنِفِقُونَ أَمْوَالْهُمْ لِيَصُدُّواْ عَن سَبِيلِ اللهَ فَسَيُنفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ (٣٦) لِيَمِيزَ اللهُ الْحَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ وَيَجْعَلَ الْخَبِيثَ بَعْضَهُ عَلَىٰ بَعْضِ فَيَرْكُمَهُ جَمِيعاً فَيَجْعَلَهُ فِي جَهَنَّمَ أُوْلَـئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (٣٧). ا

- انتهوا عن حرب المسلمين وتعايشوا معهم بسلام ونسيان للماضي: قُل لِلَّذِينَ كَفَرُواْ إِن
   يَنتَهُواْ يُغَفَرْ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ وَإِنْ يَعُودُواْ فَقَدْ مَضَتْ سُنَةُ الأَوَّلِينِ(٣٨)٢.
- إن لم تنته قريش واستمرت في عدائها للمسلمين فيجب على المسلمين قتالهم بكل قسوة، لأنهم سيستمرون يحاربون المسلمين ومصدر خطر على وجودهم. فالقضاء عليهم أمن للمسلمين: وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لله فَإِنِ انتَهَوْ أَ فَإِنَّ الله بِيَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٣٩) وَإِن تَوَلَّوْ أَ فَاعْلَمُواْ أَنَّ الله مَوْلاَكُمْ نِعْمَ المُولَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ (٣٩). ٢



١ الخطاب تقريري.

الخطاب تحذيري.

١ - الخطاب في الآيتين توجيهي.

# قانون توزيع الأنفال

تعود السورة لتفصل كيفية توزع الغنائم (الأنفال) والذي بدأت به السورة وذكرته الآية الأولى مجملاً: وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ للله مُحْسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْفُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن كُنتُمْ آمَنتُمْ بِاللهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجُمْعَانِ وَاللهُ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٤١). الْجُمْعَانِ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٤١). ا

وقد تحدثنا عن ذلك ضمن الحديث عن الآية الأولى.

## في ميدان المعركة

(الآيتان: ٤٣-٤٤) والخطاب إخباري.

تورد السورة وصفاً لميدان المعركة قبل نشوب القتال، وأين تواجد جيش المسلمين وجيش الكفار: إِذْ أَنتُم بِالْعُدْوَةِ الدُّنْيَا وَهُم بِالْعُدُوةِ الْقُصْوَى وَالرَّكْبُ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَلَوْ تَوَاعَدتَّمْ لاَخْتَلَفُتُمْ فِي الْمِعَادِ وَلَكِن لِيَقْضِيَ اللهُ أَمْراً كَانَ مَفْعُولاً لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَن بَيْنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَيْ عَن بَيْنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَيْ عَن بَيْنَةٍ وَإِنَّ اللهَ لَسَمِيعٌ عَلِيمٌ (٤٢).

لقد تمركز المسلمون على تل مرتفع من الأرض (عدوة)، وتمركز العدو على تل آخر مقابل له. لكن جيش المسلمين كان على مرتفع يعلو المكان الذي تمركز فيه المشركون، مما أعطاهم أفضلية استراتيجية هامة لكسب الحرب، لم يخطط لها المسلمون مسبقاً، ولكنها حدثت بالصدفة المباركة. وهو ما يخالف ما ذكرته كتب السير والحديث والتفسير من أن (رسول الله سار ليبادر قريشاً، إلى ماء بدر، فلما جاء أدنى ماء من بدر نزل عليه، فقال الحباب بن المنذر بن الجموح: يا رسول الله، منزل أنزلكه الله ليس لنا أن نتعداه، ولا نقصر عنه، أم هو الرأي والحرب والمكيدة؟ فقال رسول الله: "بل هو الرأي والحرب والمكيدة"، قال الحباب: يا رسول الله، ليس بمنزل، ولكن انهض حتى تجعل القلب كلها من وراء ظهرك، ثم غور كل قليب بها إلا قليباً واحداً، ثم احفر عليه حوضاً، فنقاتل القوم ونشرب ولا يشربون، حتى يحكم الله بيننا وبينهم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "قد أشرت بالرأي"، فغعل ذلك) انتهى ما ذكره ابن إسحاق في سيرته.

والقصة مختلقة لأنها تخالف الآية السابقة التي تقول إن نزول جيش المسلمين لم يكن نتيجة



#### تدبر القرآن [ السور المدنية | المرحلة الثالثة : مرحلة ما بعد بدر

تخطيط لا من الحباب ولا من غيره ولا حتى من الرسول، ولكنها صدفة مباركة فقط.

وعندما التقى الجمعان قبل نشوب المعركة، كان المسلمون بمعنويات مرتفعة، لدرجة كان يتراءى لهم أن جيش يتراءى لهم أن جيش العدو أقل مما هو في الحقيقة، كما أن المشركين كان يتراءى لهم أن جيش المسلمين قليلو العدد، كما هم بالفعل. وهو ما شجعهم على أن يقدموا على المعركة ويقتل عدد من كبرائهم، وتحل بهم الهزيمة. ولو تخيلوا جيش المسلمين بعدد كبير، فقد يتراجعون عن القتال قبل نشوبه: وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ الْتَقَيْتُمْ فِي أَعْيُزِكُمْ قَلِيلاً وَيُقَلِّلُكُمْ فِي أَعْيُرُهِمْ لِيَقْضِيَ اللهُ أَمْراً كَانَ مَفْعُولاً وَإِلَى اللهَ تُرْجَعُ الأمُورُ (٤٤).

# أوضاع المسلمين قبل المعركة

(الآيات: ٤٥-٤٨) والخطاب توجيهي تشريعي.

تحدثنا السورة عن بعض أوضاع المسلمين قبل المعركة، كما يلي:

بعض المسلمين حدّث نفسه بالهرب: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاثْبُتُواْ وَاذْكُرُواْ اللهّ كَثِيراً لَّعَلَّكُمْ تُفْلَحُونَ(٤٥).

وكان هناك خلاف حول الكيفية التي تدار بها العمليات، وتداخلت الآراء ولم يعد الكثير منهم يستمع لتوجيهات الرسول: وَأَطِيعُواْ اللهِّ وَرَسُولُهُ وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ مِنهُمْ وَاصْبِرُواْ إِنَّ اللهِ مَعَ الصَّابِرِينَ(٤٦) وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِم بَطَراً وَيِئَاءُ النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِ وَاللهُ بِيَا يَعْمَلُونَ مُجِيطٌ(٤٧) وَإِذْ زَيَّنَ هَمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالُونَ مُجِيطٌ(٤٧) وَإِذْ زَيَّنَ هَمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالُونَ مُحَالًا لَكُمْ فَلَمَّا تَرَاءتِ الْفِئْتَانِ نَكَصَ عَلَى عَلَيْهُ وَقَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِّنكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لاَ تَرَوْنَ إِنِّي أَخَافُ اللهِ وَاللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ(٤٨).

وهذه الآيات تحذر المسلمين من تكرار التضارب في الآراء أثناء المعارك، وأنه يجب على كل المحاربين الاستهاع والطاعة لأوامر الرسول وتنفيذها. فالمعركة يجب أن تسير بمرئيات قائد واحد، ولو تعددت الآراء وتضاربت الأوامر فسيؤدي ذلك للخسارة وانتصار العدو. وقد وقع ما حذرت منه الآيات هنا، في غزوة أحد القادمة، وتسبب بهزيمة جيش المسلمين، كها سنرى.



## رؤيا الرسول

في الليلة السابقة للمعركة، رأى الرسول رؤيا وكأن جيش المسلمين قد اصطف مقابل جيش المسلمين المعدد. وكعادة الناس جيش المشركين في ميدان المعركة. وكان جيش العدو هزيلاً قليل العدد. وكعادة الناس في ذلك الوقت، قص الرسول رؤياه على أصحابه. وكان لها تأثير سحري في رفع معنويات الرسول والمسلمين، إذ قد يكون الناس ظنوا أن رؤيا الرسول ليست كرؤيا أحدهم، ولابد أن جيش قريش قليل بالفعل: إِذْ يُرِيكَهُمُ اللهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلاً وَلَوْ أَرَاكَهُمْ كَثِيراً لَّفَشِلْتُمْ وَلَتَنَازَعْتُمْ فِي الأَمْر وَلَكِنَ اللهَ سَلَّم إِنَّهُ عَلِيمٌ بذَاتِ الصُّدُور (٤٣).

ورؤيا الرسول كأي رؤيا لأي شخص، ولا يمكن أن تصور الحقيقة. فقد رأى جيش المشركين أقل عدداً مما هم عليه بالفعل، مما يعني أن الحلم الذي رآه يصور ما يتمناه الرسول وشغل باله قبل المعركة، ولا يصور حقيقة عدد جيش المشركين.

ولابد من التذكير أن المعركة لم تحدث بسبب طمع المسلمين بقافلة قرشية قادمة من الشام، كما رسخت كتب السير والتاريخ التي دونتها قريش. ولكنها حدثت بسبب إصرار قريش على ملاحقة المسلمين، وهو ما بينته سور المرحلتين الأولى والثانية من مراحل الدعوة في المدينة، التي تحث المسلمين على الاستعداد للمعركة التي كانت مرتقبة قبل شهور، لأن الأخبار تواترت بأن مشركي مكة عازمون على ملاحقة المسلمين. وسبق أشرنا أن قريشاً لا تستطيع مهاجمة المسلمين في المدينة، لأنهم يعيشون ضمن أراضي يثرب. وأهل يثرب (أهل الكتاب) لن يسمحوا لجيش قريش أن يطأ أرضهم، حتى ولو لقتال المسلمين الذين لا يرغبون بهم. ولابد أن مفاوضات طويلة بين قريش وأهل يثرب حول ما يمكن فعله، انتهت بإقناع الطرفين (المسلمون وقريش) بالاقتتال بعيداً عن يثرب. ولما تأكد خروج جيش قريش من مكة متجهاً للمدينة مع الطريق المعروفة التي تربط بين القريتين، قرر المسلمون ملاقاتهم. وبالفعل التقى الجيشان بالقرب من آبار بدر التي يستقي منها عابرو الطريق الدولية، وهناك دارت المعركة. ولم تكن خيول وجمال قريش تحمل المؤن، كما تزعم الطريق الدولية، ولكن السيوف والدروع.

ورفض أهل يثرب الساح لجيش قريش دخول يثرب والمفاوضات التي دارت بينهم وبين قريش تفسر سبب تأخر قدوم جيش قريش لحرب المسلمين لعدة أشهر، في وقت لا



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثالثة : مرحلة ما بعد بدر

يحتاجون فيه سوى بضعة أيام للوصول إلى يثرب من مكة.

#### ردة فعل المنافقين بعد بدر

إِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ غَرَّ هَـؤُلاء دِينُهُمْ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَإِنَّ اللهَ عَزيزٌ حَكِيمٌ(٤٩)'.

لقد كان المنافقون يراهنون على نهاية الإسلام وسحق المسلمين في بدر، بناءً على معطيات الواقع. فقريش أكثر عدداً، وتملك المال الوفير لتجهيز جيشها بأفضل العتاد الحربي المتاح. بينها المسلمون أقل عدداً ولا يملكون المال الكافي لتجهيز جيشهم بتجهيزات موازية لتجهيزات قريش. لكن نتيجة المعركة أصابتهم بخيبة أمل، فقد انتصر المسلمون واندحرت قريش، بعكس كل التوقعات والمؤشرات. فعاد المنافقون للمدينة وهم غير مصدقين، وكانوا يتناجون فيها بينهم أن ما حدث هو مجرد صدفة، وأن المسلمين مقضي عليهم لا محالة، فلا يغرنهم انتصارهم غير المتوقع في بدر.

#### عود لمخاطبة قريش

وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُواْ الْمُلَاثِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَذُوتُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ(٥٠) ذَلِكَ بِهَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللهَّ لَيْسَ بِظَلاَّم لِلْعَبِيدِ(٥١) كَدَأْبِ آلِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَفَرُواْ بِهَا فَاكَنَامُ اللهُ بِذُنُوبِهِمْ إِنَّ اللهَّ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعِقَابِ(٥٢) وَاللّهَ مِن قَبْلِهِمْ يَلْنَ اللهَّ قَوِيٌّ شَدِيدُ الْعِقَابِ(٥٣) ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَّ مَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُعَبِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَأَنَّ اللهَّ سَمِيعٌ عَلِيمٌ(٣٥) كَذَأْبِ آلِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَّبُواْ بَآيَاتِ رَبِّهِمْ فَأَهْلَكُنَاهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَغَرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ وَكُلِّ كَانُواْ ظَالِمِينَ(٤٥) إِنَّ شَرَّ الدَّوَابُ عِندَ اللهِ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ (٥٥).

ضرب الكفار في وجوههم وأدبارهم مجاز يقصد به الخزي.

وهزيمة قريش خزي آخر، وسيستمر خزيهم بسبب ما قدمت أيديهم ورفضهم لدعوة الحق وحربهم للإسلام والمسلمين. فكل من يحارب الإسلام يخسر، وما يحدث لهم مماثل لما حدث لفرعون ولغيره. ولو لم يحارب فرعون والأمم السابقة الدين لبقوا في متعهم الدنيوية، ولما أصابهم ما أصابهم. لأن الله جل وعلا سيترك الكافر المسالم يعيش ويتمتع في الدنيا.



الخطاب إخباري في الآيات: ٤٩-٥٥).

استراتيجية المستقبل

(الآيات: ٥٦-٦٣) والخطاب توجيهي.

من يخون معاهدة مع المسلمين يجب القضاء عليه

وقريش خانت معاهدة لها مع المسلمين بعدم الاعتداء وقدمت لحربهم، كما تبين الآية التالية: الَّذِينَ عَاهَدتَّ مِنْهُمْ ثُمَّ يَنقُضُونَ عَهْدَهُمْ فِي كُلِّ مَرَّةٍ وَهُمْ لاَ يَتَّقُونَ (٥٦).

وهؤلاء لا عهد لهم عند المسلمين، ومتى لقيهم المسلمون في قتال وهزموا فعلى المسلمين ملاحقتهم وقتل أكبر عدد منهم لأنهم سيبقون خطراً على الإسلام:

فَإِمَّا تَثْقَفَنَّهُمْ فِي الْحَرْبِ فَشَرَّدُ بِهِم مَّنْ خَلْفَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَذَّكَّرُونَ(٥٧).

والسورة تأمر الرسول بالاتصال بكل من تبدر منه بوادر بخيانة المعاهدات مع المسلمين وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِن قَوْم خِيَانَةً فَانبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاء إِنَّ اللهَّ لاَ يُحِبُّ الحَّالِنِينَ(٥٨) وَلاَ يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَبَقُواْ إِنَّهُمْ لاَ يُعْجِزُونَ(٥٩).

وتذكيره بالعواقب الوخيمة المترتبة على ذلك، وأنها ستعني الحرب بلا هوادة.

في ذات الوقت على المسلمين أن يكونوا بكامل جاهزيتهم للحرب، وأن يكون جيشهم كامل التسليح، والاستعداد في حال خان العدو المعاهدة:

وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْوً اللهِّ وَعَدُوَّكُمْ وَآخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُونَهُمُ اللهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِي سَبِيلِ اللهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ(١٠).

فإن أبقت قريش على معاهدة السلام فعلى المسلمين احترامها وعدم التعرض للمشركين: وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لِهَا وَتَوَكَّلْ عَلَى اللهَ إِنه هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ(٦١).

وإن تبين أنهم يريدون خداع المسلمين فليحذر المسلمون وليكونوا على أهبة الاستعداد دائماً، وليتذكروا أنه بسبب الدخول في الإسلام فقد انتلفت قلوب فئتين من المسلمين كان بينها عداء تاريخي، وأصبحوا يشعرون فيها بينهم بروح الأخوة في الإسلام: وَإِن يُرِيدُواْ أَن يُخْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللهُ هُوَ الَّذِيَ أَيْدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ (٦٢) وَأَلَفَ بَيْنَ قُلُومِهِمْ لُوْ أَنفَقْتَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً مَّا أَلَفَتُ بَيْنَ قُلُومِهِمْ وَلَكِنَ اللهَ أَلَفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٣٣).



وتشير السورة إلى أنه كان هناك عدة معاهدات سلام بين المسلمين وقريش، وكانت قريش تنقض المعاهدات باستمرار. وبسبب عدم احترام قريش لتلك المعاهدات، حدثت معركة بدر، التي لم تكن لحرب قريش بسبب بقائهم على الكفر. وبعد المعركة يبدو أن هناك معاهدة سلام جديدة أبرمت بين الرسول وقريش، وقد أمرت الآيات الرسول أن يتصل بقريش ويحذرهم من التفكير بنقض تلك المعاهدة، لأن نقضها يعني إعلان الحرب بين قريش والمسلمين.

وعلى المسلمين إعداد العدة للحرب بكل الوسائل، من عتاد ومدد وسلاح ونفقة، وإذا ما وجب القتال فعليهم أن يتعاملوا مع العدو في ميدان المعركة بكل قسوة وغلظة لكي يرهب الدخول معهم في حرب مستقبلاً. وفي ذلك حقن للدماء، فالمسلمين لا يبحثون عن القتال، ولكنه فرض عليهم واجبروا على الدخول فيه. وإذا كان لابد من القتال فليكن عنيفا لدرجة سحق الخصم وإضعاف قوته، لئلا يعاود الحرب مرة أخرى.

وإذا أعلن العدو رغبته في السلم، فيجب على المسلمين القبول مع الحذر والحيطة، لأن قريشاً نقضت المعاهدات عدة مرات في السابق، ومع ذلك فدولة المسلمين تقبل السلم لأنها لا تبحث عن الحرب. وتوقيع معاهدة سلام مع قريش لا يعني أن يهمل شأن الجيش، بل يجب أن يكون هناك تسليح واستعداد كامل، طوال الوقت.

# المسلمون الأتقياء هم عماد الجيش الإسلامي

(الآيات: ٦٤-٦٦) والخطاب توجيهي.

يَا أَيُّهَا النَّيِيُّ حَسْبُكَ اللهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (٦٤) يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُواْ مِثَنَيْنِ وَإِن يَكُن مَّنكُم مِّنَهُ يَغْلِبُواْ أَلْفاً مِّنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَفْقَهُونَ (٦٥) الآنَ خَفَّفَ اللهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفاً فَإِن يَكُن مَّنكُم مُثَةٌ صَابِرَةٌ يُغْلِبُواْ مِثَنَيْنِ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفَ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ اللهَ وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ (٦٦).

السورة تحث الرسول على أن يعتمد على الأتقياء من المسلمين في حربهم ضد العدو، ولو كانوا قلة، لأن غيرهم مثبطون ولو كثروا. ولو تعرضوا لهجوم أو أجبروا على دخول قتال في أي وقت فعليهم الإقدام، دون اعتبار لكثرة العدو أو تفوقه عتاداً. لأن هذه العوامل لا يجب اعتبارها مبرراً لطلب الصلح مع عدو مهاجم أو التراجع عن القتال، مع جواز تأجيل



الحرب، حتى تكتمل استعدادات المسلمين وعددهم.

والآيات تقول إنه حتى لو كان العدو عشرة أضعاف جيش المسلمين فهذا ليس سبباً لعدم دخول المسلمين القتال. فها بالك أن الله لا يطالب المسلمين بهذا ولكن بأن يقدموا على القتال متى كان العدو يفوقهم عدداً ولو وصلت النسبة إلى الضعف. وليس في الآيات ناسخ ومنسوخ كها يزعم الذين يريدون أن يتلاعبوا بكلام الله، ولكنه أسلوب القرآن المميز فقط.

## مسلمة قريش يخالفون أمر الله

في سورة محمد التي سبقت معركة بدر، فرض قانون حربي ينص على وجوب قتل أكبر عدد منهم إضعاف عدد ممكن من المشركين، لأن قريشاً أكثر عدداً من المسلمين، وقتل أكبر عدد منهم إضعاف وإثخان لهم. ولا يؤسر منهم أحد إلا في معركة يكون المسلمون فيها متفوقين عدداً وعتاداً: فَإِذَا لَقِيتُمُ اللَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرَّقَابِ حَتَّى إِذَا أَثْخَنتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَناً بَعْدُ وَإِمَّا فِذَا فَيَعْمَ وَلَكِن لِيَبْلُو بَعْضَكُم وَإِمَّا فِذَا وَيَعْمَ وَلَكِن لِيَبْلُو بَعْضَكُم بِبَعْضٍ وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهَّ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَاهُمْ (٤) محمد.

هذا القانون الإلهي عمل بعض المسلمين على مخالفته في معركة بدر، وهو ما أخبرتنا به الآيات التي أجلنا الحديث عنها من سورة الأنفال وجاءت على شكل خطاب توجيهي، وهي: مَا كَانَ لِنَبِيَّ أَن يَكُونَ لَهُ أَشْرَى حَتَّى يُثْخِنَ فِي الأَرْضِ ثُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٦٧) لَّوْلاَ كِتَابٌ مِّنَ اللهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيهَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (٦٨) فَكُلُواْ مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلاَلاً طَيبًا وَاتَقُواْ اللهِ إِنَّ اللهِ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٦٩) يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لَمْ فِي أَيْدِيكُم مِّنَ الأَسْرَى إِن يَعْلَمِ اللهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْراً يُؤْتِكُمْ خَيْراً مَّعَ أَخِدَ مِنكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ لَكُمْ وَاللهُ عَمُورٌ رَّحِيمٌ (٧٠) وَإِن يُعِلَمِ اللهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْراً يُؤْتِكُمْ خَيْراً مَّعًا أُخِذَ مِنكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ مِن قَبْلُ فَأَمْكَنَ مِنْهُمْ وَاللهُ عَلَيمٌ مَن الأَنفال.

والذين أقدموا على مخالفة قانون سورة محمد، وأسروا مشركي قريش ولم يقتلوهم، هم من أسميناهم مسلمة قريش، الذين بدأوا موالاة مشركي قريش قبل الهجرة، والذين كرهوا الدخول في حرب مع قريش بعد الهجرة، والذين حاولوا إقناع الرسول بالدخول في محادثات مع قريش بدل الحرب، مع أن قريشاً هي من طردت المسلمين في مكة، وهي من



#### تدبر القرآن ] السور المدنية | المرحلة الثالثة : مرحلة ما بعد بدر

لاحقتهم بعد هجرتهم.

والآيات تذكر بقانون سورة محمد « مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُنْخِنَ فِي الأَرْضِ». وتبين سبب إقدام مسلمة قريش على أسر أقاربهم، لأنهم يوالونهم ولا يريدون قتلهم «تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْبَا وَاللهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ». ولم يقع بهم عذاب من الله لأن الله سبحانه يؤخرهم ليوم القيامة « لَّولاً كِتَابٌ مِّنَ الله سَبَقَ لَسَّكُمْ فِيهَا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ».

ومسلمة قريش تابعوا مخالفاتهم للوحي، كما فعل بنو إسرائيل زمن موسى قبلهم. الذين طالبوا موسى باتخاذ أصنام، ثم اتخذوا العجل، ثم امتنعوا عن دخول القرية المقدسة...الخ وقد قال الله فيهم: أَفْتَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلاَمَ اللهِ ثُمُّ فَعَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلاَمَ اللهِ ثُمُّ فَعَدْ فُونَهُ مِن بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ (٧٥) البقرة.

وهو ما ينطبق على مسلمة قريش، الذين ستستمر مخالفاتهم للوحي وسيتسببون بمشاكل للمسلمين ودولته طوال عصر الرسول وبعد موته، ولن يحسن إسلامهم ولن يؤمنوا.

ولو عدنا إلى الآيات: (١٤١-١٤٣) من سورة النساء لوجدنا أنها تقول إن مسلمة قريش قد يصدر منهم أي شيء لمؤازرة قريش وحمايتها:

الَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتُحٌ مِّنَ اللهِ قَالُواْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَافِرِينَ نَصِيبٌ قَالُواْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَن نَصِيبٌ قَالُواْ أَلَمْ نَسْتَحْوِذْ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعْكُم مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ فَاللهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَن يَجْعَلَ اللهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً (١٤١) إِنَّ الْمُنَافِقِينَ ثَجَادِعُونَ اللهَّ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلاَةِ قَامُواْ كُسَالًى يُرَآؤُونَ النَّاسَ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللهَّ إِلاَّ قَلِيلاً (١٤٢) مُذَبَّذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لاَ إِلَى هَـؤُلاء وَلاَ إِلَى هَـؤُلاء وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَلَن تَجِدَلَهُ سَبِيلاً (١٤٣).

# مسلمون في مكة لم يهاجروا

الخطاب توجيهي.

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ بِأَمْوَالهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ آوَواْ وَّنَصَرُواْ أُوْلَئِكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاء بَعْضٍ وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُم مِّن وَلاَيَتِهِم مِّن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُواْ وَإِنِ اسْتَنصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلاَّ عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثَاقٌ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٧٢).



والآية تقول: إن موالاة المسلمين المهاجرين والمجاهدين تكون لإخوانهم ممن آواهم ونصرهم (الأنصار: أهل يئرب الأتقياء). أما من بقي في مكة من المسلمين وهو قادر على الخروج فليس له حقوق على دولة الإسلام.

وكل من يعيش من المسلمين في دولة معادية نختاراً فليس له حقوق على دولة الإسلام.

لكن لو استنصر المسلم الذي يعيش في دولة معادية، دولة الإسلام، فعلى المسلمين نصرته.

- نصرة من يعيش في دولة معادية من المسلمين، يكون بمعاونته على الهجرة لدولة
  المسلمين أو الهجرة إلى دولة صديقة يستطيع فيها محارسة شعائر دينه بحرية. فإن منعته
  الدولة غير المسلمة من مغادرة أراضيها وجب على دولة المسلمين إخراجه بالقوة، ولو
  أدى ذلك لإعلان الحرب على تلك الدولة.
- الفرد المسلم يوازي الكل، وعدم نصرة مسلم واحد مثل عدم نصرة الكل، وفيه فتنة له
   عن دينه، والفتنة عن الدين فساد عظيم أمام الله: وَالَّذِينَ كَفُرُواْ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاء بَعْضِ
   إلاَّ تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتْنَةٌ فِي الأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ (٧٣).
- تعقد معاهدات مع الدول الصديقة تكفل حرية العبادة وعمارسة الشعائر للمسلمين بكل حرية.

## المسلمون الأتقياء

تثني السورة على من هاجر وجاهد، وعلى من أسلم من يثرب وآوى المهاجرين وناصرهم: وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ آوَواْ وَّنَصَرُواْ أُولَـئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَّهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ (٧٤).

هؤلاء هم المسلمون الأتقياء.

## قبول من يرغب في الهجرة

السورة تحث مسلمي مكة على الهجرة، وتطلب من المسلمين قبولهم والترحيب بهم: وَالَّذِينَ آمَنُواْ مِن بَعْدُ وَهَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ مَعَكُمْ فَأُوْلَئِكَ مِنكُمْ وَأُولُواْ الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللهِّ إِنَّ اللهِّ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٧٥).



# الفترة الثانية / فترة الاستعداد للمعركة القادمة

ويمثلها سور الحديد، التغابن، والطلاق. وهي سور تحث المسلمين على الإنفاق لتجهيز الجيش استعداداً للمعركة القادمة مع قريش المستمرة في حرب المسلمين.

#### (۱۰۲)الحدید

كل ما تتحدث عنه هو الحث على الإنفاق لتسليح الجيش لمعركة المسلمين القادمة مع قريش، وهذا يشير إلى أن قريشاً سارعت بتجميع جيشها والاستعداد لغزو المسلمين مرة أخرى، حال وصول جيشها المنهزم إلى مكة. وتظهر السورة امتناعاً ظاهراً عن الإنفاق بين المسلمين، أحد أسبابه إصابة المدينة بالقحط لاحتباس المطر.

# افتتاح السورة بتسبيح الله وبيان قدرته فيها يَظهر من خلقه

الآيات: (١-٦) والخطاب تقريري. أما بقية آيات السورة فالخطاب فيها توجيهي للمسلمين.

سَبَّحَ للهَّ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ(١) لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ(٢) هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ(٣) هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِحُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءَ وَمَا يَغُرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِيَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٤) لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَى اللَّهُ تُرْجَعُ الأَمُورُ (٥) يُولِحُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٦َ).

ثم يأتي الحديث عن الموضوع الرئيسي للسورة وهو الحث على الإنفاق، الذي لم يستجب له المسلمون كما يجب.

## المال مال الله والإنسان مؤتمن عليه ليصرفه بحقه

آمِنُوا بِاللهَّ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا عِمَّا جَعَلَكُم مُّسْتَخْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَأَنفَقُوا لَمُّمْ أَجْرٌ كَبيرٌ(٧)

المال الذي بين يدي الناس هو أمانة استخلفهم الله عليها ليرعوها حق رعايتها وينفقوها



بها يجب أن تنفق فيه، وأفضل إنفاق في تلك لفترة، هو ما يكون في سبيل الله، لأن الأجواء أجواء حرب، وبدون الموارد المالية لا يمكن تجهيز وتسليح الجيش.

ومن لديه المال فليس مالكاً له يتفقه كيفها يشاء، ولكن المال لله (لكل الناس) وهو مؤتمن عليه فقط يأخذ منه بحق وينفقه بحق، ومن يخالف ذلك فهو سفيه يجب الحجر عليه. وهو ما أكدته سور سابقة منها: وَلاَ تُؤتُواْ السُّفَهَاء أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيَاماً وَازْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُواْ لَمَنْمُ قَوْلاً مَعْرُوفاً (٥) النساء.

# الإسلام يعني توقيع ميثاق مع الله

وَمَا لَكُمْ لَا تُؤْمِنُونَ بِاللهَّ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ لِتُؤْمِنُوا بِرَبَّكُمْ وَقَدْ أَخَذَ مِيثَاقَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ(٨) هُوَ الَّذِي يُنَزَّلُ عَلَى عَبْدِهِ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ الظُّلُهَاتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللهَّ بِكُمْ لَرَوُوفٌ رَّحِيمٌ(٩).

الآيات تخاطب المسلمين زمن الرسول: تعلمون أن دخولكم الإسلام يعني توقيع ميثاق وعهد مع الله، يتمثل بطاعة كل أوامره والانتهاء عن كل ما نهى عنه، فكيف تريدون أن تكونوا من المؤمنين وأنتم لا تطيعون أمر الله وتنفقون؟

وبدون الموارد المالية لا يمكن تجهيز وتسليح الجيش.

وحث المسلمين على الإنفاق والاستعداد للقتال يشير إلى أن قريشاً قد عقدت العزم على مواصلة حرب المسلمين، وأنها تعد العدة للثأر من هزيمة بدر. فوجب على المسلمين تكثيف الاستعداد للمعركة القادمة. لكن كل هذه النداءات القرآنية، لم تغير الواقع الذي كان عليه بعض من أعلن إسلامه.

## تباين مواقف المسلمين من الإنفاق

وَمَا لَكُمْ أَلَّا تُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهَّ وَللهَّ مِيرَاتُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا يَسْتَوِي مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَغْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلَّا وَعَدَ اللهُّ الْحُسْنَى وَاللهَّ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ(١٠).

إن كنتم مسلمين ما الذي يمنعكم عن الإنفاق؟

والآية تظهر أن المسلمين كانوا منقسمين حيال قتال العدو والإنفاق على الحرب، إلى عدة



#### قدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثالثة : مرحلة ما بعد بدر

#### فرق:

- أناس أنفقوا قبل الفتح (غزوة بدر) وقاتلوا، وسينفقون ويقاتلون على الدوام، وهؤلاء
   هم المتقون حقاً.
  - أناس لم ينفقوا مع قدرتهم على الإنفاق، واشتركوا في القتال في بدر.
    - أناس لم ينفقوا يوم بدر ولم يقاتلوا.
- أناس أنفقوا بعد بدر ومستعدون للقتال والإنفاق مستقبلاً، وهؤلاء عسى الله أن يتوب عليهم.

## الإنفاق قرض لله سيسدده سبحانه بفوائد للمقرض

مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللهَّ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ(١١) يَوْمَ تَرَى المُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْهَانِهِم بُشْرَاكُمُ الْيَوْمَ جَنَّاتٌ تَمْجِرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ(١٢).

ومن ينتظر فوائد الله يوم القيامة لا يقبل فوائد الدنيا، ولكنه ينفق دون انتظار حتى ولو استرجاع رأس ماله.

ونحن نعرف أن بعض من امتنع عن الإنفاق كانوا من مسلمة قريش الذين يوالون أقاربهم المشركين واستمروا يقيمون علاقات ودية معهم، وحرصوا على أسرهم يوم بدر، حفاظاً عليهم من القتل. كما امتنع عن الإنفاق بعض من أعلن إسلامه من يثرب، لكنه لم يؤمن، وهؤلاء إما من الأعراب حول يثرب أو من المنافقين من داخلها (مسلمة يثرب)، وهم المعنيون في قوله تعالى: يَوْمَ يَقُولُ المُنَافِقُونَ وَالمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ آمَنُوا انظرونَا نَقْتَيسْ مِن نُورِكُمْ قِيلَ ارْجِعُوا وَرَاء كُمْ فَالْتَمِسُوا نُوراً فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ الْعَذَابُ (١٣) يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعكُمْ قَالُوا بَلَى وَلَكِنَكُمْ فَتَنتُمْ أَنفُسَكُمْ وَتَرَبَّضْتُمْ وَالْرَبَّنُمْ وَغَرَّنُكُم اللَّا الْعَرُورُ (١٤) فَالْيَوْمَ لَا يُؤخذُ مِنكُمْ فِلْاكُمْ وَبَشَى المُصِيرُ (١٤).

فالمنافقون في المدينة كانوا ينتسبون للإسلام ويقومون بالفرائض لكنهم لا ينفقون. لأنهم لم يؤمنوا بالفعل بحقيقة الدين، وكانوا يتربصون بالمسلمين الدوائر « وَلَكِنَّكُمْ فَتَنتُمْ أَنفُسَكُمْ



وَتَرَبَّصْتُمْ وَارْتَبْتُمْ وَغَرَّتُكُمُ الْأَمَانِيُّ». وقد سبق وذكرت تربصهم بالمسلمين الآيات: (١٤١–١٤٣) من سورة النساء.

تكرار تحذير المسلمين من الامتناع عن الإنفاق حتى لا يشابه إيهانهم إيهان أهل الكتاب أَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهَّ وَمَا نَزَلَ مِنَ الحُقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ (١٦).

هكذا كان الوضع بوجه عام في الفترة التي تلت معركة بدر وقبل معركة أحد. وقد تزامن هذا مع:

#### احتباس للمطر، والقحط يصيب المدينة

اعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يُخِيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (١٧).

الآية تشير إلى أن المطرقد شح في شتاء وربيع ذلك العام، وأصيبت البلاد بالقحط. ويثرب كمعظم مناطق شبه الجزيرة العربية تنزل فيها الأمطار القليلة غير المنتظمة في الشتاء والربيع، عما يؤدي إلى نمو الأعشاب. ونمو الأعشاب والحشائش يعني أعلافاً للماشية، وكلأ يؤدي إلى وفرة الحليب، الذي يمكن بيعه، ومن الحليب يصنع الكثير من المنتجات التي تعتبر مصدر دخل، وإذا ما توفر الحليب كثرت الولادات وقلت الوفيات بين الماشية.

ولأن الأمطار ليست منتظمة، فقد تشح في بعض السنوات بما يؤدي إلى عدم نمو الحشائش التي تقتات عليها الماشية وبالتالي تصاب بالهزال ويقل إنتاج الحليب وتموت صغارها، ويتضرر أصحابها. وهذا ما حدث في الفترة التي تلت غزوة بدر. مما أدى ببعض أصحاب المواشي من مسلمي يثرب أن يتباطؤوا في الإنفاق.

والآية تقول: إن احتبس المطر هذا العام فقد يأتي في عام قادم، وتحيا الأرض بعد موتمها، والخسارة المادية لهذا العام قد تعوض في عام قادم، لكن الامتناع عن الإنفاق ذنب لا يغفره إنفاق العام القادم لأنه مطلوب لسد الحاجات متى وجدت.

وتواصل السورة لتقول:

الإنفاق تجارة رابحة مع الله مضمونة لأنها لا تتأثر بالمطر وليس لها موسم إِنَّ المُصَّدِّقِينَ وَالمُصَّدِّقَاتِ وَأَقْرَضُوا اللهَّ قَرْضاً حَسَناً يُضَاعَفُ لِمُنْمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ(١٨)



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثالثة : مرحلة ما بعد بدر

وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللهَّ وَرُسُلِهِ أُوْلَئِكَ هُمُ الصَّدِّيقُونَ وَالشُّهَدَاء عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمُّ أَجُرُهُمْ وَنُورُهُمُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الجُنجِيم (١٩).

فمن يؤمن بالله وبوعده فلن يحجم عن الإنفاق مع أحلك الظروف وأقساها.

## الدنيا زائلة فلا تؤخركم عن الإنفاق

وإذا كنتم تباطأتم عن الإنفاق خوف الفاقة، فتذكروا أن الدنيا كلها سرعان ما تزول، مثلما زالت حشائش الأعوام السابقة التي نمت بفعل المطر، فكيف تحرصون على الزائل، بينها لو أنفقتم فسيكتب لكم أجر ومكسب دائم:

اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَمُوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثْلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَاماً وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللهَّ وَرِضْوَانٌ وَمَا الْحَيَّاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ (٢٠) سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبَّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاء وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ ۖ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيم (٢١).

ومن الواضح أن المسلمين خسروا محاصيلهم نتيجة القحط، وهي مصيبة حلت بهم بالمقاييس الدنيوية. لكن عليهم أن يتذكروا أن احتباس المطر وهطوله نتيجة لقوانين وضعها الله في الكون. أي أن المطر يتوقف بإذن الله (أي لعدم توفر الظروف المناسبة لهطوله) وينزل بإذن الله (أي بتوفر الظروف المناسبة لهطوله).

فإذا عرف المسلم ذلك هانت عليه مصيبة فقدان المحصول واحتسب عند الله ولم يتوقف عن الإنفاق. بل أنفق لكي يزرع له محاصيل ثابتة يوم القيامة.

وإذا ما عرف المؤمن أن كل مباهج الدنيا (الأموال والأولاد) كزرع سرعان ما يصفر وتذروه الرياح، فلن يتباهى بها يملك ولن يكون زيادة ماله مدعاة للفخر، ولا نقصه مدعاة للحسرة: مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِيرٌ (٢٢) لِكَيْلًا تَأْسُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِهَا آتَاكُمْ وَالله لَا يُجِبُ كُلَّ مُحْتَالٍ فَخُورٍ (٣٣) الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ وَمَن يَتَوَلَّ فَإِنَّ الله مُو الْغَنِيُ الْحَيميدُ (٢٤).



والدولة في حالة حرب مع العدو الذي قد يهاجمها في أي لحظة، ويجب أن يكون المسلمون مستعدين له. ولا يمكن للمسلمين مواجهة العدو بدون جيش جاهز التسليح، ولا يمكن تجهيز الجيش بدون إنفاق، لأن الإنفاق يؤمن المال اللازم لشراء السلاح من سيوف ودروع ورماح.

وقوله: « مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلِ أَن نَّبَرَأَهَا» ليس دليلاً على ما يعرف بالقضاء والقدر بمفهومه الشائع. فالمصيبة في الآية هي خسارة المحاصيل والأنعام وقد حدثت لأن الله قد قررها (في كتاب من قبل أن نبرأها) أي وضع القوانين التي تتسبب بهذه المصيبة منذ خلق الأرض وقبل خلق الإنسان والمتمثلة بضرورة توفر عوامل مناخية معينة لكي ينزل المطر، وإذا لم تتوفر فلن يهطل'.

والله جل جلاله أرسل الرسل بالحق لإقامة حياة كريمة للناس، كها أنزل الحديد الذي يصنع منه السلاح وأدوات كثيرة يستخدمها الناس في الحرب والسلم: لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعُهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيْزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ مَن يَنصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللهَّ قَوِيٌّ عَزِيزٌ (٥٧).

## التكافل بين المسلمين كفيل بسد حاجاتهم دون عون من أعدائهم

في تلك الظروف الحرجة كان أهل الكتاب يحاولون نشر دعاية بين المسلمين أن الإنفاق يؤدي لضياع المال بلا مقابل، وأن مسلمي يثرب لولا ما يتلقونه من أجور نظير عملهم لديهم لأصابتهم الفاقة. فجاء رد القرآن بأن التكافل بين المسلمين كفيل بغنى المسلمين في الدنيا دون الحاجة لأجر أهل الكتاب أو عونهم:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَّ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَّكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٢٨) لِثَلَّا يَعْلَمَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَلَّا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِّن فَضْلِ اللهِّ وَأَنَّ الْفَضْلَ بِيَدِ اللهَّ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ (٢٩).

وقوله: «لثلا يعلم أهل الكتاب ألا يقدروا على شيء» ليست للنفي، ولكن الآية تقول: لكي يعرف أهل الكتاب ألا يقدروا على شيء.

والتكافل بين المسلمين كفيل بتوفير احتياجات المسلمين دون عون من غيرهم.



١ انظر فقرة: القضاء والقدر/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

وهذا ما يجب أن يعيه المسلمون اليوم الذين يتسابق حكامهم للارتماء في أحضان أعدائهم الاعتقادهم أن قوتهم لا تقهر وأنهم لو اعتمدوا على جهودهم فيها بينهم فلن يكون لهم القدرة على مواجهة أولئك الأعداء، ولا القدرة على العيش خارج فلكهم. وهذا ناتج لخواء أولئك الحكام دينياً. ولو كانوا مؤمنين لآمنوا بقدراتهم واعتمدوا التكافل فيها بينهم وبناء قواتهم بسواعدهم. وهذا يكون بنشر ثقافة قوانين الإنفاق الإسلامي. والإيهان بها ورد في هذه الآيات وفي قوله تعالى: مَن كَانَ يَظُنُّ أَن لَن يَنصُرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ فَلْيَمْدُدْ بِسَبَبِ إِلَى السَّمَاء ثُمَّ لِيقَطَعُ فَلْيَنظُرُ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ (٢٩) الحج.

#### (۱۰۳) التغابن

سورة تُكرر الحديث عما سبق وتطرقت له سورة الحديد، وهو الحث على الإنفاق الذي أحجم عنه كثير من المسلمين، ومحاولة التخفيف عن الناس مما أصابهم من قحط والذي لا يجب أن يتخذ كذريعة للامتناع عن الإنفاق.

## افتتاحية السورة

يُسَبِّحُ للهَّ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١) هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَهِنِكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُّؤْمِنٌ وَاللهِّ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٢) خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحِقِّ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ المُصِيرُ (٣) يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا ثَيْرُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَاللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (٤).

افتتاح مشابه لافتتاح سورة الحديد السابقة في (الآيات:١-٦).

# قريش تسير على سنة من سبقها من أمم

أَمْ يَأْتِكُمْ نَبَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ فَذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَأَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٥) ذَلِكَ بِأَنَّهُ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَقَالُوا أَبَشَرٌ يَهْدُونَنَا فَكَفَرُوا وَتَوَلَّوا وَّاسْتَغْنَى اللهُّ وَاللهُ عَنِيٌ حَمِيدٌ (٦) زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَن لَن يُبْعَنُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنْبُؤُنَّ بِهَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللهَّ يَسِيرٌ (٧) فَآمِنُوا بِاللهُ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنزُلْنَا وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٨) يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ يَسِيرٌ (٧) فَآمِنُوا بِاللهُ وَالنَّورِ اللَّذِي أَنزُلْنَا وَاللهُ بِهَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٨) يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لَيْ مِا لِللهُ وَيَعْمَلُ صَالِحاً يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيْكَاتِهِ وَيُدْخِلُهُ جَنَاتٍ لَيْوَا بِآيَاتِنَا عَرْمُ النَّاعَانُو وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا عَرْمُ النَّانِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا عَرْمُ الْعَلْمُ (٩) وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا عَرْمُ اللهَ عَنْهُ مَا لَهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ مَا اللهُ عَنْهُ مَا الْأَمْارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبُداً ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (٩) وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا عَرْمُ اللهُ عَنْهُ مَا اللهُ عَبْلَ مَالَونَا وَكَذَبُوا بِآيَاتِنَا الْعَالَمُ وَالْوَلَوْلُولَ الْعَلْمُ اللهُ وَلَالَهُ وَلَالِكُ عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللْوَالَ وَكَذَاتِهُ الْعَلْمُ اللّهُ وَيُعْتَلَعُهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْلُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّ



أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ خَالِدِينَ فِيهَا وَبِئْسَ الْمُصِيرُ (١٠).

الآيات تحذر قريشاً بأنهم سيلقون الجزاء نفسه الذي لقيته الأمم الكافرة قبلهم إن لم يعتبروا، ولو آمنوا فلهم الجنة.

# استمرارٌ للحديث عن القحط الذي بدأت الحديث عنه سورة الحديد السابقة

مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهَّ وَمَن يُؤْمِن بِاللهَّ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ(١١) وَأَطِيعُوا اللهَّ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّهَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ اللَّبِينُ(١٢) اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَعَلَى اللهَّ فَلْيَتَوَكَّل الْمُؤْمِنُونَ(١٣).

الآيات تكرر الحديث عن امتناع بعض المسلمين عن الإنفاق بسبب شح المطر ونقص الموارد. وتقول إن ما أصابهم بأمر من الله، لأن المطر ينزل بناءً على تضافر ظروف مناخية ملائمة، قد لا تتوفر في مناخ الصحراء في بعض السنوات، كها حدث في يثرب تلك السنة، وتسبب بضيق العيش. لكن هذا يجب ألا يثني الناس عن الإنفاق، لأن دولة المسلمين تعتمد عليه في بقائها وفي تسليح جيشها.

# إحجام البعض عن الإنفاق يعود لاحتجاج أبنائهم وأزواجهم

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوّاً لَّكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِن تَغْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللهَّ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٤) إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِئْنَةٌ وَاللهُ عِندَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ (١٥) فَاتَّقُوا اللهَّ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنفِقُوا خَيْرًا لَأَنفُسِكُمْ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ (١٦) إِن تُقْرِضُوا اللهَّ قَرْضاً حَسَناً يُضَاعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ (١٧) عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (١٨).

فالزوجات والأولاد يرون أن ميزانيتهم مجهدة من شح الموارد لتلك السنة، ولو أنفقوا فسيكون وضعهم المادي أصعب. وهو ما يؤثر في مشاعر الرجل، فيحجم عن الإنفاق لئلا يوصل عائلته للعوز والفاقة.

وهذه الحديث سبق وذكر في الآيات (١٦-٢٤) من سورة الحديد.

حيث تخاطب سورة الحديد المؤمنين متسائلة عن عدم استجابتهم لدعوة الوحي لهم (بالإنفاق)؛ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الثالثة : مرحلة ما بعد بدر

قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهَّ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ (١٦).

وتؤكد لهم أن المطر يأتي بمشيئة الله: اعْلَمُوا أَنَّ اللهَّ يُجْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ الْآيَاتِ لَمَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ(١٧).

وأن الإنفاق قرض حسن يضاعفه الله في الآخرة: إِنَّ المُصَّدِّقِينَ وَالمُصَّدِّقَاتِ وَأَقْرَضُوا اللهَّ قَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ اللهَّ قَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ السَّدِّيقُونَ وَالشُّهَدَاء عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمُ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَيْحِيم (١٩).

وأن التفاخر بالأموال والأولاد من العبث، لأنه سريع الزوال: اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُوْ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمُوالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثْلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرَا ثُمَّ يَكُونُ خُطَاماً وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللهِ وَرِضْوَانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْعُرُورِ (٢٠).

ولن يبق في الآخرة إلا ما يقدمه المرء من إنفاق: سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبَّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاء وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ ۖ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ ۖ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ ۗ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ (٢١).

وما يؤكد أن المصيبة التي أصابت المسلمين والمذكورة في الآية (١١) من سورة التغابن كانت في المنتجات الزراعية بسبب شح المطر، هو قوله تعالى في سورة الحديد السابقة: مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِّن قَبْلٍ أَن نَّبْرًأَهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهَّ يَسِيرٌ (٢٢) لِكَيْلَا تَأْسُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرُحُوا بِهَا آتَاكُمْ وَاللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ خُتَالٍ فَخُورٍ (٣٣) الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ وَمَن يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللهَّ هُو الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ (٢٤).

فالمؤمن لا يأسى على ما فاته (من محصول)، ولا يفرح بها يحصل عليه من مال عند توفر الغيث. ولا يتفاخر بالدنيا ولا يصيبه منها الكبر والخيلاء. فإن فقدها صبر، وإن حصل عليها أنفق منها في سبيل الله.

ونعود لآيات سورة التغابن التي تتحدث عن نفس الموضوع، قائلة: مَا أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهَّ وَمَن يُؤْمِن بِاللهَّ يَهْدِ قَلْبُهُ وَاللهُّ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ(١١).



فالمؤمن يجب ألا يحزن لخسارة المحصول، أو أي خسارة دنيوية أخرى.

وَأَطِيعُوا اللهَّ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّهَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ(١٢) اللهُّ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَعَلَى اللهَّ فَلْيَتَوَكَّل الْمُؤْمِنُونَ(١٣).

ولا يمنعكمَ توفير مُطالب الأزواج والأولاد عن طاعة الله: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوٓاً لِّكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِن تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللهَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(١٤) إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِئْنَةٌ وَاللهُ عِندَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ(١٥).

ويجب ألا يكون الشح في الموارد سبباً في عصيان أمر الله والرسول بالامتناع عن الإنفاق.

وتواصل الآيات: فَاتَقُوا اللهَّ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنفِقُوا خَيْراً لَّأَنفُسِكُمْ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (١٦) إِن تُقْرِضُوا اللهَّ قَرْضاً حَسَناً يُضَاعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهَّ شَكُورٌ حَلِيمٌ (١٧) عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (١٨).

آمرة المسلمين بالإنفاق والسمع والطاعة لأمر الله ورسوله. ففي الإنفاق كل الخير «وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنفِفُوا خَيْراً لَّأَنفُسِكُمْ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ».

مع تكرار التأكيد على أن الإنفاق قرض حسن يضاعف الله لصاحبه الأجر يوم القيامة في حياة أبدية لا تنتهي كالدنيا.

والآية (١٤) تؤكد أن الأزواج والأولاد إذا كانوا يحرضونكم على عدم الإنفاق، بطريق مباشر أو غير مباشر، فهم أعداء لكم وليسوا ناصحين، لأن عدم الإنفاق يؤدي للنار. فلا تطيعوهم وفي نفس الوقت لا تعاقبوهم أو تغضبوا عليهم بل اعفوا واصفحوا وتفهموا مشاعرهم لتخوفهم من العوز.

أما الآية (١٥) فتؤكد أن التعلق بالأولاد وتلبية مطالبهم، وصعوبة التفريط بالمال من طباع البشر التي يجب أن يُعوِّد المسلم نفسه على ألا تفتنه وتمنعه من الإنفاق: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُواً لَّكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللهَّ عَنُورٌ رَّحِيمٌ (١٥). غَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٥).



#### (۱۰٤)الطلاق

هي آخر سورة قبل معركة أحد، والموضوع الرئيسي الذي تتحدث عنه السورة هو الطلاق كما هو اسمها. ولابد أن هناك من احتاج لتوضيح أكثر مما ورد في الآيات: (٢٢٨-٢٣٢) من سورة البقرة عن الطلاق، نزلت هذه السورة لتبين الغموض وتعطي بعض الإضافات.

## تفاصيل حول الطلاق وعدة المطلقة

يًا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاء فَطَلَقُوهُنَّ لِعِنَّتِنَ وَأَخْصُوا الْعِدَّةَ وَاتَّقُوا اللهَّ رَبَّكُمْ لَا عُرْجُوهُنَّ مِن بَيُوتِنَ وَلَا يَخُرُجْنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيَّنَةٍ وَبَلْكَ حُدُودُ اللهَّ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهَّ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللهَّ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً (١) فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ خُدُودَ اللهَّ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللهَّ يَحْدُونِ وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلِ مَنكُمْ وَأَفِيمُوا الشَّهَادَة لَقَ لِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِلللهَ وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَعْقَل لَهُ يَخْرَجاً (٢) وَيَرْزُفُهُ مَن حَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللهَ فَهُو حَسْبُهُ إِنَّ اللهَّ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ فَدْراً (٣) وَاللَّانِي يَشِن مِن المُحِيضِ مِن نِسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلاَئَةُ أَشْهُرٍ وَاللَّانِي لَمُ فَيْ وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَخْطَل لَهُ مِن أَمْرِه يُسْرَا ٤) وَيَرْزُفُهُ عَدْراً (٣) وَاللَّائِي يَيْسُن مِن المُحِيضِ مِن نِسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلاَئَةُ أَشْهُرٍ وَاللَّانِي لَمُ مَن يَتَّقِ اللهَ يَكُلُ شَيْءٍ وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَخْطَل لَهُ مِن أَمْرِه يُسْراً (٤) يَخْفُونَ أَن يَضَعْنَ حَمْلُهُنَّ وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَخْطِمْ لَهُ أَجْراه ) أَسْكِنُوهُنَ مِن مَعْدَو مَن يُتَق اللهَ يَخْفُونَ وَلِن كُنَ أُولَاثِ مَنْ أَنْهُ وَمَن قُورَ عَلَيْهِ وَلَا يُضَعْنَ مَلْكُوفُونَ وَاللَّا مِن مُن وَجْدِكُمْ وَلا يُضَارُوهُمْ لَاتُحَمِّقُوا عَلَيْهِنَ وَإِن كُنَ أُولَاتٍ مَلْ فَايْفِقُوا عَلَيْهِنَ وَلِي كُنَ أُولِاتِ مَلْ فَا يَعْفُوا عَلَيْهِنَ وَالْمَالِقُولُونِ وَإِل كَنَا أَوْلُولُونُ وَلَعُنُ اللهُ لَاللهُ وَمَن قُورَع عَلَيْهِ وَزُقُهُ فَلْيُنفِقُ مِا اللهُ عَلْمَ اللهُ اللهُ وَلَا عُنْمَ مَن مَا يُعْرَاقُ مِن قُورَ عَلَيْهِ وَلَا عُلْمُ فَلْ مُنْ الْمُولُونِ وَاللهُ اللهُ اللَه اللهُ ا

والحديث بالتفصيل عن الطلاق والعدة منشور في موضوع بعنون: الطلاق بين القرآن وكتب التراث/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

# تحذير المسلمين من عصيان أمر الله والرسول

والآيات الأخيرة في السورة تحذر المسلمين من عصيان كلام الله، حتى لا يشابهوا الكفار، ويكون مأواهم النار مثلهم: وَكَأَيَّن مِّن قَرْيَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْرِ رَبَّهَا وَرُسُلِهِ فَحَاسَبْنَاهَا حِسَاباً شَدِيداً وَعَدَّبْنَاهَا عَذَاباً نُكُراً(٨) فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْراً(٩) أَعَدَّ اللهُ



لَمُمْ عَذَاباً شَدِيداً فَاتَقُوا اللهَ آيَا أُولِي الْأَلْبَابِ الَّذِينَ آمَنُوا قَدْ أَنزَلَ اللهُ إِلَيْكُمْ ذِكْراً (١٠) رَّسُولاً يَتُلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللهَّ مُبَيَّنَاتٍ لَيُخْرِجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَمَن يُؤْمِن بِاللهَّ وَيَعْمَلْ صَالِحاً يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْبَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً قَدْ أَحْسَنَ اللهُ لَهُ رَوْقاً (١١) اللهُ أَلَذِي خَلَقُ سَبْعَ سَهَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنزَّ لُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَ (١٢).



# المرحلة الرابعة : مرحلة ما بعد أحد

في الفترة بين معركة أحد وموقعة الأحزاب نزل ثلاث سور، هي: آل عمران، البينة، والتحريم. وهي فترة تلت الخسارة في أحد، التي لم تفت من عضد المسلمين، بل أشعرتهم ضرورة مراجعة حساباتهم. وقد كانت أكثر الفترات التي مرت على المسلمين هدوءً في

ناريخهم خلال عصر الرسول، وسارت فيها الحياة عادية في المدينة لبضعة أشهر.

# (١٠٥) آل عمران

الموضوع الرئيسي الذي تتحدث عنه آل عمران هو معركة أحد، وذلك في الآيات: (١٠- الرئيسي الذي تتحدث عنه آل عمران هو معركة أحد، وذلك في الآيات: (١٠-

رهناك مواضيع أخرى تتحدث عنها السورة، وهي كما يلي: .

- حديث عن أهل الكتاب في يثرب في الآيات: (١٨-٢٧).
- موالاة بعض المسلمين للمشركين في الآيات: (٢٨-٣٢).
  - حدیث عن بني إسرائیل في الآیات: (٣٣-١٢٠).

ضافة لافتتاح السورة في الآيات: (١-٩).

رلكي يسهل على القراء متابعة ما تقول السورة عن المعركة بوضوح، فمن الأفضل ستعراض كل الآيات التي تتحدث عن المعركة أولاً بعد افتتاح السورة، ثم نعود لمتابعة ما تتحدث عنه السورة من مواضيع أخرى فيها بعد.

## لافتتاحيه

لآيات: (١-٩) والخطاب تقريري

بَدأ السورة بافتتاحية طويلة امتدت لتسع آيات: الم(١) اللهُ لا إِلَـــة إِلاَّ هُوَ الحُتِيُّ الْقَيُّومُ(٢) زَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدُّقاً لِمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ(٣) مِن قَبْلُ هُدَى



لِّلنَّاسِ وَأَنزَلَ الْفُرْقَانَ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِآيَاتِ اللهَ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللهُ عَزِيزٌ ذُو انتِقَام(٤) إِنَّ اللهَّ لاَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الأَرْض وَلاَ فِي السَّمَاء (٥) هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَام كُيْفَ يَشَاءُ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ(٦) هُوَ الَّذِيَ أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ تُحُكَيَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاء الْفِتْنَةِ وَابْيَغَاء تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذَّكَرُ إِلاَّ أُوْلُواْ الأَلْبَابِ(٧) رَبَّنَا لاَ تُرِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ(٨) رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لاَّ رَيْبَ فِيهِ إِنَّ الله ٓ لاَ يُخْلِفُ الْمِيعَادَ(٩). والآيات تُذكِّرُ ببعض الحقائق، عن الله جل جلاله، وأن القرآن حق مماثل لما في التوراة ولما جاء به عيسى، فهذه الرسالات كلُّها من مصدر واحد: نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحِقُّ مُصَدِّقاً لمَّا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ(٣) مِن قَبْلُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَأَنزَلَ الْفُرْقَانَ». إلا أن البعض يحلو له أن يبحث عن أي كلمة لكي يتكلم فيها ويفصل، كيفها يشاء، فقط لينسب له ما لم ينسب لغيره، ومن ذلك «الفرقان». فهم يقولون بأنه لابد أن هناك كتاباً أنزل من الله اسمه الفرقان بجانب القرآن والتوراة وما أعطى عيسى «الإنجيل» الذي هو عبارة عن توراة شفوية. لأن عيسى جاء فقط لكي يعيد بني إسرائيل للتوراة. والفرقان هنا ليس كتاباً، ولكن اللفظ "فرقان" صفة لدين الله الذي نزل في القرآن والتوراة فهذا الدين "فرقان"، يفرق به بين الحق والباطل.

فتوراة موسى فرقان: وَإِذْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَالْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ (٥٣) البقرة.

كها أن القرآن فرقان: تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا(١) الفرقان. وكل دين الله فرقان: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِن تَتَّقُواْ اللهَّ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَاناً وَيُكَفَّرْ عَنكُمْ سَيَّنَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيم (٢٩) الأنفال.

وبقية الآية الرابعة تتوعد قريشاً، كإشارة لما ستتحدث عنه السورة فيها بعد.

والآية السادسة تقول: "هُوَ الَّذِي يُصَوَّرُكُمْ فِي الأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءً» وهذا لا يعني أن الله تبارك وتعالى يتدخل فعلياً في تخلق الجنين فيخلق هذا كامل الخلق، ويخلق ذاك بتشوه خلقي ..... النح لأن هذا يحدث بسبب المورثات (أي أن سببه الإنسان وليس الله جل وعلا. لكن الله يصورنا كيف يشاء من باب أن تخلق الجنين يتم بالطريقة التي أوجدها الله سبحانه



وتعالى في الأصل).

والآية السابعة تتحدث عن آيات محكمات وأخر متشابهات، وقد تحدث عنها المفسرون والمحدثون وتناقل كلامهم الناس وكأنه الحق عينه. وخلصوا لنتيجة أن هناك آيات تحمل معانى متضاربة (هو المتشابه) وهناك آيات واضحة المعنى.

والقرآن ليس فيه تضارب، ولكن تضارب المعاني يكون في عقول بعض الناس، لأنهم يفهمون القرآن كما يقول المفسرون.

والآيات هنا تعني الأحكام والتشريعات ولا تعني الآيات بمعناها السائد. والآيات المحكمات هي الأحكام الواضحة التحريم مثل قوله: حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير.

والآيات المتشابهة التي يتأولها الناس لتبدو وكأنها غير واضحة التحريم مثل قوله تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّهَا الْحَمْرُ وَالْمُيْسِرُ وَالاَّنصَابُ وَالأَزْلامُ رِجْسٌ مَّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ(٩٠) المائدة.

فالبعض يسارع ويقول إن الخمر ليست حراماً لأنه لا يوجد نص تحريم واضح (محكم). هؤلاء وصفهم القرآن بالذين في قلوبهم زيغ، ويتبعون ما تأولوا أنه ليس تحريهاً ابتغاء الفتنة والاستمرار على تعاطى كبيرة الخمر.

# تقديم للحديث عن معركة أحد

يأتي التقديم في الآيات (١٠ -١٣) ونوع الخطاب تقريري.

حيث تقول السورة إن الذين كفروا - قريش - لن تنفعهم أموالهم وأولادهم وسيدخلون النار مثل فرعون: إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لَن تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالْهُمْ وَلاَ أَوْلاَدُهُم مِّنَ اللهِ شَيئاً وَأُولَـئِكَ هُمْ وَقُودُ النَّارِ (١٠) كَذَأْبِ آلِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا فَأَخَذَهُمُ اللهُ بِذُنُوبِهِمْ وَاللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ (١١).

وإن كانوا قد انتصروا على المسلمين في معركة واحدة، فسيكسب المسلمون الحرب معهم في النهاية، ويوم القيامة مأواهم النار: قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَيِشْسَ الْمِهَادُ (١٢).

وتُذكّر الآيات المسلمين بنصر الله لهم في بدر، وكيف بث الله الرعب في نفوس الكفار ونشر



الطمأنينة بين المسلمين، والعوامل النفسية هامة جدا لكسب المعركة: قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِئَتَيْنِ الْتَقَتَا فِئَةٌ ثُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهَ وَأُخْرَى كَافِرَةٌ يَرَوْءَهُم مَّثْلَيْهِمْ رَأْيَ الْعَيْنِ وَاللهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لَأُوْلِي الأَبْصَارِ (١٣).

## أسباب الهزيمة

هزيمة المسلمين في أحد سببها عدة عوامل، بعضها وجدت قبل المعركة، وبعضها أثناء المعركة، وتعضها أثناء المعركة، وقد ذكرت السورة واحداً من العوامل في الآيات التالية، ثم عادت في آخر السورة لتذكر عوامل أخرى. وقد تم تتبع هذه العوامل في قسم أحداث من عصر الرسول.

## الشح في الإنفاق

الآيات (١٤-١٧) والخطاب تقريري توجيهي

زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاء وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمَقَنطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْحَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَلِكَ مَنَاعُ الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا وَاللهُ عِندَهُ حُسْنُ الْمَآبِ(١٤) قُلْ أَوْنَئِنْكُم بِخَيْرٍ مِّن ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَوْنَئِنْكُم بِخَيْرٍ مِّن ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزُواجٌ مُّطَهِّرَةٌ وَرِضُوانٌ مِّنَ اللهِ وَاللهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ(١٥) اللَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَا فَاغْفِرُ لَنَا وَلَكُمْ لِللَّهُ عَلَيْكِنْ وَالْقَائِتِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ وَالصَّادِقِينَ وَالْقَائِتِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بَالْأَسْحَارِ (١٧).

تقول الآيات إن النساء والبنين والأموال والمتع هي أكثر ما يأخذ بألباب الإنسان في الدنيا، لكن من يؤمن بالآخرة فسيعلم أنها لا تساوي شيئاً بالنسبة لنعيم الجنة، لذا ترخص في نظره ويسارع بالإنفاق في سبيل الله.

# الإسلام وحده المقبول عند الله بعد بعثة محمد

شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَاتِيَاً بِالْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (١٨) إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهَ الإِسْلاَمُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ إِلاَّ مِن بَعْدِ مَا اَخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ إِلاَّ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ الْعِلْمُ بَعْدِا مَا أَعْرَفُو بَآيَاتِ اللهَ فَإِنَّ اللهِ مَا يُخْتَلُفُ الْحِنَابِ (١٩) فَإِنْ حَاجُّوكَ فَقُلْ أَسَامُواْ فَقُلْ أَسْلَمُواْ فَقَلْ أَسْلَمُواْ فَقَدِ اللهُ مَا اللهُ إِللهُ مُولِيَّا إِللهُ اللهُ مَا اللهُ ال



أول ما تبدأ به السورة مخاطبة أهل الكتاب في يثرب هو تأكيد أن الدين المقبول الآن هو «الإسلام» الذي يدعو له محمد، وهو وإن كان مطابقاً لما في التوراة، إلا أن أهل الكتاب اختلفوا (ابتعدوا) عن التوراة التي لم يعدلها وجود. وعقائدهم الحالية ليست مقبولة، ومن يرغب الهداية والجنة فليسلم.

# أهل الكتاب كفار

إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَيَقُتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ حَقَّ وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشَّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ (٢١) أُولَئِكَ الَّذِينَ حَبِطَتْ أَعْمَاهُمُ فِي اللَّمُنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِّن نَّاصِرِينَ (٢٢).

من يكفر بالقرآن (آيات الله) فهم كفار، وأسلافهم قتلوا النبيين ويقتلون كل من ينادي بالإصلاح الديني. ولن يقبلوا دخول الإسلام، وطاعة رسول من غير بني إسرائيل.

ثم تقول السورة: أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوْتُواْ نَصِيباً مِّنَ الْكِتَابِ يُدْعَوْنَ إِلَى كِتَابِ اللهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَكَّ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ وَهُم مُّعْرِضُونَ (٢٣).

الآية تقول: لو أن أهل الكتاب يؤمنون بالله فعلا لاستجابوا لكتاب الله (القرآن). ((دليل على أنه لا دين غير الإسلام)).

## الخروج من النار عقيدة إسرائيلية

ذَلِكَ بِأَتَهُمْ قَالُواْ لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّاماً مَعْدُودَاتٍ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ(٢٤) فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَاهُمْ لِيَوْمِ لاَّ رَيْبَ فِيهِ وَوُفِّيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ(٢٥).

أهل الكتاب يظنون أن من يرتكب ما يوجب النار منهم سيدخلها لفترة ثم يخرج منها ويدخل الجنة. وهذه العقيدة اقتبسها المفسرون والمحدثون المسلمون منهم، وجعلوها عقيدة إسلامية، واختلقوا أحاديث تقول بذلك ونسبوها للرسول.

وقد سبق وذكرت سورة البقرة ذلك: وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّامًا مَّعْدُودَةَ قُلُ أَتَخَذْتُمْ عِندَ اللهَّ عَهْدًا فَلَن يُخْلِفَ اللهُّ عَهْدُهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهَّ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٨٠) بَلَى مَن كَسَبَ سَيْئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٨١) وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِمِتَاتِ أَوْلَئِكَ أَصْحَابُ الجُنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٨٢).



والآيات ترد على الزعم الواهي وتصفه بأنه ظن لا أساس له. وأن من يدخل النار فهو يستحقها لأنه كسب سيئة (كبيرة) أو كافر. ومن يدخل النار فلن يخرج منها أبداً. والجنة ستكون مضمونة لمن آمن وعمل صالحاً (باتباع أوامر الله والانتهاء عن نواهيه).

وتقول السورة: قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ ثُوْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاء وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاء وَتُعِزُّ مَن تَشَاء وَتُذِلُّ مَن تَشَاء بِيَدِكَ الْحَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ(٢٦) تُولِجُ اللَّيْلَ فِي الْنَهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمُيتِ وَتُخْرِجُ المَيْتَ مِنَ الْحَيِّ وَتَرْزُقُ مَن تَشَاء بِغَيْرِ حِسَاب(٢٧).

الآية: (٢٦) استخدمها المفسرون والمحدثون لمداهنة الحكام، وكأنها نزلت لتؤكد أن الله جل شأنه هو من أعطى معاوية ابن أبي سفيان ومن بعده من بني أمية حكم دولة الإسلام، وهو من أعطى السفاح والمنصور ومن جاء بعدهم من بني العباس حكم دولة الإسلام. وهو سبحانه من أعطى كل طاغية، حكم دولة مسلمة. ولو كان هذا ما حدث، فإن الله (تبارك الله وتعالى عن ذلك علواً كبيراً) هو من سعى لهدم دينه الإسلام، بتمكين قريش الكافرة من حكم دولة المسلمين وعبئها به كيفها تشاء، وتوريث من جاء بعدها ديناً لا يمت للإسلام بصلة تحت مسمى الإسلام.

والآية لا شأن لها بالحكام، فهي تأتي ضمن الحديث المستمر عن أهل الكتاب في يثرب الذين رفضوا دعوة محمد، وتبريرهم هو أنه ليس من بني إسرائيل. وهو تكرار لما سبق وأخبرتنا به سور سابقة. والآية تقول لهم إن "الله أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ". وهو سبحانه من يؤتي الملك (الرسالة) لمن يشاء، وينزعه ممن يشاء. وقد أعطاه لبني إسرائيل في شخص رسلهم موسى وعيسى وغيرهم. والآن هو ينزعه من بني إسرائيل ويؤتيه لبني إسهاعيل في شخص الرسول محمد. فالملك هنا يعني الرسالة وليس حكم دولة وسلطان، والدليل، قوله تعالى: أَمُ تَرَ إِلَى اللَّذِي حَآجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رِبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللهُ اللُّكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبّي الَّذِي كُفِّي ويُمِيتُ فَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبّي الَّذِي كُفِّي ويَيُعِيتُ فَالَ أَنْ اللهُ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ المُشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ المُغْرِبِ فَلْ الْذِي كَفْرَ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ (٢٥٨) البقرة.

وإبراهيم لم يؤت مملكة أرضية ومُلكاً ولكنه أوتي النبوة.

ثم تتجه السورة لمسلمة يثرب الذين يوالون أهل الكتاب، والذين سبق وتحدثت عنهم السور السابقة:



#### مسلمة يثرب

لاَّ يَتَخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاء مِن دُوْنِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللهِّ فِي شَيْء إِلاَّ أَن تَتَقُواْ مِنْهُمْ تُقَاةً وَيُحَدُّرُكُمُ اللهُ تَفْسَهُ وَإِلَى اللهَ الْمُصِيرُ (٢٨) قُلْ إِن تُحْفُواْ مَا فِي صَدُورِكُمْ أَوْ تُبُدُوهُ يَعْلَمُهُ اللهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْء قَلِيرٌ (٢٩) يَوْمَ يَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ مِنْ خَيْرٍ خُصَّراً وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَداً بَعِيداً وَيُحَدِّدُ كُلُّ اللهُ تَفْسَهُ وَاللهُ رَؤُوفُ بِالْعِبَادِ (٣٠) قُلْ أَطِيعُواْ اللهُ وَالرَّسُولَ فإن تَولَّوْاْ فَإِنَّ اللهَ اللهُ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٣١) قُلْ أَطِيعُواْ اللهُ وَالرَّسُولَ فإن تَولَّوْاْ فَإِنَ اللهَ لاَيْحُواْ اللهُ وَالرَّسُولَ فإن تَولَّوْاْ فَإِنَّ اللهَ لاَيُحِبُ الْكَافِرِينَ (٣٢).

قوله: " إِلاَّ أَن تَتَقُواْ مِنْهُمْ تُقَاةً" قامت عليها عقيدة كاملة عند الشيعة. وذلك بتأويل المعنى إلى إظهار شيء وإضهار شيء مخالف، وهذا يعني النفاق والكذب، ويستحيل أن يأمر الإسلام بذلك. بينها لو تمعنا في الآية فإن معنى "تتقوا منهم تقاة" هي أن تتجنبوا شرهم بطرق لا ترقى إلى موالاتهم. كها يمكنكم التعامل معهم بعدل وإنسانية لكن لا توالوهم وتحبوهم.

والآية: (٣١) تقول لمسلمة يثرب: اتبعوا الرسول ليحبكم الله. وإن توليتم (أبقيتم على موالاة أهل الكتاب) فأنتم كفار ولو أعلنتم الإسلام (الآية:٣٢).

ثم تتحول السورة لذكر حقيقة أن:

# كل الرسل المذكورين في القرآن من نسب واحد

إِنَّ اللهِ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ(٣٣) ذُرِّيَةٌ بَعْضُهَا مِن بَعْض وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ(٣٤).

كل الرسل المذكورين في القرآن من عائلة واحدة بدأت من آدم. فآدم هو أبو الرسل، وليس أبا البشر.

والآية تخاطب أهل الكتاب في يثرب وتقول لهم أن محمداً الذي لا تريدون الإيهان به هو ليس بدعاً من الرسل، وجاء من نفس شجرة عائلة الرسل الذين منهم موسى وعيسى وغيرهما قبلهما وبعدهما.



# ولادة مريم ونشأتها

(الآيات: ٣٥-٣٧) تتحدث عن ولادة مريم ويحيى وعيسى: إِذْ قَالَتِ امْرَأَةُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّ لَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّراً فَتَقَبَّلْ مِنِّي إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٣٥) فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْثَى وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وِإِنِّي رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْثَى وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وِإِنِّي رَبِّ إِنِّ وَضَعْتُهَا اللَّكَوُ كَالْأَنْفَى وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وِإِنِّي أَعِيدُهَا بِكَ وَذُرَيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ (٣٦) فَتَقَبَّلَهَا رَبُهَا بِقَبُولِ حَسَنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنَا أَعِيدُهَا زِكْرِيًّا كُلَّمَا وَكَرِيًّا المُحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقاً قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنَى لَكِ هَذَا وَكَنَّا مُؤْمَلُهُ وَكُولًا عُنْهُ وَكُولًا عَلَيْهَا وَكَرِيًّا الْمُحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقاً قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنِّى لَكِ هَذَا

كفالة زكريا لمريم تدل على أن والديها قد توفيا، وليس لها إخوة أو أقارب يكفلونها.

قول مريم: هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ إِنَّ اللهِ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ. لا يعني أن الله ينزل عليها طعاماً وشراباً من السهاء، ولكنه يعني أن الجيران هم من يمدها بالطعام والشراب، لأنهم يعلمون أنها يتيم ليس لها مصدر رزق'.

## البشري بيحيي

هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيًّا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيَّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاء(٣٨) فَنَادَتْهُ الْمُلاَّذِكَةُ وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرَابِ أَنَّ اللهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى مُصَدُّقاً بِكَلِمَةٍ مِّنَ اللهَ وَسَيُّداً وَحَصُوراً وَنَبِيّاً مِّنَ الصَّالِحِينَ(٣٩) قَالَ رَبِّ أَنَّىَ يَكُونُ لِي غُلاَمٌ وَقَدْ بَلَغَنِيَ الْكِبَرُ وَامْرَأَقِي عَاقِرٌ قَالَ كَذَلِكَ اللهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ(٤٠) قَالَ رَبِّ اجْعَلَ لِيَّ آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلاَّ تُكلِّمَ النَّاسَ ثَلاَئَةَ آيَّام إِلاَّ رَمْزاً وَاذْكُر رَبَّكَ كَثِيراً وَسَبِّحْ بِالْعَشِيِّ وَالإِبْكَارِ(٤١).

الآية: (٣٨) تقول إن زكريا دعا ربه أن يرزقه ذرية، فلما بشرته الملائكة بغلام ذهل واستغرب. وهذا يعني أن زكريا كان يتمنى لو كان له ذرية في بداية زواجه وفي وقت يمكن لامرأته الإنجاب، ولما بشر بغلام على كبر وبعد هرم زوجته، استغرب أن يحدث ذلك.

ولم يرزق زكريا بيحيى لأنه دعا ربه فتحقق له ذلك، وإلا فمن باب العدل الإلهي أن يستجاب لكل من يدعو ربه أن يرزق بذرية أو بغيرها. ولادة يحيى تخضع لأمر أراده الله وسيتحقق سواء دعا زكريا أو لم يدع، وسواءً تمنى أن يرزق بطفل أو لم يتمن.

<sup>·</sup> انظر فقرة: المحراب/ قسم مفردات من القرآن. وتفاصيل قصة مريم ويجيى وعيسى منشورة في كتابنا: من آدم إلى محمد.



## الحمل بعيسي وولادته

وهو موضوع يهم النصارى في يثرب: وَإِذْ قَالَتِ الْمُلاَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللهِ اصْطَفَاكِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاء الْعَالَمِينَ(٤٢) يَا مَرْيَمُ اقْنُتِي لِرَبَّكِ وَاسْجُدِي وَارْكَعِي مَعَ الرَّاكِعِينَ(٤٣) ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاء الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُون أَقْلاَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكْفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ (٤٤).

الآية: (٤٤) تؤكد أن الرسول لا يمكن أن يعرف ما حدث لولا أنه يوحى إليه به من الله. وتستمر السورة: إِذْ قَالَتِ الْمُلَائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللهَّ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مَّنْهُ اسْمُهُ الْمُسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيهاً فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمِنَ الْمُقَرِّيِينَ(٤٥) وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمُهْدِ وَكَهْلاً وَمِنَ الْصَّالِحِينَ(٤٥) وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمُهْدِ وَكَهْلاً وَمِنَ الصَّالِحِينَ(٤٦) قَالَتْ رَبِّ أَنَى يَكُونُ لِي وَلَدٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ قَالَ كَذَلِكِ اللهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ (٤٧).

الآيات السابقة تصور أن هناك حديثاً متبادلاً بين الله (جل شأنه) وبين مريم، وهذا لم يحدث، وما حدث هو ظهور مخلوق من مخلوقات الله الكونية لمريم وهي في الخلاء، ليخبرها أنه سيهبها غلاماً، كما أخبرتنا سورة مريم. لكن نسبة هذا الحديث وكأنه لله، لأن مريم وإن كانت تخاطب المخلوق الكوني إلا أنها على يقين أن الله بيده كل شيء، فهي تخاطب المخلوق وقلبها يخاطب الله.

وتستمر السورة: وَيُعَلِّمُهُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ(٤٨).

ليس هناك كتاب مكتوب أو سبق وكتب اسمه الإنجيل، لأن عيسى لم يأت برسالة جديدة، بل جاء ليعيد بني إسرائيل للتوراة، وقد فعل هذا شفهياً ولم يكتب لهم كتاباً. فدعوة عيسى الشفوية هي الإنجيل.

ونتابع: وَرَسُولاً إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنِّي قَدْ جِنْتُكُم بِآيَةٍ مِّن رَّبَكُمْ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ
كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْراً بِإِذْنِ الله وَأُبْرِئُ الأَكْمَةَ وَالأَبْرَصَ وَأُحْيِي المُوْتَى بِإِذْنِ
الله وَأُنَبَّتُكُم بِهَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ (٤٤)
عيسى لم يكن يخلق طيراً حياً، بل كان يشكل من الطين شكل طير ثم ينفخ فيه فيبدو
للمشاهد انه يطير، وهذا فن أتقنه بنو إسرائيل زمن موسى ومن ذلك ما فعله السامري
الذي استطاع تشكيل عجل من حلي الذهب الذي قدمه له بنو إسرائيل، واستطاع أن يجعل



العجل الذهبي يصدر خواراً كخوار البقر.

وَمُصَدَّقاً لِمَّا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَجِئْتُكُم بِآيَةٍ مِّن رَّبَكُمْ فَاتَّقُواْ اللهِّ وَأَطِيعُونِ(٥٠).

عيسى لم يحل لبني إسرائيل ما حرم الله، لكنه أحل لهم ما حرمه عليهم رجال دينهم. ومن ذلك ما أشارت له سورة النساء: فَبِظُلْمٍ مِّنَ الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيَّبَاتٍ أُحِلَّتْ لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ اللهَّ كَثِيرًا(١٦٠).

إِنَّ اللهِّ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَـذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ(١٥) فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَادِي إِلَى اللهِّ قَالَ الحُوَادِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللهِّ آمَنًا بِاللهِّ وَاشْهَدْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ(٥٢) رَبَّنَا آمَنًا بِهَا أَنْزَلْتَ وَاتَبَعْنَا الرَّسُولَ فَاكْتُبُنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ (٥٣).

الآيات السابقة تظهر أن من صدق عيسى قلة قليلة من بني إسرائيل. والحواري هو العائد، وليس التلميذ كها تقول كتب التراث.

وَمَكَرُواْ وَمَكَرَ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ المَاكِرِينَ(٤٥) إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِكَيْوَا الْقِيَامَةِ ثُمَّ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَخْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيهَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ(٥٥) فَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُواْ فَأَعَذَّبُهُمْ عَذَاباً شَدِيداً فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَا لَهُمُ مِّن نَّاصِرِينَ(٥٦) وَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ فَيُوفِيهِمْ أَبُولُهُ لَا يُحِرَّةً وَمَا لَهُمُ مِّن نَّاصِرِينَ(٥٦) وَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ فَيُوفِيهِمْ أَجُورَهُمْ وَاللهُ لاَ يُحِرَّ الظَّالِينَ(٥٧).

الآيات تذكر بوضوح أن عيسى توفي أولاً ثم رفع. يعني مات ورفعت نفسه مثله مثل كل البشر.

وقوله: وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ» ليس بالمعنى الحرفي، ولكنه كناية عن نصر الله للمؤمنين منهم، وظهورهم على من عاداهم. وإلا فالنصاري مؤمنهم وكافرهم لم يبق منهم أحد. ((نحن نتحدث عن النصاري وليس المسيحيين، الذين لا علاقة لهم بالنصاري))

ذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ الآيَاتِ وَالذَّكْرِ الْحَكِيمِ (٥٨) إِنَّ مَثْلَ عِيسَى عِندَ اللهِ كَمَثْلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثِمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ (٩٥) الْحُقُّ مِن رَّبِّكَ فَلاَ تَكُن مِّن الْمُمْتَرِينَ (٦٠) فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَاءنَا وَأَبْنَاءكُمْ وَيْسَاءنَا وَيْسَاءكُمْ وَأَنفُسَنَا



وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَعْنَةَ اللهَ عَلَى الْكَاذِبِينَ(٦١) إِنَّ هَـذَا لِمُوَ الْقَصَصُ الْحُقُّ وَمَا مِنْ إِلَـهِ إِلاَّ اللهُ وَإِنَّ اللهَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٦٢) فَإِن نَوَلَّواْ فَإِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِالْمُفْسِدِينَ (٦٣).

الآية (٦١) اقتلعت من سياقها وكأنها نزلت لوحدها لتمجد على ابن أبي طالب وأبناؤه، حيث قالوا إنها نزلت عندما جاء وفد من نصارى نجران وجادلوا الرسول فنزلت الآية لتقول لمحمد قل لهم أن يجمعوا أبناءهم ونساءهم ويجمع الرسول على ابن ابي طالب وزوجته فاطمة وولديها الحسن والحسين وتكون المباهلة.

وطبعا تغافلوا عن أنه حتى لو افترضنا أنها تتحدث عن وفد نجران، فكيف يأتون بأبنائهم ونسائهم وقد حضر وفد من الرجال محدودي العدد كها تقول كتب التراث التي اختلقت القصة؟

الآية كها نرى ضمن الآيات التي تخاطب نصارى يثرب زمن الرسول، وبعد أن أخبرتهم عها حدث لعيسى تقول للرسول إن استمروا في جدالك لدحض الحق فاطلب منهم المباهلة. حيث يجتمع رجال المسلمين وأبناؤهم ونساؤهم، ورجال النصارى وأبناؤهم ونساؤهم، ولم يحضر مسيحيون (وليس ناهل يثرب ومن السهل إحضار أبناؤهم ونساؤهم، ولم يحضر مسيحيون (وليس نصارى) من نجران إلى المدينة النائية لمحاورة محمد، لينتهي بهم المطاف لقبول دفع الجزية، برغم أن بينهم وبين المدينة "خرط القتاد". لكن بحكم أن قصة جدال الرسول مع النصارى وردت في القرآن فقد اختلقت لها قصص فيها بعد عصر الظلهات والفتن. وبها أن من اختلق القصة لا يعرف أن المخاطب هم نصارى يثرب لأنه لا يعرف أن يثرب كان فيها نصارى، ولأن الناس بعد عصر الظلهات والفتن اختلط عليهم أمر النصارى فظنوهم المسيحيين. وبها أن نجران بقي فيها مسيحيون فقد ظنوا أنهم هم من تتحدث عنهم الآيات فاختلقوا عنهم القصص. بل وسموا وفدهم بأسهاء عجيبة مثل: العاقب، والأيهم، وكوز... ونحوهم.

مخاطبة كافة أهل الكتاب في يثرب (بهود، نصارى، بني إسرائيل)

قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْاْ إِلَى كَلَمَةٍ سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ اللهَ وَلاَ نُشْرِكَ بِهِ شَيْنَاً وَلاَ يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِّن دُونِ اللهِ فَإِن تَوَلَّواْ فَقُولُواْ اشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ(٦٤).

بعد دعوة النصارى وحدهم للمباهلة، تدعو السورة كل أهل الكتاب دعوة لن يقبلوها، لأن عقائدهم بشرية تقوم على تشريعات رجال دينهم، ولو أرادوا العودة لدين الله الذي



نزل على موسى فسيجدون أنهم ملزمون باتباع القرآن الذي لا يدعو لأكثر مما دعت له التوراة التي تركها أهل الكتاب. هذه الدعوة نريد توجيهها الآن لأتباع المذاهب.

يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ ثُحَاجُونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنزِلَتِ التَّورَاةُ وَالإنجِيلُ إِلاَّ مِن بَعْدِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ (٢٥) هَا أَنتُمْ هَوُلاءَ حَاجَجْتُمْ فِيهَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ ثُخَاجُونَ فِيهَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (٢٦) مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيّاً وَلاَ نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُّسْلِهاً وَاللهُ يَعْلَمُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَلَاكُن إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيّاً وَلاَ نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُّسْلِهاً وَمَا كَانَ مِنَ الشَّرِكِينَ (٦٧) إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَـذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَاللهُ وَلِيُّ اللَّهُ مِنِينَ (٦٨).

لو رغب أهل الكتاب اتباع ملة إبراهيم فعليهم بالقرآن الذي يمثل تلك الملة بصفائها. وَدَّت طَّآئِفَةٌ مَّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يُضِلُّونَكُمْ وَمَا يُضِلُّونَ إِلاَّ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ (٦٩).

الآية السابقة تخاطب المسلمين في يثرب، وتحذرهم من الاستماع لأهل الكتاب وإسرائيلياتهم. لكن دعوات القرآن المتكررة لم تلق الآذان الصاغية من المسلمين وسرعان ما اعتمدوها. كجزء من دين الله بعد عصر رسول الله.

ثم تعود السورة لأهل الكتاب: يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهَ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ (٧٠) يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الحُقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ الحُقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ (٧١)

أهل الكتاب يعلمون أن رسالة محمد حق، بخلاف قريش التي تظن أن محمداً كاذب.

وَقَالَت طَّاتِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمِنُواْ بِالَّذِي أُنزِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَجْهَ النَّهَارِ وَاكْفُرُواْ آخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ(٧٢) وَلاَ تُؤْمِنُواْ إِلاَّ لِمَن تَبعَ دِينكُمْ قُلْ إِنَّ الْهُنْدَى هُدَى اللهَ أَن يُؤْتَى أَحَدٌ مِّنْلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ يُحَاجُّوكُمْ عِندَ رَبَّكُمْ قُلْ إِنَّ الْفَضْلَ بِيَدِ اللهِّ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُّ وَاسِعٌ عَلِيمٌ(٧٣) يُخْتَصُّ بِرَحْتِهِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ (٧٤)

الآيات تظهر سبب عدم إيمان أهل الكتاب: ﴿ وَلاَ تُؤْمِنُواْ إِلاَّ لِمَن تَبعَ دِينكُمْ ۗ. فهم يعلمون أن محمداً رسول من الله لكنه ليس منهم. وتكرر الآية ما سبق وذكرته في الآية (٢٦) السابقة: قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ المُلْكِ تُؤْتِي المُلْكَ مَن تَشَاء وَتَنزِعُ المُلْكَ مِّن تَشَاء وَتُعِزُّ مَن تَشَاء وَتَنزِعُ المُلْكَ مِّن تَشَاء وَتُعِزُّ مَن تَشَاء وَتُذِلُّ مَن تَشَاء بِيَدِكَ الْحَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.

ثم تقول السورة إن أهل الكتاب من الناحية البشرية هم بشر، منهم الصالح ومنهم الطالح: وَمِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنطَارٍ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنْهُ بِدِينَارٍ لاَّ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ



# إلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَآئِماً

لكن مشكلتهم في العقيدة. فهم يتمسكون بعقائدهم وهم يعلمون أنها ضالة وأن الإسلام حق: ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الأُمَّيِّنَ سَبِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى الله الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ (٧٥) بَلَى مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ وَاتَّقَى فَإِنَّ اللهِ يَجُبُ الْمَتَّقِينَ (٧٦) إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَأَيْعَى فَإِنَّ اللهِ عَلَمُ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يَنظُرُ إِلَيْهِمْ اللهِ وَأَيْمَانِمُ مُنَا قَلِيلاً أُوْلَئِكَ لاَ خَلاَقَ هُمُّمْ فِي الآخِرَةِ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمُ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمُ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يُنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمُ الْقِيامَةِ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللهُ وَلاَ يُكَلِّمُ لَلْمُونَ اللهِ اللهِ يَعْدِ اللهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ وَمَا هُو مِنْ عِندِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهُ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ (٧٧).

الآيات السابقة تؤكد أن عقائد أهل الكتاب صناعة رجال الدين وليست اتباعا للتوراة، وهو ما ينطبق على مذاهب المسلمين. وأهل الكتاب يحاولون أن يقنعوا أنفسهم أن رفض دعوة محمد صائبة وأن الله لن يحاسبهم على ذلك لأنهم يتبعون رسولاً أرسل لهم، وليس عليهم أن يتبعوا رسولاً أرسل للأميين، وهو وصف لبني عمهم إسهاعيل كونهم ليسوا أهل كتابة وتوثيق.

ثم تعود السورة لمخاطبة النصارى الذين يعتقدون بألوهية عيسى أو أنه ثالث ثلاثة: مَا كَانَ لِيَشَرِ أَن يُؤْتِيَهُ اللهُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُواْ عِبَاداً لِيَّ مِن دُونِ اللهّ وَلَكِن كُونُواْ رَبَّانِيْنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدْرُسُونَ(٧٩) وَلاَ يَأْمُرُكُمْ أَنَ تَتَخِذُواْ الْمُلاَئِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَاباً أَيَامُرُكُم بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ(٨٠)

قوله: «كُونُواْ رَبَّانِيِّينَ بِهَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِهَا كُنتُمْ تَدْرُسُونَ » هذا هو المطلوب من أي داعية للدين. عليه تبليغ القرآن للناس دون خطب ومواعظ وقصص وحكايات وكلام لا يعني شيئاً في دين الله، والاقتصار على نشر كلام رب العالمين وحده، ليكونوا ربانيين، أي خدماً لكلامه ودينه.

وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِينَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَا آتَيْنَكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِّقٌ لَمَا مَعَكُمْ لَيُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَأَفْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُواْ وَأَنَاْ مَعَكُمْ مِّنَ الشَّاهِدِينَ(٨١) فَمَن تَوَلَّى بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَـئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ(٨٢).

النبيون قد يكون معناها هنا الدعاة، لأن الآية تدعوهم لو بعث فيهم رسول أن يتبعوه.



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

وكل مسلم يجب أن يكون داعية، والداعية كها قلنا يجب عليه فقط إيصال القرآن لمن يرغب في دعوته دون أي إضافات من كلامه الشخصي أو كلام غيره.

وتعود السورة للحديث عن أهل الكتاب: أَفَغَيْرَ دِينِ اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ(٨٣).

الآية تخيرهم بين الله (التحول للإسلام) أو البقاء على معتقداتهم البشرية الأصل، وهو ما ينطبق على أتباع المذاهب.

قُلْ آمَنَا بِاللهُ وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْهَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مَّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (٨٤) وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلاَمِ دِيناً فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ الْحَاسِرِينَ (٨٥).

الإسلام يعني الإيمان بكل رسل الله ورسالاتهم الأصلية التي بعثوا بها، لأنها تتطابق مع ما يقول القرآن.

الآية (٨٥) كل عقيدة غير الإسلام فلن تقبل عند الله، والحديث كما تابعنا لأهل الكتاب في يثرب الذين يعتنقون النصرانية واليهودية ومذاهب أخرى. وهو رد لكل من يظن بجهل أو تأثراً بما يقول اليهود والمسيحيون أن الإيهان بالله بأي دين كاف للجنة. الآية تقول: لا! الإسلام وحده المقبول.

وتستمر السورة بالتأكيد على كفر أهل الكتاب وعلى أن الدين المقبول هو الإسلام فقط: كَيْفَ يَهْدِي اللهُ قَوْماً كَفَرُواْ بَعْدَ إِيهَانِهِمْ وَشَهِدُواْ أَنَّ الرَّسُولَ حَقِّ وَجَاءهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ(٨٦) أُوْلَـئِكَ جَزَآؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ اللهِ وَالْمُلاَثِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْعَينَ(٨٧) خَالِدِينَ فِيهَا لاَ يُحَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَهُمْ يُنظَرُونَ (٨٨) إِلاَّ الَّذِينَ تَابُواْ مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ اللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٨٩).

## بعض مسلمة يثرب ارتد

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَاضِمْ ثُمَّ ازْدَادُواْ كُفْراً لَّن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَأُوْلَـئِكَ هُمُ الضَّالُّونَ(٩٠) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم مُلْءُ الأَرْضِ ذَهَباً وَلَوِ افْتَدَى بِهِ أُوْلَـئِكَ هُمُ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَمَا لَهُم مِّن نَاصِرِينَ (٩١).

هم من ترك ديانة أهل الكتاب وأسلم ثم تراجع وارتد إلى ديانته السابقة.



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الرابعة : مرحلة ما بعد أحد

#### مخاطبة المسلمين

لَن تَنَالُواْ الْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ عِنَّا تُحِبُّونَ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ (٩٢).

الإنفاق العيني من أفضل الأصناف التي تحبونها لأنفسكم ولا يقبل إنفاق الرديء. والبر هو أعلى درجات الإيهان والذي يضمن لصاحبه الدرجة العليا في الجنة، كها ذكرت ذلك سورة الواقعة والرحمن.

# ما أحل من الطعام لبني إسرائيل

كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ حِلاَّ لَبَنِي إِسْرَائِيلَ إِلاَّ مَا حَرَّمَ إِسْرَائِيلُ عَلَى نَفْسِهِ مِن قَبْلِ أَن تُنَوَّلَ التَّوْرَاةُ قُلْ فَأْتُواْ بِالتَّوْرَاةِ فَاتْلُوهَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ(٩٣) فَمَنِ افْتَرَى عَلَى الله الْكَذِبَ مِن بَعْدِ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالُونَ(٩٤) قُلْ صَدَقَ اللهُ فَاتَّبِعُواْ مِلَّةً إِبْرَاهِيمَ خَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ(٩٥).

تحذر الآيات بني إسرائيل يثرب من تحريم طعام لم يحرمه الله، بناء على تشريعات رجال دينهم. ومما حرموه بعض الطعام الذي كرهه يعقوب وحرمه على نفسه دون اعتباد على دليل من الله. وتوارث بنوه هذا التحريم. وتكرر الآية (٩٥) دعوتهم لاتباع الإسلام الذي يمثل ملة إبراهيم الذي لم يكن مشركاً كقريش.

# ذكر حقيقة أن الحرم المكى أول بيت لله على الأرض

إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكاً وَهُدًى لِّلْعَالِمِينَ(٩٦) فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَّقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِناً وَللهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيٌّ عَنِ الْعَالِمِينَ(٩٧).

أول بيت وضع للناس (في الأرض) هو المسجد الحرام. والآية تؤكد على فريضة الحج لمن استطاع ذلك بأي وسيلة.

## عود لدعوة أهل الكتاب للإسلام

والسورة تخاطبهم على لسان محمد: قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِ ۖ وَاللهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ(٩٨).



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

تأكيد لا يدع مجالاً للشك أن ديانة أهل الكتاب وأي ديانة غير الإسلام كفر.

أهل الكتاب في يثرب يثبطون بعض من أعلن إسلامه عن الإنفاق والقتال في سبيل الله قُلُ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللهِّ مَنْ آمَنَ تَبْغُونَهَا عِوَجاً وَأَنتُمْ شُهَدَاء وَمَا اللهُّ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ (٩٩).

الآية تظهر أن أهل الكتاب في يثرب كان لهم دور في امتناع بعض من أعلن إسلامه من أهل يثرب عن الإنفاق وتباطؤهم عن الخروج للقتال. وسورة آل عمران تتحدث عن معركة أحد، والتي كان من أهم أسباب الهزيمة فيها شح الإنفاق على تجهيز الجيش المسلم، وتباطؤ بعض مسلمة يثرب عن الخروج، والآية تظهر أن وراء ذلك أهل الكتاب. لذا تحذر السورة مسلمة يثرب: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِن تُطِيعُواْ فَرِيقاً مِّنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ يَرُدُوكُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافِرِينَ (١٠٠) وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتْلَى عَلَيْكُمْ آيَاتُ اللهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْتَصِم بِاللهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (١٠١).

وترك القتال والإنفاق في سبيل الله كفر.

### دعوة لتوحيد صفوف المسلمين والبعد عن التنافر

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَقُواْ الله حَقَّ ثَقَاتِهِ وَلاَ تَكُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ (١٠٢) وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ الله جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُواْ وَاذْكُرُواْ نِعْمَتَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاء فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِيعْمَتِهِ إِخْوَاناً وَكُنتُم عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مَّنها كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ فَأَمَّة يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ اللّهُ لَكُمْ عَبْمَتُكُونَ اللّهُ لَكُمْ أَمَّة يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ اللّهُ لَكُمْ الْمُؤْتُم مَنْ اللّهُ لِحُونَ (١٠٤) وَلاَ تَكُونُواْ كَالّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا عَنِ اللّهَ كُونُواْ كَالّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ الْمَيْنَاتُ وَأُولَـ لِنِكَ هَمُ الْفُلِحُونَ (١٠٤) وَلاَ تَكُونُواْ كَالّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلُفُواْ مِن بَعْدِ مَا اللّهُ لِمُونَ اللّهُ وَالْمَوْنَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ لَقُولُونَ (١٠١) وَلا مَن اللّهُ اللّهُ وَمَا الللّهُ لَوْمُ وَمَا الللّهُ لِي لِللّهُ اللّهُ تُعْلَى اللّهَ تُولُولُونَ وَمَا الللّهَ يُرِيدُ ظُلْمًا لَلْمُ اللّهُ لَنَمْ وَلَا الللّهُ وَمَا الللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لَلْمَالَ الللّهَ تُرْجَعُ وَمَا الللّهُ يُرِيدُ طُلُمُ اللّهُ لَلْمَالَ اللّهَ تُرْجَعُ اللّهُ الللّهُ وَمَا فِي الطّرَافِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَ إِلَى اللله تُرْجَعُ اللّهُ وَمَا الللّهُ يُرِيدُ طُلُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ

بعدما فضحت الآيات السابقة تأثير أهل الكتاب على مسلمة يثرب وكونهم السبب في تأخرهم عن الإنفاق والقتال في سبيل الله، توجه السورة دعوة لكل من يتسمى بالإسلام أن



يكونوا مسلمين حقاً. وذلك بنبذ الخلافات وتوحيد الصفوف والبعد عن تأثيرات الكفار، والعودة لدين الله الخالص. وتستمر السورة لتقول: كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ المُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْراً لَهُمُ مَّنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ (١١٠).

فعلى المسلمين أن يأمر بعضهم بعضاً بالمعروف، والمقصود به هنا: الإنفاق والقتال في سبيل الله والاستماع الله. وينهى بعضهم بعضاً عن المنكر، وهو ترك الإنفاق والقتال في سبيل الله والاستماع للكفار والتأثر بها يقولون، والبعد عن الفرقة بين المسلمين. فوجودكم كمسلمين لتكونوا خير أمة أخرجت للناس فلا تخرجوا عن هذا المسار وتنحرفوا عنه بالاختلاف والتفرق والاستماع لأهل الكتاب والامتناع عن الإنفاق والقتال في سبيل الله. ولا تعني الآية أن أي مجتمع يتسمى بالإسلام هو خير أمة أخرجت للناس، بل إن الآيات تظهر أن بعض من تسمى بالإسلام (من الرسول كانوا من أسوأ البشر.

ولم يكن المقصود بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ما يهارسه في هذا العصر أفراد هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في السعودية. والذي هو عبارة عن سلطة أعطيت لمتعطشين لها، بلا ضوابط. ولا شأن لها بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في هذه الآيات. فلم يكن في شوارع المدينة رجال ومعهم شُرطٌ يجوبون الشوارع ويلاحقون الناس، لا في عصر رسول الله ولا في عصر من خلفه من تقاة المسلمين مثل أبي بكر وعمر وعثمان. وما يحدث الآن تسييس للدين لخدمة الدولة، وليس أمراً بمعروف ولا نهياً عن منكر، وإن سمى بذلك.

وبها أن مسلمة يثرب امتنعوا عن الإنفاق وتباطأوا عن القتال في سبيل الله بتأثير من أهل الكتاب، فالآية تستمر لتقول لأهل الكتاب المحرضين على السوء: « وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْراً لَّشُم» من التحريض على الامتناع عن الخير.

ولا تنفي الآية أن هناك بعضاً أهل الكتاب دخلوا الإسلام.

# أهل الكتاب أذلة فلهاذا تتأثرون بهم؟

تستمر السورة تخاطب مسلمة يثرب عن أهل الكتاب الذين يتأثرون بهم: لَن يَضُرُّ وكُمْ إِلاَّ أَذَى وَإِن يُقَاتِلُوكُمْ يُوَلُّوكُمُ الأَذْبَارَ ثُمَّ لاَ يُنصَرُ ونَ(١١١) ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَّةُ أَيْنَ مَا نُقِفُواْ إِلاَّ بِحَبْلٍ مِّنْ اللهِ وَحَبْلٍ مِّنَ النَّاسِ وَبَآؤُوا بِغَضَبٍ مِّنَ اللهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ المُسْكَنَةُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ



كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ الأَنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقَّ ذَلِكَ بِهَا عَصَوا وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ (١١٢) . كل ما سيفعله أهل الكتاب في يثرب للمسلمين هو الأذى (السخرية)، ولو اضطروا لقتال المسلمين سيولون الأدبار لأن الذلة ضربت عليهم، والآيات تؤكد كفرهم مرة أخرى.

وتقول السورة ليس كل أهل الكتاب لم يؤمنوا بالإسلام، فهناك طائفة منهم أسلموا واتقوا: لَيْسُواْ سَوَاء مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ قَآثِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللهَ آنَاء اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ (١١٣) يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَاللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ فِي الْخَيْرَاتِ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَاللَّيْكِ وَيُسَادِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ يَؤُمِنُونَ بِاللهِ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالمُتَقِينَ (١١٥). وَمَا يَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُكْفَرُوهُ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالمُتَقِينَ (١١٥). ثم تتجه السورة للحديث عن قريش:

# مقدمة للحديث عن معركة أُحُد

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَن تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالُمُمْ وَلاَ أَوْلاَدُهُم مِّنَ اللهِّ شَيْئاً وَأُوْلَـئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ(١١٦) مَثُلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هِـذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَثَلِ رِيحٍ فِيهَا صِرٌّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتْهُ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللهُ وَلَـكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ(١١٧).

كل ما أنفقوه لحرب المسلمين وكل ما يملكون من أموال سيعود حسرات عليهم.

## مخاطبة مسلمة يثرب

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَخِذُواْ بِطَانَةً مِّن دُونِكُمْ لاَ يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً وَدُّواْ مَا عَيْتُمْ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاء مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ الآيَاتِ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ (١١٨) الْبَغْضَاء مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَلاَ يُحِبُّونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِالْكِتَابِ كُلَّهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُواْ آمَنَا وَإِذَا خَلَوْا عَلَيْكُمُ الأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُواْ بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللهَّ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (١١٩) إِن عَضُواْ عَلَيْكُمُ الأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُواْ بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (١١٩) إِن عَضُواْ عَلَيْكُمُ اللهَ عَلِيمٌ مِنَا الْعَدُورِ (١١٩) إِن مَشْمَدُمُ حَسَنَةٌ تَسُوهُمُ وَإِن تُصِبْكُمْ سَيَّةٌ يَفْرَحُواْ مِهَا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ لاَ يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئَةً إِنَّ اللهَ بِهَا يَعْمَلُونَ يَحْمِلُونَ يَحْمِيطٌ (١٢٠).

الآيات تتساءل:

كيف توالون قوماً لا يتورعون عن إفساد عقائدكم "يألونكم خبالاً"؟

الأنبياء هم النبيون فالآية هنا تقول إن أهل الكتاب كانوا يقتلون الأنبياء، وفي سورة أخرى تقول النبيين: ان الذين يكفرون بآيات الله ويقتلون النبين بغير حق ويقتلون الذين يأمرون بالقسط من الناس فيم هذاب اليم (٢١) آل عمران. والنبي هو الرسول: كان الناس المة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيها اختلفوا فيه . (٢١٣) المبقرة.



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الرابعة : مرحلة ما بعد أحد

وأظهروا البغض لدين الله، وما تخفي صدورهم أكبر.

كيف تحبونهم وهم لا يحبونكم؟

كيف توالونهم وأنتم تؤمنون بالله وكتابه كله، بينها يكفرون هم به، وإن تظاهروا بالإيهان؟ كيف توالونهم وهم يغيظهم أن تصيبكم حسنة وانتصار على العدو، ويفرحون لو أصاب المسلمين سيئة وهزموا؟

واستهاع مسلمة يثرب للإسرائيليات وتبنيها سيستمر وسيظهر أثره المدمر لعقائد المسلمين عندما يتبنونه كتراث ديني لهم فيها بعد عصر الرسول. وسيفتح المجال لكي ينشر مسلمة اليهود الذين دخلوا الإسلام إسرائيلياتهم بين المسلمين وتمتلئ بها كتب تراثهم وكأنها من دين الله.

#### عود للحديث عن معركة أحد

وهو استكمال لما بدأته السورة في الآيات (١٠-١٧)، والبداية مع ذكر أحد أسباب الهزيمة:

#### التنافر

وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١٢١) إِذْ هَمَّت طَّآتِهَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلاَ وَاللهُ وَلِيَّهُمَا وَعَلَى اللهَ فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونَ (١٢٢).

أثناء ما كان الرسول ينظم صفوف المقاتلين ويبين لكل مجموعة مهامها القتالية وأين تقف، اعترض البعض وقام آخرون بإبداء آراء مخالفة فتطور الوضع إلى أن وصل للتنازع بين فئتين من المسلمين كاد أن يؤدي لانسحابها من أرض المعركة.

وهذا يظهر تنافراً حاداً بين فئات من المسلمين وهو ضعف كان يشكو منه الجيش الإسلامي قبل بدء المعركة. وهذا العامل وعوامل أخرى كانت السبب في الهزيمة.

## العامل النفسي

وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةٌ فَاتَّقُواْ اللهَّ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ(١٢٣) إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَن يَكْفِيكُمْ أَن يُمِدَّكُمْ رَبُّكُم بِثَلاَثَةِ آلاَفٍ مِّنَ المُلاَّئِكَةِ مُنزَلِينَ(١٢٤) بَلَى إِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ وَيَأْتُوكُم مِّن فَوْرِهِمْ هَـذَا يُمْدِذْكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ آلافٍ مِّنَ المُلاَئِكَةِ مُسَوَّمِينَ(١٢٥) وَمَا جَعَلَهُ اللهُ إِلاَّ بُشْرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَثِنَّ قُلُوبُكُم بِهِ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِاللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ (١٢٦)



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

لِيَقْطَعَ طَرَفاً مِّنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ أَوْ يَكُبِنَهُمْ فَيَنقَلِبُواْ خَاتِبِينَ (١٢٧) لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ (١٢٨) وَللهِ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٢٩).

الآيات تذكر المسلمين بحالتهم النفسية العالية في بدر، في إشارة إلى أنهم كانوا في وضع نفسي سيئ يوم معركة أحد، وكان عاملاً آخر للهزيمة.

## استغلال الحرب للمتاجرة

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَأْكُلُواْ الرِّبَا أَضْعَافاً مُّضَاعَفَةً وَاتَّقُواْ اللهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (١٣٢) وَأَطِيعُواْ اللهِ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحُونَ (١٣٢) وَأَطِيعُواْ اللهِ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحُونَ (١٣٢) وَأَطِيعُواْ اللهِ وَاللَّرْصُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَقِينَ (١٣٢) وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبَّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّهَاوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَقِينَ (١٣٣) اللَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِدُنُوسِهِ اللَّهُ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٣٥) أُولَئِكَ جَزَاقُهُم وَمَن يَغْفِرُ اللهُ لَوْ اللهُ وَلَمْ يُعِلَمُونَ (١٣٥) أُولَئِكَ جَزَاقُهُم مَعْفِرَةٌ مِّن رَّيِّهِمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجُرُ الْعَامِلِينَ (١٣٧) قَدُ خَلَتُ مِن قَبْلِكُمْ شُنَنٌ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانظرواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْكُذَّيِينَ (١٣٧) هَذَا لَلْمَاسِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَقِينَ (١٣٨) .

برغم تحريم الربا في سور البقرة والنساء والمائدة السابقة، وبرغم تحذيرات القرآن المتكررة، استغل بعض من يعلن الإسلام معركة أحد للمتاجرة، وذلك بتجهيز المقاتل على أن يرد له القيمة بفوائد. وهذه الآيات تحذرهم من الاستمرار وتطلب منهم التوبة وإلا فمصيرهم النار.

ثم تتجه السورة لتتحدث عن نتيجة الهزيمة وما يحتاجه المسلمون

## رفع المعنويات

وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَخْزَنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ (١٣٩) إِن يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِّنْلُهُ وَتِلْكَ الآيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاء وَاللهُ لاَ يُحِبُّ الظَّالِينَ (١٤٠) وَلِيُمَحِّصَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ (١٤١) أَمْ حَسِبْتُمْ أَن



#### تدبر القرآل | السور المدنية | المرحلة الرابعة : مرحلة ما بعد أحد

تَدْخُلُواْ الْجُنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللهُ الَّذِينَ جَاهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ(١٤٢) وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَكُونَ المُوْتَ مِن قَبْل أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ(١٤٣).

خسارة معركة لا تعني خسارة الحرب، فلا تضعف الهزيمة من معنوياتكم ولا تثبط عزائمكم. وإن

خسرتم هذه المعركة فقد خسروا هم يوم بدر، والمعارك (الأيام) دول، ومن سره زمن ساءته أزمان. والعبرة بالخواتيم، وخاتمة الصراع مع قريش محسومة لكم إن أنتم صبرتم وأخلصتم.

وما جاء هنا دليل واضح على أن الله لا يتدخل في أمور الدنيا، ولا ينتصر المسلمون لأنهم مسلمون فقط، ولا بالدعاء. ولكن ينتصرون بالاستعداد الجيد والتجهيزات والعدة والعتاد، كما أخبرتهم وحثتهم سورة الأنفال مباشرة بعد انتصارهم في بدر: وَأَعِدُّواْ لَهُم مًّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رَّبَاطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللهَّ وَعَدُوَّكُمْ وَآخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُونَهُمُ اللهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِي سَبِيلِ اللهَّ يُوفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ (٦٠). فالنصر بتوفير عوامله، وإن كان الاتكال على الله وطلب النصر منه يقوي النفس ويجعل تبيئتها واستعدادها للقتال بكل قوة أسهل وأمكن.

وهذه دعوة لأمة المسلمين إن رغبوا النصر على عدوهم أن يتركوا معتقدات كتب التراث المثبطة. والتي تريد صرف الناس عن التصنيع الحربي والاستعداد والقوة إلى الاكتفاء بالدعاء على اعتبار أن الله سيتدخل فعلياً وينصرهم، ولو كان عدوهم يملك السلاح وهم يملكون الحجارة. هذه دعوة باطلة وتثبيط وتفتيت لجهود الأمة، يجب تنزيه دين الله منها، وكشف أنها مجرد أقوال مكذوبة على الرسول لم يقلها.

## لو قتل الرسول أو مات فالإسلام سيبقى

وَمَا مُحُمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ اللهِ شَيْئاً وَسَيَجْزِي اللهُ الشَّاكِرِينَ (١٤٤) وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوتَ إِلاَّ بِإِذْنِ الله كِتَاباً مُّوَجَّلاً وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ الآخِرَةِ نُؤْتِهِ مِنْهَا وَسَنَجْزِي الشَّاكِرِينَ (١٤٥).



#### الشريعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

بعد أن اكتمل الدين في سورة المائدة، فلو قتل محمد فدين الله باق بتهامه. ومن يعتقد أن وجود الرسول لازم لدين الله بعد اكتهال التشريع فهو واهم. ومن ارتد لأن محمداً قتل فلن يضر الله شيئاً وسيبقى دينه سبحانه لمن يبحث عن الحق.

والآيات تشير إلى إصابة الرسول يوم أحد وإشاعة أنه قتل، كما تشير إلى حقيقة أن محمداً قد يقتل في أي لحظة أو يموت كأي إنسان آخر. ولن يتدخل رب العالمين لمنع قتله أو موته لو حدث لأنه رسول. فقد قتل قبله رسل وماتوا.

## عود لتأكيد أن النصر يكون بالصبر والاستعداد والتجهيز والخطط

وَكَأَيِّن مِّن نَّبِيِّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبَيُّونَ كَثِيرٌ فَهَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ الله وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا اسْتَكَانُواْ وَاللهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ(١٤٦) وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ أَن قَالُواْ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبَّتُ أَقْدَامَنَا وانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ(١٤٧) فَآتَاهُمُ اللهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الاَّحْرَةِ وَاللهُ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ(١٤٨).

الضعف والتخاذل وعدم الصبر عوامل تؤدي للهزيمة. وعكسها قوة الاستعداد والصبر والتفاني عوامل تؤدي للانتصار مع التخطيط والتجهيز والتصنيع وكل أسباب النصر الأخرى، ثم يأتي دور الدعاء لكي يكلل الله جهودنا بالنجاح ويلهمنا الصواب. أما اعتبار الدعاء وحده عاملاً للنصر فبدعة من أيام عصر الظلمات والفتن، قصد بها أولاً ثني الناس عن المطالبة بحقوقهم من الحاكم المستبد والاكتفاء بالدعاء دون الثورة. ثم تحول الدعاء مع الأيام بديلاً لمواجهة العدو، السلاح بالسلاح والعدة بالعدة والخطة بالخطة. فكان المسلمون يدعون وتضج المساجد بها عرف بالقنوت في الأندلس بينها المسيحيون يطورون من عتادهم ويجمعون قواتهم. فانتصر الكافر المجهز على المسلم المترهبن.

والآن عاد الدعاء للواجهة، لأنه لن يضر العدو ولن يهزمه، وفي نفس الوقت يشعر سذج المسلمون أنهم أدوا ما عليهم في دفع الظلم. سواء ضد الحاكم المستبد أو ضد المحتل الغاشم. فالتسليح وصناعة السلام عدو للحكام خوفاً على عروشهم، وعدو للعدو المحتل لأنه سيقاومهم ويفسد مخططاتهم.

ويقال لكل من يثبط المسلمين من التصنيع والتطور ومحاربة التسلط والعدو، ما قالته سورة آل عمران للمتخاذلين ممن أعلنوا إسلامهم في عصر الرسول (مسلمة يثرب) والذين أبقوا



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الرابعة : مرحلة ما بعد أحد

اعتهادهم على أهل الكتاب في توفير السلاح والموالاة والنصرة، ولم يعملوا على التطوير والاكتفاء الذاتي: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِن تُطِيعُواْ الَّذِينَ كَفَرُواْ يَرُدُّوكُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ فَتَنقَلِبُواْ خَاسِرِينَ(١٤٩) بَلِ اللهُ مَوْلاَكُمْ وَهُوَ خَيْرُ النَّاصِرِينَ(١٥٠).

ولو اعتمد المسلمون على جهودهم فسينتصرون: سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُواْ الرُّعْبَ بِهَا أَشْرَكُواْ بِاللهُ مَا لَمْ يُنَزَّلْ بِهِ سُلْطَاناً وَمَأْوَاهُمُ النَّارُ وَبِثْسَ مَثْوَى الظَّالِمِينَ(١٥١).

وسينتصر المسلمون في حربهم مع الباطل (قريش) في النهاية. أما ترسيخ أن الدعاء يقلب الموازين فهو تثبيط للأمة. وهذا التثبيط بدأ مع بداية استيلاء الباطل على حكم دولة المسلمين عمثلاً بقريش (بني أمية والعباس).

# عود لتحذير مسلمة يثرب من الاستهاع لأهل الكتاب وموالاتهم

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِن تُطِيعُواْ الَّذِينَ كَفَرُواْ يَرُدُّوكُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ فَتَنقَلِبُواْ خَاسِرِينَ(١٤٩) بَل اللهُ مَوْلاَكُمْ وَهُوَ خَيْرُ النَّاصِرِينَ(١٥٠).

وتحذيرات القرآن لن تجد آذاناً صاغية لأنهم قد اختاروا الضلال، كها وصفتهم الآية (٨٨) من سورة النساء: "وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً".

## النصر في النهاية للمسلمين

سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُواْ الرُّعْبَ بِهَا أَشْرَكُواْ بِاللهِ مَا لَمْ يُنزَّلْ بِهِ سُلْطَاناً وَمَأْوَاهُمُ النَّارُ وَبِنْسَ مَثْوَى الظَّالِينَ(١٥١).

وهذا مما يعرف بالضرورة، فالمسلمون لن يملوا الحرب وسيواصلون ويزدادون إصراراً. بينها الكفار كلما قتل منهم أحد كلما فَتّ من عضدهم وشعروا بالهزيمة، لأنهم يعتبرون الدنيا هدفاً وغاية. بخلاف المؤمن الذي يعتبر الدنيا ممراً، وعليه أن ينصر دينه أو يموت دونه.

## شجار ومنازعات في أرض المعركة

وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحَسُّونَهُم بِإِذْنِهِ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّن بَعْدِ مَا أَرَاكُم مَّا تُحِبُّونَ مِنكُم مَّن يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنكُمْ وَاللهُ ذُو فَضْلِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ(١٥٢).



في بداية المعركة حس المسلمون المشركين حساً، ولم يكن بمقدور المشركين الوقوف في وجه المسلمين، وبدأوا بالهروب.

ثم حدث شيء: «حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمُ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّن بَعْدِ مَا أَرَاكُم مَّا تُحِبُّونَ». عندما سارع المشركون بالهرب من أرض المعركة حاول المسلمون ملاحقتهم وقتل أكبر عدد منهم أو أسرهم، لكن فئة ممن يسمون بالمسلمين اعترضت طريقهم محاولة منعهم، فحدث شجار ونزاع. جمهرة المسلمين يريدون ملاحقة العدو، وهذه الفئة تقف في طريقهم وتعرقلهم.

وليس بين المسلمين من لا يرغب في قتل مشركي قريش إلا مسلمة قريش، الذين عملوا على أسر المشركين في بدر حفاظاً على حياتهم، والآن هم يحافظون على حياتهم مرة أخرى بمنع المسلمين من ملاحقتهم، لأنهم يريدون الدنيا بموالاة أقاربهم المشركين: « مِنكُم مَّن يُريدُ الآخِرَةَ».

فكان أن لاحظ المشركون ما حدث في صفوف المسلمين فكروا عليهم وهاجموهم فتشتت شملهم.

## هروب وهزيمة

إِذْ تُصْعِدُونَ وَلاَ تَلْوُونَ عَلَى أَحَدٍ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَاكُمْ فَأَثَابَكُمْ غُمَّا بِغَمَّ لَكَيْلاَ تَخْزَنُواْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ مَا أَصَابَكُمْ وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ(١٥٣).

لقد هرب بعض المسلمين باتجاه المدينة لا يلوون على أُحُدٍ. أي مولين الأدبار ولا يلتفتون لمكان المعركة (أُحُد). والمفسرون كالعادة غيروا التشكيل إلى أحد، فهاع المعنى.

وبقي الرسول وجماعة من المسلمين: « وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَاكُمْ».

وحلت الهزيمة بالمسلمين بعدما كانوا منتصرين.

#### مسلمة قريش يلومون الرسول على حرب قريش

ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّن بَعْدِ الْغَمِّ أَمَنَةً نُّعَاساً يَغْشَى طَآئِفَةً مِّنكُمْ وَطَآئِفَةٌ قَدْ أَهَمَّتُهُمْ أَنفُسُهُمْ يَظُنُّونَ بِاللهَ غَيْرِ الحُقِّ ظَنَّ الجُّاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ الأَمْرِ مِن شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ لللَّ يُخْفُونَ فِي أَنفُسِهِم مَّا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَاهُنَا قُل لَّوْ



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الرابعة : مرحلة ما بعد آحد

كُنتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ وَلِيَبْتَكِيَ اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُبْتَكِيَ اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحَّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (١٥٤).

ليس فقط تسبب مسلمة قريش بالهزيمة بل إنهم قالوا للرسول، لو وافقتنا بعدم خوض الحرب مع قريش منذ البداية لما قتل من قتل. وهو شعور بعيد جداً عن الشعور بالتضامن مع المسلمين أو الانتهاء لهم. وسيبقون مصدراً لمشاكل المسلمين ومصائبهم.

# توبيخ من هرب من أرض المعركة

إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْاْ مِنكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الجُمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَهَّمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواْ وَلَقَدْ عَفَا اللهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللهَّ غَفُورٌ حَلِيمٌ (١٥٥).

الآية تقول عفا الله عما سلف، ولتكن آخر مرة. فالهرب من أرض المعركة غير مقبول ويعتبر كبيرة.

#### عود لمخاطبة مسلمة قريش

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَقَالُواْ لإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُواْ فِي الأَرْضِ أَوْ كَانُواْ غُزَّى لَّوْ كَانُواْ عِندَنَا مَا مَاتُواْ وَمَا قُتِلُواْ لِيَجْعَلَ اللهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَاللهُ كَثِيبِي وَيُهِيتُ وَاللهُ بِهَا نَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (١٥٦) وَلَئِن قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهَ أَوْ مُتَّمْ لَمَغْفِرَةٌ مِّنَ اللهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِّمًا يَجْمَعُونَ (١٥٧) وَلَئِن مُتَّلُمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لِإِلَى اللهُ تَحْشَرُ ونَ (١٥٨).

الآية (١٥٤) أخبرتنا أن مسلمة قريش كانوا يلقون باللائمة على الخروج لقتال المشركين، ولح قبل المسلمون عرضهم بالاتصال بقريش ومحاولة إقناعهم سلمياً بالعودة لمكة والتوقف عن حرب المسلمين فقد ننجح ونبقي القتلى أحياء. والآيات هنا تحذرهم من تثبيط غيرهم عن الخروج للقتال في سبيل الله بحجة أن من لا يخرج لن يقتل. لأنه لن يفلت أحد من الموت ولو تعددت الأسباب. ومن يموت في سبيل الله وهو مؤمن ويعمل صالحاً فقد ضمن الجنة. بينها من يموت بخلاف ذلك فسيخسر الدار الآخرة، وستمر أيامه في الدنيا سريعاً ويموت ولو على فراشه.

## الرسول تعامل بكل لطف بعد المعركة

فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللهَ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظّاً غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ



## الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

وَاسْتَغْفِرْ لَكُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِّ إِنَّ اللهِّ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ(١٥٩) إِن يَنصُرْ كُمُ اللهُ فَلاَ غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَخْذُلْكُمْ فَمَن ذَا الَّذِي يَنصُرُ كُم مِّن بَعْدِهِ وَعَلَى اللهِّ فَلْيَتَوَكِّلِ المُوْمِنُونَ(١٦٠).

فلم يوبخ من هرب ولم يقسُ على مسلمة قريش مع أنهم السبب المباشر للهزيمة. ولو تصرف معهم بغلظة فسيعلن مسلمة قريش ومسلمة يثرب ومن على شاكلتهم التخلي عن معسكر المسلمين وقد يتسبب في إحباط غيرهم ويكون سبباً في تنازع المسلمين وهزيمتهم داخلياً.

## وقفة مع المفسرين

وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَغُلُّ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ (١٦١).

يقول صاحب تفسير الجلالين إن الآية «نزلت لما فقدت قطيفة حمراء يوم أحد فقال بعض الناس: لعل النبي أخذها (وما كان) ما ينبغي (لنبي أن يَغُل) يخون في الغنيمة فلا تظنوا به ذلك».

وهذا الكلام لا يمكن أن يكون صحيحاً، فالمعركة انتهت بهزيمة المسلمين، وبالتالي فقريش هي من استولى على الغنائم وليس المسلمون. ثم إن يغل تعني يظلم ولا تعني يسرق أو يستولي بخفية. فالرسول لم يكن ليظلم أصحابه. إضافة إلى أن سورة الأنفال وضعت قوانين واضحة وصريحة في كيفية توزيع غنائم الحروب. ولكن المفسرين هم الذين شوهوا الإسلام وشخص الرسول، بسوء نية، من عند أنفسهم أو نقلاً عن غيرهم.

والآيات جاءت ضمن آيات أخرى تمتدح الرسول، هي: أَفَمَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَ اللهَّ كَمَن بَاء بِسَخْطٍ مِّنَ اللهَّ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمُصِيرُ(١٦٢) هُمْ دَرَجَاتٌ عِندَ اللهَّ واللهُ بَصِيرٌ بِهَا يَعْمَلُونَ(١٦٣) لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُّبِينٍ(١٦٤).

وتنفي أن يكون الرسول قد ظلم أحداً، أو يمكنه ظلم أحد.

### قتلي المسلمين

أَوَلًا أَصَابَتْكُم مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَى هَـذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنْفُسِكُمْ إِنَّ اللهَ عَلَى



كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١٦٥).

الآية تقول: مصيبتكم (خسائركم في الأرواح) قد أصبتم مثليها من العدو. فعدد قتلي قريش في بدر ضعف قتلي المسلمين في أُحُد، وليس كها تزعم كتب التراث التي جعلتهم متعادلين. وكأن من قال بذلك قرشي مشرك، فهو يقول: «إن كان المسلمون قتلوا منا سبعين في بدر، فقد قتلنا منهم سبعين في أُحُد».

### مخاطبة مسلمة يثرب

ثم تتحدث السورة عن موقف المنافقين "مسلمة يثرب" مما حدث في أحد: وَمَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الجُمْعَانِ فَيَإِذْنِ الله وَلِيَعْلَمَ المُؤْمِنِينَ (١٦٦) وَلْيَعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُواْ وَقِيلَ لَمُمْ تَعَالُواْ قَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ الله آوِ ادْفَعُواْ قَالُواْ لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لاَتَّبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذِ أَقُوبُ مِنْهُمْ لِلإِيهَانِ يَقُولُونَ بِافْوَاهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللهُ أَعْلَمُ بِهَا يَكْتُمُونَ (١٦٧) الَّذِينَ قَالُواْ لإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُواْ لَوْ أَطَاعُونَا مَا قَتِلُوا قُلْ فَادْرَؤُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ المُوْتَ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (١٦٨) وَلاَ يَقْمَسَنَ اللهُ مِن اللهَ آمُواتاً بَلْ أَحْيَاء عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ (١٦٩) فَرِحِينَ بِهَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ يَهِم مِّنْ خَافِهِمْ أَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ اللهُ مِن فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِنِغْمَةٍ مِّنَ اللهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللهُ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِينَ (١٧١) يَشْتَرْشِرُونَ بِنِغْمَةٍ مِّنَ اللهِ وَأَنَّ اللهُ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ المُؤْمِينَ (١٧١).

مسلمة يثرب منافقون وموالون للكفار (أهل الكتاب)، مثلما أن مسلمة قريش منافقون وموالون للمشركين (قريش) لكن مسلمة قريش خرجوا مع المسلمين في بدر وفي أُحُد، تحت مسمى القتال لحماية قريش، كما رأينا.

أما مسلمة يثرب فكثير منهم لم يخرجوا مع المسلمين في بدر وفي أُحُد، ولم ينفقوا لتجهيز الجيش: "وَقِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْاْ قَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ أَوِ ادْفَعُواْ قَالُواْ لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لاَتَبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفُر يَوْمَئِذِ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلإِيهَانِ»، وهم الذينَ تتحدث عنهم هذه الآيات.

وبعد هزيمة أحد كانوا يعلنون أنه لو أطاعهم إخوانهم (من مسلمة يثرب) ولم يخرجوا مع المسلمين لما قتلوا. والآيات تقول لبقية المسلمين إن من يؤمن بالله فسيعلم أن الموت يعني الانتقال للآخرة. ومن يقتل في سبيل الله وهو مؤمن ويعمل صالحاً فسيجد في الآخرة نعماً ورضواناً من الله. وبها أن الميت يشعر أنه انتقل للآخرة مباشرة بعد موته. فكأنهم الآن قد دخلوا الجنة وحصلوا على النعيم. ولم يموتوا بمفهوم الموت عند من لا يؤمن بالآخرة، وهو



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

#### العدم.

والآيات (١٧٢ -١٨٠) تعطي صورة إجمالية لبعض المواقف المختلفة لفئات المسلمين من القتال:

## فئة صادقة في إيهانها

الَّذِينَ اسْتَجَابُواْ للهَّ وَالرَّسُولِ مِن بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ الْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ مِنْهُمْ وَاتَّقُواْ أَجُرٌ عَظِيمٌ(١٧٢) الَّذِينَ قَالَ لِمُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيهَاناً وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ(١٧٣) فَانقَلَبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللهَّ وَفَضْلٍ لَمَّ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ وَاتَّبَعُواْ رِضْوَانَ اللهَ وَاللهُ ذُو فَضْلِ عَظِيمٍ(١٧٤) إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخُوّفُ أَوْلِيَاءُهُ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنتُم مُّؤْمِنِينَ(١٧٥).

يتقبلون الهزيمة بالصبر ولم يرتعبوا من المعركة وسيواصلون الجهاد في سبيل الله. وهؤلاء هم من قامت عليهم دولة المسلمين زمن الرسول. بعضهم مهاجرون، وبعضهم أنصار من أهل الكتاب والأوس والخزرج وبعض الأعراب.

## بعض مسلمة يثرب ارتدوا

وَلاَ يَخُزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّواْ اللهِّ شَيْئاً يُرِيدُ اللهُ أَلاَ يَجْعَلَ لَمُمْ حَظاً فِي الاَجْرَةِ وَلَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (١٧٦) إِنَّ الَّذِينَ اشْتَرَواْ الْكُفْرَ بِالإِيهَانِ لَن يَضُرُّواْ اللهَّ شَيْئاً وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٧٧) وَلاَ يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّهَا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لَّأَنفُسِهِمْ إِنَّهَا نُمْلِي لَمُهُمْ لِيَزْدَادُواْ إِنَّهَا نَمْلِي هَمْ عَذَابٌ مَّهِينٌ (١٧٨) مَّا كَانَ اللهُ لِيَذَرَ المُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ الْحَبِيثَ مِن الطَّيْبِ وَمَا كَانَ اللهُ يُعْبِي وَلَكِنَّ اللهِ يَجْتَبِي مِن رُّسُلِهِ مَن يَشَاءُ فَآمِنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَإِن تَوْمِنُواْ وَتَتَقُواْ فَلَكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ (١٧٩).

# كل من يحجم عن الإنفاق فهو في النار

وَلاَ يَخْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِهَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً لَمُّمْ بَلْ هُوَ شَرٌّ لَمُّمْ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُواْ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَللهَ مِيرَاثُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (١٨٠).



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الرابعة : مرحلة ما بعد أحد

## أهل الكتاب يسخرون من المسلمين بعد أحد

لَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاء سَنَكْتُبُ مَا قَالُواْ وَقَتْلَهُمُ الأَنبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقَّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ(١٨١) ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللهَّ لَيْسَ بِظَلاَّمِ لِلْمَادِ حَقَّى يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ النَّالُ لِلْعَبِيدِ (١٨٢) الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللهَّ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلاَّ نُوْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ النَّالُ قُلْمَ عَلْمَ فَتَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (١٨٣) فَلُو فَقَدْ كُذَّبَ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ جَآؤُوا بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَالْكِتَابِ الْمُنْيَرِ (١٨٤).

وصفهم لله (تعالى الله وتبارك) بأنه فقير سخرية من المسلمين الذين لم يستطيعوا تجهيز جيشهم للمعركة كما يجب. وكأنهم يقولون إنه لو كان المسلمون فعلاً يعبدون الخالق لعاونهم وأمدهم بما يريدون، وهو بطبيعة الحال فهم خاطئ للعلاقة بين الخالق وخلقه. فالله جل وعلا لا يتدخل مباشرة في أمور الدين، ولو قصر المسلمون في التجهيز والاستعداد للمعركة فسيهزمون كما هزموا في أحد، بينها لو استعدوا وأخلصوا فسينتصرون كما انتصروا في بدر.

# وتتوعدهم الآيات لعدم إيهانهم بالرسول والإسلام.

وتقول لهم الآية التالية إن العبرة في نتيجة الحساب يوم القيامة، أما الحياة الدنيا فسرعان ما تزول: كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ المُوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَمَن زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأُذْخِلَ الجُنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ(١٨٥).

# عود للحديث عن الهزيمة وتأكيد أن المعارك تمحيص للمواقف

لَتُبْلُوُنَّ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَذْى كَثِيراً وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ(١٨٦).

فالقتل ونقص الأموال بالإنفاق وسماع الدعايات المغرضة وعبارات التثبيط والتشكيك من بني إسرائيل والمشركين كلها امتحان للمسلمين لمعرفة المؤمن من المنافق.

وأهل الكتاب نسوا دين الله واتبعوا تشريعات بشرية: وَإِذَ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ لَتُبَيِّنَنَّهُ لِلنَّاسِ وَلاَ تَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَاء ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرَوْاْ بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ(١٨٧).



أهل الكتاب يحبون المديح لأنفسهم، ويتباهون بها يملكون من مال، وهم في النار لاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُواْ وَّيُجِبُّونَ أَن يُحْمَدُواْ بِمَا لَمْ يَفْعَلُواْ فَلاَ تَحْسَبَنَّهُمْ بِمَفَازَةٍ مِّنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٨٨) وَللهَ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ

س المعدابِ وهم عداب أيهم ١١٠١٠) ولم عدد المسهوري والدرعن والدعى عن سي قَدِيرُ (١٨٩).

والفرح بالمديح ظاهر في عصرنا الحالي خاصة من رجال الحكم والمنتفعين حولهم. فترى الواحد منهم يحرص على أن تلمع صورته وتبالغ وسائل الإعلام فيها قام به ولو كان لا يستحق الثناء، أو كان من واجبات عمله.

# بعض الصفات التي يجب أن يتصف بها المسلم

إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لَأُوْلِي الأَلْبَابِ (١٩٠) الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَّ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ (١٩١) رَبَّنَا إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنصَارِ (١٩٢) رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِياً يُنَادِي لِلإِيمَانِ أَنْ آمِنُواْ بِرَبَّكُمْ فَآمَنَا رَبَّنَا فَالطَّالِينَ مِنْ أَنصَارِ (١٩٢) رَبَّنَا إِنَّكَ سَمِعْنَا مُنَادِياً يُنَادِي لِلإِيمَانِ أَنْ آمِنُواْ بِرَبَّكُمْ فَآمَنَا رَبَّنَا فَاعْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفَرْ عَنَا سَيْئَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الاَبْرَا (١٩٣) وَبَنَا وَآيَنَا مَا وَحَدَّتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلاَ تُخْوِنَا يَوْمَ الْفِيَامَةِ إِنَّكَ لاَ تُخْلِفُ الْمِيعَادَ (١٩٤) فَاسْتَجَابَ لَمُنْ وَبُهُمْ أَنِّي لاَ أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلِ مَّنكُم مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْنَى بَعْضُكُم مِّن بَعْضٍ .... (١٩٥).

# يمن وعدوا بالغفران والجنة

فَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَأُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأُوذُواْ فِي سَبِيلِي وَفَاتَلُواْ وَقُتِلُواْ لاَّكَفَرَنَّ عَنْهُمْ سَيْئَاتِهِمْ وَلاَّ ذَخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ثَوَاباً مِّن عِندِ اللهِّ وَاللهُ عِندَهُ حُسْنُ النَّوَابِ(١٩٥).

وهؤلاء هم المهاجرين.

أما الكفار (قريش) فمصيرهم النار: لاَ يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فِي الْبِلاَدِ(١٩٦) مَتَاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَاْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَيِئْسَ الْمِهَادُ(١٩٧).

بعكس المسلمين: لَكِنِ الَّذِينَ اتَّقُواْ رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا نُزُلاً مَّنْ عِندِ اللهِ وَمَا عِندَ اللهِ خَيْرٌ لِّلاَّبْرَارِ (١٩٨).



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الرابعة : مرحلة ما بعد أحد

## تأكيد على أن فئات من أهل الكتاب أسلموا

وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَاشِعِينَ للهِ لاَ يَشْتَرُونَ بِآيَاتِ اللهِ ثَمَناً قَلِيلاً أُوْلَـئِكَ لَهُمْ أَجَرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِنَّ اللهَّ سَرِيعُ الْجِسَابِ(١٩٩).

وتختم السورة بها على المؤمنين فعله:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ(٢٠٠).

### (۱۰۱)البينة

لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْتِيَهُمُ الْبَيِّنَةُ (١) رَسُولٌ مِّنَ اللهَّ يَتْلُو صُحُفاً مُّطَهَّرَةً (٢) فِيهَا كُتُبُ قَيِّمَةٌ (٣) وَمَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِن بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِّنَةُ (٤) وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَّ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنفَاء وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيِّنَةُ (٤) وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَّ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنفَاء وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُولِينَ فِي نَارِ وَيُؤْتُوا الزَّكَابِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أُولُول الصَّاجِاتِ أُولْلِك مُن مَّرُ الْبَرِيَّةِ (٦) إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّاجِاتِ أُولْلِك مُن مَن اللهُ عَنْ رَبِّهُ (٢) إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّاجِاتِ أُولْلِك مُن خَيْرُ الْبَرِيَّةِ (٧) جَزَاؤُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَذْنٍ تَجْرِي مِن تَخْتِهَا الْأَنْهَالُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدا رَجِينَ اللهَ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لَمِنْ خَيْتِي رَبَّهُ (٨).

والسورة تقول لبعض المسلمين المتعاطفين مع بني إسرائيل: إن كان عند أحد منكم شك في أنهم سيؤمنون بالله، فلينته هذا الشك الآن. لأن من يؤمن بالله، عليه أن يتبع رسوله ويؤمن بكتابه.

وتقسم السورة الناس قسمين: مسلمين، وكفار (مشركين وأهل كتاب). وتقول إن من يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه.

ونزول هذه السورة وقبلها الإخبار عن ردة فعل بني إسرائيل مقدمة لفضح دسائسهم ومعاونتهم أعداء الإسلام.

#### (۱۰۷)التحريم

السورة بمجملها تتحدث عن مشاكل عائلية بين النبي وزوجاته، تظهر أن النبي قد انفعل بسبب موقف مع إحداهن فأقسم يميناً ألا يفعل شيئاً ما مباحاً، أبداً، فجاءت الآيات تقول بأنه لا يجوز له تحريم ما أحل له، وأن عليه أن يتحلل من يمينه بكفارة اليمين. ولم تفصح



السورة عن ماهية الحدث، فليس المهم معرفة الناس ما الذي حلف ألا يفعله، وإنها المهم هو توجيه النبي لما يجب عليه فعله، لأنه أمر خاص به وليس عاماً للمسلمين: لا يُؤَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْبَانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِهَا عَقَدتُمُ الأَيْبَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ اللهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْبَانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِهَا عَقَدتُمُ الأَيْبَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْ سَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسْوَتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَمَ يَجِدُ فَصِيامُ ثَلاَئَةِ أَيَامٍ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيُّانِكُمْ وَلَحْفَظُوا أَيْبَانَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٨٩) كَفَّارَةُ أَيْبَانِكُمْ وَلَحْفَظُوا أَيْبَانَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٨٩) المائدة.

والآيات دليل قاطع أن الرسول ليس بينه وبين الله وحي خاص، يتلقى بموجبه ما يسمى بالحديث كما يزعم أتباع المذاهب. فلو كان بين الله ورسوله وحي خاص لأوحى له هذه الآيات ولم تنزل على شكل قرآن يتلى على الناس ويعرفون ما حدث في بيت رسول الله.

ولا ندري هل أطعم النبي عشرة مساكين أو كساهم، أو أنه لم يجد فصام ثلاثة أيام؟

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ كُورًمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللهُ عَفُورٌ رَّجِيمٌ (١) قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ خَلِهُ أَيْبَائِكُمْ وَاللهُ مَوْلَاكُمْ وَهُو الْعَلِيمُ الحَّكِيمُ (٢) وَإِذْ أَسَرَ النَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ اللهُ لَكُمْ خَلَيْ نَبَأَتْ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَن بَعْضِ فَلَمَّا نَبَأَهَا بِهِ قَالَتْ مَنْ أَنبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَأَتْ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَن بَعْضِ فَلَمَّا نَبَاهَا بِهِ قَالَتْ مَن أَنبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَأَتْ إِلَى اللهُ قَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ أَنْبَأَكَ هَوَ مَوْلَاهُ وَجِيرِيلُ وَصَالِحُ المُؤْمِنِينَ وَالمُلَاثِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ (٤) عَسَى رَبُّهُ إِن فَلْمَاتِ مَا يُنبَاتٍ تَائِبَاتٍ عَابِدَاتٍ سَائِحَاتٍ طَلَقَكُنَ أَن يُبْدِلَهُ أَزْوَاجاً خَيْراً مِّنكُنَّ مُسْلِمًاتٍ مُؤْمِناتٍ قَانِنَاتٍ تَائِبَاتٍ عَابِدَاتٍ سَائِحَاتٍ فَيَبَاتٍ وَأَبْكَاراً (٥).

# عدد أزواج النبي

لابد أن الحدث الذي تتكلم عنه سورة التحريم، علمت به كل زوجات الرسول، ولو كان هناك زوجات الرسول، ولو كان هناك زوجات أخريات ولم يعلمن بالخبر فسيعلمن بعد نزول السورة وسيثرن الأسئلة وسيكون هناك مشكلة عائلية أخرى سيتحدث عنها القرآن. لكن بحكم أن هذا لم يحدث فهو دليل قاطع على أن كل زوجات النبي سمعن بها حدث.

وبناءً على هذا يكون عددهن كما يلي:

الزوجة التي أسر النبي لها الخبر، إضافة لبقية الزوجات.



وعدد الزوجات الباقيات هو اثنتان، كما هو مذكور في قوله تعالى: « إِن تَتُوبَا إِلَى اللهَّ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمْمَا وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللهَّ هُوَ مَوْلَاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُلَائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ».

ويكون المجموع ثلاث زوجات فقط في المدينة. واحدة نعرف أنه كان متزوجاً بها عندما وقعت غزوة أحد، وهي بالتأكيد أم المؤمنين عائشة. والثانية مطلقة زيد، أما الثالثة فلا نعلم متى تزوجها، ولم يذكر اسمها في القرآن، ولا ما يعين على التعرف عليها.

ويكون النبي محمد قد تزوج بأربع نساء على أكثر تقدير، طوال حياته. واحدة في مكة، هي خديجة التي توفيت قبل الهجرة. وجمع ثلاث زوجات في وقت واحد، وتوفي عنهن في المدينة. وما يؤكد ذلك هو أن مسجد رسول الله عند بنائه في بداية الهجرة، كان ملحقاً به حجرة واحدة، كبيت له عليه الصلاة والسلام، وكان ذلك قبل زواجه في المدينة بأي امرأة. ثم زيد عدد الحجرات، فكان هناك أربع حجرات عندما توفي عليه الصلاة والرسول، حسبا ذكرت كتب السير والأخبار. مما يعني أنه كان يتم بناء حجرة لكل زوجة يتزوجها الرسول، لتكون بيتاً لها. ولما توفي رسول الله كان هناك حجرة لكل زوجة، من الزوجات الثلاث، وحجرة رابعة له، عليه الصلاة والسلام.

ثم تنتقل السورة لمخاطبة المسلمين وتتوعد الكفار: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْضُونَ اللهَّ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ (٦) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّيَا تُجْزَوْنَ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ (٧) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللهَّ تَوْبَةَ نَصُوحاً عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيَّنَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُحْزِي اللهُ النَّيِّيَ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِسِمْ وَبَأَيْهَا يَهِمْ يُقُولُونَ رَبَّنَا أَغْيِمْ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٨).

الملائكة هنا ليسوا المخلوقات الروحانية والذين منهم جبريل الذي كلف بنسخ القرآن في ذاكرة الرسول، بل هم آليات يتم بموجبها عمل الناريوم القيامة. لأن الملائكة (المخلوقات الحية) في الدنيا لا يمكن أن تكلف بأعمال يوم القيامة، مثلها مثل كل المخلوقات الحية في الدنيا. لأن العمل مطلوب في الدنيا والآخرة دار قرار ومصير، فإما جنة أو نار لكل مخلوقات الله الحية بها فيها الملائكة. والدليل أن الله توعد من يكفر منهم بنار جهنم، ضمن



حديث ينكر على قريش وصف الملائكة بأنهم بنات الله: بَلْ عِبَادٌ مُّكْرَمُونَ (٢٦) لَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ (٢٧) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ (٢٨) وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنَّي إِلَهٌ مَّن دُونِهِ فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِينَ (٩١) الأنبياء.

# الأمر بالتعامل مع الكفار والمنافقين بكل غلظة

بعدما أصبح من الثابت أن الكفار (قريش) والمنافقين (مسلمة قريش ومسلمة يثرب) لن يؤمنوا فقد أُمِرَ النبي أن يجاهدهم ويغلظ عليهم: يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ المُصِيرُ (٩).

# صلة القرابة بالرسول لا تعني الصلاح والتقوى

ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِّلَذِينَ كَفَرُوا اِمْرَأَةَ نُوحِ وَامْرَأَةَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحِيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَّا مِنَ اللهَّ شَيْئاً وَقِيلَ ادْخُلَا النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ(١٠) وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لَلَّذِينَ آمَنُوا اِمْرَأَةَ فِرُعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ابْنِ لِي عِندَكَ بَيْتاً فِي الْجُنَّةِ وَنَجِّنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجَّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِنَ(١١) وَمُرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ الَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَاتٍ رَبِّهَا وَكُتْبِهِ وَكَانَتْ مِنَ الْقَانِتِينَ (١٢).

فامرأة الرسول نوح وامرأة الرسول لوط كانتا كافرتين، مع أنهما عاشتا في بيت النبوة. بينها آمنت امرأة الطاغية فرعون. وسورة هود تذكر أن أحد أولاد نوح هلك كافراً مع الكافرين: وَنَادَى نُوحٌ ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَا بُنَيَّ ارْكَب مَّعَنَا وَلاَ تَكُن مَّعَ الْكَافِرِينَ (٤٣) قَالَ سَآوِي إِلَى جَبَلِ يَعْضِمُنِي مِنَ اللَّاء قَالَ لاَ عَاصِمَ الْيُوْمَ مِنْ أَمْرِ اللهِ إِلاَّ مَن رَّحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا المُوجُ فَكَانَ مِنَ المُّعْرَقِينَ (٤٤).

وهذا يعني أن الاعتقاد بأن نسل علي ابن ابي طالب يتوارثون علم النبوة اعتقاد خرافي، حتى لو افترضنا أن الرسول كان جد للحسين ابن علي. لأن التقوى والصلاح لا يورثان، وإنها هما خيار شخصي.



# المرحلة الخامسة : مرحلة ما بعد الأحزاب

رهي تلك الفترة الزمنية التي تقع بين موقعة الأحزاب وفتح مكة، وقد نزل فيها ثلاث سور مي: الأحزاب، النور، والمنافقون. والسور الثلاث تتحدث عن غزوة الأحزاب، ورجوع لمنافقين للمدينة أثناء حفر المسلمين للخندق، وكيف عاثوا فساداً في المدينة، وكيف تمت

معالجة ما أحدثوه من فساد، والقضاء على نتائجه وتطهير المجتمع منه.

رلعل القراء لاحظوا أنه منذ نهاية سورة المائدة (ترتيبها في النزول هو ٩٦) توقفت السور عن فرض التشريعات والأحكام، وتحولت للحديث عن الوقائع والأحداث التي يمر بها لمسلمون. فيها عدا سورة الأنفال التي تحدثت عن بعض التوجيهات للمسلمين حول لجهاد، بسبب ما وقع في معركة بدر، ولم تتحدث عن تشريعات جديدة. فالتشريعات كتملت في سورة المائدة:... الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ لِإِسْلاَمَ دِيناً فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مُحْمَصةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْم فَإِنَّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٣).

ومن اضطر لمخمصة «مخالفة تشريع» اضطراراً، غير متجانف «عامداً، قاصداً» فلا إثم علمه.

ِما لم يذكر له في القرآن حكم وتشريع، فيجب أن يتوقف الناس عن السؤال عنه: يَا أَيُّهَا لَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَسْأَلُواْ عَنْ أَشْيَاء إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ وَإِن تَسْأَلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدَ كُمْ عَفَا اللهُ عَنْهَا وَاللهُ عَفُورٌ حَلِيمٌ(١٠١) المائدة.

رهذا يعني أن كل مسألة لم يذكر لها حكم في القرآن، فلا يجوز سؤال الرسول عن حكمها، لأنه إذا سئل فسينزل الوحي بحكم لها. وإذا نزل لها حكم أصبح ملزماً، وهي من المسائل لتي لا تشريع وحكم ديني لها، لو لم يسأل عنها. فلكل شخص الخيار بفعلها أو تجنبها، وون أن يخشى غضب الله، لأنه لا حكم لها في دينه. فهي مسائل دنيوية، وليست دينية، وقد لخضع للعرف والعادة، وتقبل في مجتمع وزمان وترفض في آخر. ومن ذلك كل ما وضع له



رجال الدين حكماً اعتماداً على حديث أو تفسير أو رأي شخصي، ولم يذكر في القرآن، وهذه أمثلة على ذلك:

حلق أو إطالة اللحية، حلق أو إطالة الشوارب، حلق أو إطالة الإبط، حلق أو إطالة شعر الرأس أو أي شعر في الجسم. الغناء للترفيه، وليس كحرفه. ألعاب التسلية كالشطرنج والورق. اللبس للمرأة والرجل ما لم يتجاوز الاحتشام...... والكثير غيرها، مما ليس لها علاقة بدين الله، وإنها هي عرف وتقاليد تتغير بتغير الزمان والمكان. ويدخل في ذلك كل تشريعات وعقائد المذاهب المختلفة التي تعتمد غير القرآن، سواءً كان حديثاً أو تفسيراً أو فتوى، أو غيرها، فهي ليست من دين الله ولا يجب أن تعتبر منه.

وكل عقوبات تفرضها سور قادمة، فهي ليست تشريعات، بل هي عقوبات لمعالجة موقف وحدث معين، لو لم يقع لما فرضت، وهي تطبق بحق كل ظاهرة مماثلة تنتشر في بلاد المسلمين. ويحق لهم فرض عقوبات أشد لو اقتنعوا أن هذه العقوبات لا تكفي للقضاء على ظاهرة الفساد، بعقوبات دنيوية يفرضها المسلمون ولا يتفرد بفرضها شخص واحد كالحاكم أو القاضي، ولا مجموعة كالكونجرس. بل تفرض بموجب قوانين يصوت عليها بشكل جماعي.

وسور هذه المرحلة ستفرض بعض العقوبات التي لو لم تقع أحداث معينة، ستخبرنا بها، لما فُرِضَتْ هذه العقوبات. وكلها لها علاقة بالزنا والقذف ومحاولة نشر الفحشاء، وليست تشريعات لها. لأن حكم الزنا قد ورد في سورة مكية، منها سورة بني إسرائيل: وَلاَ تَقْرَبُواْ الزِّنَى إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاء سَبِيلاً (٣٢).

## (۱۰۸)الأحزاب

تتناول غزوة الأحزاب كموضوع رئيسي، لكنها تتحدث عن مواضيع أخرى حدثت في تلك الفترة. وفيها يلي مواضيع السورة بتسلسل متوافق مع تسلسل الآيات:

تحذير للرسول من الاستماع للكفار (أهل الكتاب) والمنافقين

تبدأ السورة بمخاطبة الرسول: يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللهَّ وَلَا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ إِنَّ اللهَّ كَانَ عَلِيهاً حَكِيهاً(١) وَاتَّبعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِن رَّبُكَ إِنَّ اللهَّ كَانَ بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً(٢) وَتَوَكَّلْ عَلَى



اللهُّ وَكَفَى بِاللهُّ وَكِيلاً (٣).

تحذير للرسول بعدم طاعة الكفار والمنافقين (الاستماع لهم)، وأن يلتزم بها يوحى إليه، ويتوكل على الله. والكفار هنا هم أهل الكتاب بمختلف معتقداتهم، لأن يثرب ليس فيها سواهم مع الأوس والخزرج. وكأن هذا التحذير تمهيد لما ستتحدث عنه (الآيات: ٤-٥، ٣٧-٤٠). فقد يكون الكفار والمنافقون في يثرب قد تحدثوا عن تزوج الرسول بمطلقة زوجة ابنه بالتبنى "زيد" بنوع من السخرية.

#### التبنى

(الآيات: ٤-٥): تقول إنه مثلها كان الظهار منتشراً بين الناس، وهو لا أساس له في دين الله، ولا يُحوّل الزوجة إلى أم للزوج بمجرد قول الزوج: «أنت على كظهر أمي»، فإن القول بالتبني لا يحول الطفل المتبنى إلى ولد للرجل المتبنى: مَّا جَعَلَ اللهِ لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَمَا جَعَلَ أَذْوَاجَكُمُ اللَّائِي تُظاهِرُونَ مِنْهُنَ أُمَّهَاتِكُمْ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَاءكُمْ أَبْنَاءكُمْ ذَلِكُمْ قَوْلُكُم بِأَفْوَاهِكُمْ وَاللهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُوَ يَهْدِي السَّبِيلَ (٤) ادْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ هُوَ أَفْسَطُ عِندَ اللهَ فَإِن لَمْ تَعْلَمُوا آبَاءهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ وَمَوَالِيكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيهَا أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُوراً رَّحِيهاً (٥).

وقد كان الناس يلحقون الابن بالتبني بأنسابهم، فجاءت الآيات تقول إن مجرد إلحاق المتبنى بنسب رجل آخر لا يجعله والده البيولوجي، لذا يجب أن يلحق المتبنى بنسب والده الحقيقي، فإن لم يكن معروف الأب فهو أخ لمن يتبناه في الإسلام.

وسنعود لقصة زيد وزواج الرسول بمطلقته عند الآيات (٣٧-٤٠).

# أزواج الرسول أمهات للمؤمنين

النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ وَأُوْلُو الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ فِي كِتَابِ اللهَّ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُوا إِلَى أَوْلِيَائِكُم مَّعْرُوفاً كَانَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ كِتَابِ مَسْطُوراً (رَآ).

الآية تؤكد أن أزواج الرسول هن بمثابة أمهات المؤمنين.



# كل الرسل سيحاسبون كغيرهم من البشر

وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَاقاً غَلِيظاً (٧) لِيَسْأَلَ الصَّادِقِينَ عَن صِدْقِهِمْ وَأَعَدَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً أَلِيهاً (٨).

الرسل ليسوا معصومين، وسيحاسبون بدقة كأي بشر آخر، وسيجزون بها كانوا يعملون.

## موقعة الأحزاب

(الآيات: ٩-٢٧) تتحدث بالتفصيل على حدث في موقعة الأحزاب. ولأهمية الموقعة كان لابد من أخذها بشيء من التفصيل والذي يمكن قراءته في قسم أحداث من عصر الرسول. يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً وَجُنُوداً لَمُ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهُ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءُتُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً وَجُنُوداً لَمْ تَرُوها وَكَانَ الله بِهَ إِنْ مَنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتْ الْأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحُنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللهِ الظُّنُونَا (١٠) هُنَالِكَ الْبُلِيَ المُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا زَلُوا شَدِيداً (١٠) هُنَالِكَ الْبُلِيَ المُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا زَلُوا شَدِيداً (١٠).

لقد كان وقع خبر قدوم جيش الأحزاب هائلاً على نفوس المسلمين لدرجة وصفتها الآية بأن أبصارهم زاغت، وبلغت القلوب الحناجر. بل إن بعض المسلمين شك في صدق الدعوة ووجود الآخرة: «وتظنون بالله الظنونا». لأنهم يعلمون ألا قبل لهم بالجيش القادم، فهو جيش لا تقاس قدراته بقدرات الغزوات والجيوش القبلية العربية في جزيرة العرب. ولكن الله سلم وهبت على الجيش المعسكر أمام الخندق الذي حفره المسلمون، ريح عاتية تسببت في بلبلة صفوفهم ونفور خيلهم وجمالهم وتدمير أمتعتهم فولوا عائدين لا يلوون على شيء، وكفى الله المسلمين شرهم دون قتال.

## انسحاب بعض المنافقين وعودتهم ليثرب تاركين حفر الخندق مع المسلمين

وَإِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللهُّ وَرَسُولُهُ إِلَّا عُرُوراً(١٢) وَإِذْ قَالَت طَّائِفَةٌ مِّنْهُمْ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُونَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ إِن بُرِيدُونَ إِلَّا فِرَاراً(١٣) وَلَوْ دُخِلَتْ عَلَيْهِم مِّنْ أَفْطَارِهَا ثُمَّ إِنَّ بُيُولُونَ الْهَبْنَةَ لَايُولُونَ عَهْدُاللهُ مَنْ أَفْطَارِهَا ثُولُونَ الْقَدْ كَانُوا عَاهَدُوا اللهُ مِن قَبْلُ لَا يُولُونَ الْأَدْبَارَ وَكَانَ عَهْدُاللهُ مَسْؤُولاً (١٥) قُل لَن يَنفَعَكُمُ الْفِرَارُ إِن فَرَرْتُم مِّنَ الْمُوْتِ أَوِ الْفَتْلِ وَإِذَا



لَا تُتَعُونَ إِلَّا قَلِيلاً (١٦) قُلْ مَن ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُم مِّنَ اللهَّ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءاً أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَلَا يَجِدُونَ لَكُمْ مِّن اللهَّ الْمُتَوَقِينَ مِنكُمْ وَالْفَائِلِينَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا وَلَا يَأْتُونَ الْبَأْسَ إِلَّا قَلِيلاً (١٧) قَدْ يَعْلَمُ اللهُ الْمُتَوقِينَ مِنكُمْ وَالْفَائِلِينَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا وَلَا يَأْتُونَ الْبَأْسَ إِلَّا قَلِيلاً (١٨) أَشِحَةً عَلَيْكُمْ فَإِذَا جَاء الْحَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيُنُهُمْ كَالَّذِي يُغْشَى عَلَيْهِ مِنَ المُوْتِ فَإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلَقُوكُم بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ أَشِحَةً عَلَى اللهَ يَشِيراً (١٩) حَدَادٍ أَشِحَةً عَلَى اللهَ يَسِيراً (١٩) يَحْمَا اللهُ أَعْمَالُهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهَ يَسِيراً (١٩) يَحْسَبُونَ الْأَحْرَابُ لَمْ يَلُوا فِي الْأَعْرَابِ يَسْأَلُونَ فَي الْأَعْرَابِ يَسْأَلُونَ عَنْ أَنْوا فِيكُم مَّا قَاتِلُوا إِلَّا قَلِيلاً (٢٠).

لقد استأذنوا الرسول بالعودة بحجة أن بيوتهم عورة (تحتاج لحياية)، ولم يعلم الرسول بأنهم يريدون الهرب من الاشتراك في المعركة، وكانوا سيعودون ليثرب ولو لم يأذن الرسول لهم.

## تخيير نساء الرسول

ثم تتحدث (الآيات: ٢٨-٣٥) عن نساء النبي: يَا أَيُّمَا النَّبِيُّ قُل لَّأَزْوَاجِكَ إِن كُنتُنَ تُرِدْنَ اللَّهَ الْمُنَاقَ وَزِينَتَهَا فَتَعَالَئِنَ أَمْتَعْكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحاً جَيلاً (٢٨) وَإِن كُنتُنَ تُرِدْنَ اللَّهَ وَرَسُولِهُ وَالدَّارَ الآخِرَةَ فَإِنَّ اللهَّ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجْراً عَظِيماً (٢٩) يَا نِسَاء النَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِهَ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَالِحاً نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّيَّيْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِيراً (٣٠) وَمَن يَفْتُ مِنكُنَّ لللهَ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَالِحاً نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّيَّيْنِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يَسِيراً (٣٠) وَمَن يَسْاء النَّبِيِّ لَسُتُنَ كَأَحَدِ مِّنَ النِّسَاء إِنِ اتَّقَيْتُنَّ فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ اللَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرْضُ نِسَاء النَّبِي لَلنَّهِ وَوَهُولَهُ إِنَّا يُويِدُنَ وَلا تَبَرِّجُونَ اللهَ وَرَسُولُهُ إِنَّا يُويِدُنَ وَلا تَبَرُّجُ الجُاهِلِيَّةِ الأُولَى وَأَوْمِنَ الصَّلاة وَلَيْنَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَ وَرَسُولُهُ إِنَّا يُويِدُنَ وَلا تَبَرُّجُنَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَ وَرَسُولُهُ إِنَّا يُويدُنَ مَن آيَاتِ الله وَالْحِكْمَة إِنَّ الله كَانَ لَطِيفا خَيرِا (٣٤) وَيُومُنَ الصَّلاة تَطْهِيراً (٣٣) وَاذْكُونَ مَا يُتَلَى فِي بُيُويتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ الله وَالْحِكْمَة إِنَّ الله كَانَ لَطِيفا خَيراً (٣٤). وَيُطَهِركُمْ وَالْمَالِمَ الله وَلا المَالَى الله وَلا المَن المَرفية في الله ورسوله والدار الآخرة، وهو ما الايمان واقعة ما، حدثت أوجبت هذا التخير.

# فها هي؟

ثم تحذر السورة نساء النبي من إتيان الفاحشة، وتتوعدهن بعذاب مضاعف، وتبين سبب



ذلك: " يَا نِسَاء النَّبِيِّ لَسْتُنَ كَأَحَدٍ مِّنَ النَّسَاء". لأن اقتراف زوجة الرسول الفاحشة يضر بسمعة رسول الله، والإضرار بسمعته إضرار بالدعوة لله. لأن تصرفات أزواجه مرصودة من قبل أعداء الإسلام، الذين يتمنون لو يجدون أي ملاحظة على سلوكهن ليعيبوها على الرسول. وبها أن الحرب النفسية لها تأثير قوي على النفس، فلن يستطيع الرسول مواصلة الدعوة لو أن أعداءه عثروا على عيوب في نسائه ونشروها.

ومن تختار مباهج الحياة يحق لها طلب الطلاق من الرسول، أما من تختار البقاء مع الرسول فعليها التقيد بضوابط سلوكية معينة، بينتها الآيات (٣١-٣٤) كما يلي:

- عدم الخضوع بالقول والتحدث بطريقة لينة للرجال لأن بعضهم يبحث عن عورات النساء ويتحين الفرص للإيقاع بهن، وإذا ما سمع من المرأة كلاما لينا ظن أنها سهلة المنال: «لَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرضٌ «.
- حدیث نساء الرسول مع الرجال یجب أن یکون قولا معروفا، بینا واضحا لا مجال فیه للمزاح: "وَقُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفاً".
- على نساء الرسول البقاء في المنزل، وعدم التجول في الأسواق، إلا للحاجة فقط. وإذا خرجن لحاجة فليبتعدن عن التبرج: " وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجْنَ تَبَرَّجَ الجُاهِلِيَّةِ الْأُولَى". ((التبرج في لغة العصر يعني استخدام أدوات ومساحيق الزينة)).
- الحرص على أداء الصلاة والزكاة وتلاوة القرآن والتطبع بطباع النبي الجادة: وَأَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَّ وَرَسُولَهُ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهَ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً". (لا مجال للاستشهاد بهذه الآية على أنها تتحدث عن علي ابن أبي طالب وفاطمة وطفليها، كما تزعم كتب التراث)
- وكل هذه الاحترازات لكي تبقين طاهرات السريرة والسيرة، ولا يكون لمن في قلبه مرض عليكن سبيل.

ومن أجل أن تضع السورة حداً لأي مشاعر مريضة لمن في قلبه مرض في المستقبل، أكدت في بدايتها أن نساء النبي هن أمهات للمؤمنين، والأم لا يجوز أن يتزوجها أبناؤها. لذا لا يجوز الزواج بنساء الرسول ولو بعد وفاته، كها لا يجوز النظر إليهن بشهوة: النَّبِيُّ أُوْلَى بِاللهِ مِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَا تُهُمُ وَأُوْلُو الْأَرْحَام بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللهِّ مِنَ



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الخامسة : مرحلة ما بعد الأحزاب

الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُوا إِلَى أَوْلِيَائِكُم مَّعْرُوفاً كَانَ ذَلِكَ فِي الْكِتَابِ مَسْطُوراً(٦). فالرسول يجب أن يكون لقبه ولي المؤمنين، وزوجاته أمهات المؤمنين. (لا أحد يسمي الرسول بولي المؤمنين في عصرنا عند ذكره، مع أن السورة قالت بذلك).

ومما سبق يمكن القول إن هناك رجالاً منافقين وفي قلوبهم مرض، هؤلاء كانوا يتحينون الفرص للتمادي في الحديث مع نساء النبي حديثاً عبثياً وكانت نساء النبي - بكل براءة - يبادلن الرجال الحديث، مما يجعل من في قلبه مرض يطمع.

يطمع بهاذا؟

هل طمعه بسماع تلاوة سورة من القرآن من نساء النبي؟

أم طمعه في الفاحشة؟

هو منافق ولا يؤمن بالإسلام، ولا يُكِنُّ للرسول أي احترام، بل ويسخر من زعمه أنه رسول. ولا ينظر لنسائه إلا على أنهن نساء. ولو قدر له أن يتمكن من تحقيق رغبته فلن يتوانى.

ولو سئلنا متى حدث أن رجالاً من المنافقين الذين في قلوبهم مرض (يحبون شيوع الفاحشة) جابوا شوارع المدينة بحثاً عن تحقيق رغباتهم، وتجرأوا على الحديث مع نساء المدينة ومن ضمنهن نساء الرسول؟

نقول: هذا يستحيل أن يحدث بحضور رسول الله وحضور رجال المسلمين.

والسورة تخبرنا أن من في قلوبهم مرض استأذنوا الرسول وعادوا من حفر الحندق إلى المدينة: «وَإِذْ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ مَّا وَعَدَنَا اللهُّ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُوراً(١٢) وَإِذْ قَالَت طَّائِفَةٌ مِّنْهُمُ لِمَا أَهْلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِذْ قَالَتِ عَوْرَةٌ ...».

هذا يعني أن ملاحقة النساء في المدينة تمت بعد رجوع من في قلوبهم مرض من جبهة حفر الخندق إلى المدينة الخاوية من الرجال.

والسورة تعود لإكمال ما حدث: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَاذْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانشَيْرُوا وَلَا مُسْتَأْنِسِينَ



لِجَدِيثِ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبِيَّ فَيَسْتَحْبِي مِنكُمْ وَاللهُ لَا يَسْتَحْبِي مِنَ الْحُقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِن وَرَاء حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤْذُوا رَسُولَ اللهَّ وَلا أَن تَنكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِن بَعْدِهِ أَبداً إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِندَ اللهَّ عَظِيهاً (٥٣).

الآية تضع بعض الاحترازات للقضاء على ما حدث وضهان عدم تكراره، كما يلي:

 فرض قانون يحرم دخول بيوت (حجرات) الرسول التي تعيش فيها نساؤه، بدون استئذان.

وهذا يعني أن بعض رجال المسلمين كانوا يدخلون للحجرة بدون استئذان، وهذا فيه مجال لرؤية المرأة وهي في ملابسها البيتية، وقد تكون في وضع يظهر بعض أجزاء جسدها التي يحرم على الرجال رؤيتها. كونها في بيتها ومن حقها أن تتحلل من ثيابها التي تلبسها للخروج للشارع. ومع أن هذا كان يتكرر ويؤذي الرسول (يزعجه) دون أن يبدي انزعاجه، فإن ما حدث أخيراً ممن في قلوبهم مرض كان سبباً في منع أي رجل من دخول حجرة من حجر نساء الرسول إلا بعد أن يستأذن، لقطع الطريق على من في قلبه مرض.

- في حال كان هناك حاجة ملحة لمخاطبة نساء الرسول، فليسال الرجل وهو خارج
   الحجرة وبينه وبين زوج الرسول حجاب (جدار الحجرة): وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِنَاعاً
   فَاسْأَلُوهُنَّ مِن وَرَاء حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ.
- تحريم الزواج بأزواج الرسول من بعده (طلاقاً أو وفاة): وَلَا أَن تَنكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِن
   بَدْيهِ أَبَداً إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِندَ اللهِ عَظِيماً.

وهذا القانون الأخير بتحريم الزواج بنساء الرسول هو استكمال لما ورد في أول السورة من أن نساء الرسول أمهات للمؤمنين. وعليه فلا يجوز أن ينظر لهن بشهوة.

وتُذَكّر السورة المسلمين والذين في قلوبهم مرض على سواء: أن الله يعلم ما يدور في خواطرهم إن خيرا وإن شرا: إِن تبدو شَيْئاً أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ اللهّ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهَا(٤٥).

- القوانين السابقة لا تنطبق على الأقارب: لَّا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي آبَائِهِنَّ وَلَا أَبْنَائِهِنَّ وَلَا إِخْوَانِهِنَّ وَلَا أَبْنَاء أَخُوانِهِنَّ وَلَا أَبْنَاء أَخُوانِهِنَّ وَلَا يَسَائِهِنَّ وَلَا مَا مَلَكَتْ أَيْبَائُهُنَّ وَاتَّقِينَ اللهِ إِنَّ اللهُ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيداً (٥٥).
- ثم تَفرض السورة قانوناً لتحية الرسول: إِنَّ الله وَمَلَاثِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا



الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تَسْلِيهَ (٥٦).

وتقول إن الله وملائكته يحيون الرسول بأسمى التحيات وهي (الصلاة عليه)، وتطلب من المسلمين أن يحيوا الرسول عندما يقدمون عليه بتحية عائلة لما يحييه بها الله وملائكته "صلوا عليه وسلموا تسليماً".

وهذا يعني أنه قبل نزول هذه السورة لم يكن المسلمون أو بعضهم يحيون الرسول عند مقابلته، وبعد نزول السورة أصبحت تحية الرسول بهذا الشكل: الصلاة والسلام عليك يا رسول الله (أو يا محمد). وفي عصور لاحقة تحولت التحية لصيغة أخرى لم يأمر بها الله ولم يسمع بها رسول الله في حياته، وهي اقتران عبارة (صلى الله عليه وسلم) باسم الرسول كلما ذكر، كتابة أو حديثاً. وهذه العبارة دعاء وليست تحية، لم يطلبها الله ولم ينتظرها الله جل وعلا من الناس لكى يصلى على رسوله.

ثم تفرض السورة عقوبة إلهية على كل من آذى الرسول، وهم الذين في قلوبهم مرض الذين كانوا يحدثون نساء النبي حديثاً لا يليق: إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَّ وَرَسُولُهُ لَعَنَهُمُ اللهُّ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَمُهُمْ عَذَاباً مُهيناً (٥٧).

والسورة تظهر لنا أن ما قام به الذين في قلوبهم مرض لم يتضرر منه نساء الرسول فقط، بل كل نساء المؤمنين في المدينة: وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا جُتَاناً وَإِثْهَا مَبِيناً (٥٨).

لذا فرضت قوانين عامة لكل نساء المدينة لحمايتهن من تلك التصرفات: يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لَّأَزُوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاء المُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفُنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَّجِيهاً(٥٩).

على النساء المؤمنات أن يحتشمن في ملابسهن ويحرصن على تغطية ما يثير: " يُدنينَ
 عَلَيْهِنَّ مِن جَلَابِيهِنَّ"، لأن المظهر قد يدل على المخبر. فمظهر المرأة التي تلبس ملابس
 فاضحة لا تستغرب لو تعرضت لمضايقات وقحة، بينها لو احتشمت المرأة فلن يتجرأ
 من في قلبه مرض على الدنو منها.

ما حدث أصبح واضحاً الآن: فطوال الفترة التي كان المسلمون مرابطين لحفر الخندق، استأذن بعض المنافقين الرسول بالعودة للمدينة معتذرين أن بيوتهم عورة وصدقهم رسول



الله وسمح لهم، بينها السبب الرئيسي هو عدم رغبتهم في القتال مع المسلمين وتمهيداً لهربهم لو اقتحم الأحزاب الخندق. وخلال تواجدهم في المدينة استغلوا خلوها من الرجال، وسعوا في ملاحقة النساء في الشوارع وفي كل مكان طلباً للفاحشة. وكانوا يدخلون بيوت المسلمين في المدينة دون استئذان، بحجج متنوعة، علهم يحظون برؤية ما لا يجوز لهم النظر إليه من أجساد النساء، وملاطفتهن في الحديث والتبسط معهن، وهو ما يفعلونه مع نساء الرسول أيضاً. لكن السورة تحدثت بصورة أكبر عن نساء الرسول كونهن لسن كأحد من النساء، وأي إشاعة عنهن ولو كانت كاذبة ستسيء ليس فقط لشخص الرسول بل للدعوة كلها.

وقد نزلت الآيات لتبين للنساء ما عليهن فعله للحد من تصرفات أولئك المرضى، وتحميهن منهم كها حذرت نساء النبي وفرضت عليهن التقيد بقوانين وقائية.

ثم تحذر الآيات أولئك السفلة إن هم لم ينتهوا فسيحل بهم العقاب المتمثل بالجلاء من المدينة أو القتل: لَئِن لَمْ يَنتَهِ المُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلاً (٦٠) مَلْغُونِينَ أَيْنَهَا ثُقِفُوا أُخِذُوا وَقُتَّلُوا تَقْتِيلاً (٦١) سُنَّةَ اللهَّ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهَّ تَبْدِيلاً (٦٢).

ونعود لمتابعة سرد السورة الذي توقف عند الآية ٣٥، حيث نجد أن الآية والتي تليها ٣٥ تتحدثان عن خلاصة مستفادة لما حدث: إِنَّ المُسْلِمِينَ وَالمُسْلِمَاتِ وَالمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنِينَ وَالْقَانِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْخَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْفَاتِ وَالْفَاكِرِينَ اللهُ كَثِيراً وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدَّ اللهُ قَمْ مَغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِيماً (٣٥) وَمَا كَانَ لَوْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَكُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللهً وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَمُكُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللهً وَرَسُولُهُ قَفَدْ ضَلَّ طَلَاكًا مُسَلِكًا مُعْمَالًا وَالْمَانِينَ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

من يتقيد من ذكر وأنثى بها نزل من قوانين فهو مؤمن ومن لا يتقيد بها كل أو جزء فله نار جهنم.

ثم تنتقل السورة لتكمل الحديث الذي بدأته في الآيات (٤-٦) عن زواج الرسول بمطلقة ابنه بالتبني الذي اسمه زيد: وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ اللهُّ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكْ عَلَيْكَ



زَوْجَكَ وَاتَّقِ اللهَّ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللهُ أَحَقُ أَن تَخْشَاهُ فَلَمَّا قَضَى زَیْدٌ مِّنْهَا وَطَراً زَوَّجْنَاکَهَا لِکَيْ لَا یَکُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجِ أَدْعِیَائِهِمْ إِذَا قَضَوْا مِنْهُنَّ وَطَراً وَكَانَ أَمْرُ اللهُ مَفْعُولاً (٣٧) مَّا كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيهَا فَرَضَ اللهُ لَهُ سُنَةَ اللهَّ فِي الَّذِينَ خَلُوْا مِن قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ اللهَ قَدَراً مَّقْدُوراً (٣٨) الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَاتِ اللهَ وَيَخْشُونَهُ وَلَا يَخْشُونُهُ وَلَا يَخْشُونُهُ مَلَى اللهَ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ اللهَ عَلَيمًا (٣٤) مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبًا أَحَدٍ مِّن رَجَالِكُمْ وَلَكِن رَسُولَ اللهَ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ اللهَ يَكُلُ شَيْءٍ عَلِيهًا (٤٠).

وبطبيعة الحال لم يتزوج الرسول مطلقة زيد لأنه رأى فخذها واشتهاها كها تقول كتب التراث، ولكنه تقدم لها كأي رجل آخر وقبلت به. وذكر ما حدث في القرآن لأن الزواج جاء بخلاف الموروث والمتبع، الذي يلحق المتبنى بنسب المتبني، ويعتبره وكأنه من صلبه وهذا هو السبب في الحديث عنها في القرآن. أما زواج محمد بمطلقة زيد، فإن كتب التراث التي تنقل لنا تنقل لنا أن الرسول تزوج مطلقة ابنه بالتبني وكأنها جريمة، فهي نفس الكتب التي تنقل لنا أن الناس في ذلك العصر كان من عادتهم أن يرث الولد زوجة أبيه من بعده ويعاشرها، مع أنها بحكم والدته. ((للتذكير بتناقضات الموروث)).

والرسول لم يعشق المرأة ولم ير من جسدها ما يغريه بها، بل هو تزوجها بعد أن أصبحت طالقاً من زيد " فَلَيًّا قَضَى زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَراً زَوَّجْنَاكَهَا". لقد قضى زيد وطره منها ولم تعد تهمه. ولو كان الرسول رأى من جسدها ما لا يجوز له فسينزل التوبيخ في القرآن. كما حذره وهو في مكة من النظر فقط للنساء وهن يمشين أمامه في الشارع: لاَ مَكَدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِّنْهُمْ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ (٨٨) الحجر؟

فها بالك لو نظر لجزء من جسد امرأة أجنبية لا يجوز له النظر إليه؟

(الآيات: ٤١-٥٢) تخاطب الرسول والمؤمنين وتفرض بعض التشريعات: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللهَّ ذِكْراً كَثِيراً(٤١) وَسَبَّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً(٤٢) هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلَائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ الظُّلُهَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيهاً(٤٣) تَحِيثُهُمْ يَوْمَ يَلْقُوْنَهُ سَلَامٌ وَأَعَدَّ هُنُمْ أَجْراً كَرِيهاً(٤٤).

ويحتمل أنه من هذه اللحظة بدأ المسلمون يستخدمون "السلام عليكم" كتحية بينهم. كما تتوعد الآيات المخالفين فهي تعد المؤمنين، وتطلب منهم مواصلة ذكر الله وتسبيحه في



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

كل وقت، وتخبرهم أن الله يهديهم أسمى التحيات (يصلي عليكم وملائكته) وهي صلاة مماثلة للصلاة على الرسول (إن الله وملائكته يصلون على الرسول يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليمًا).

ثم تخاطب السورة رسول الله: يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَفِيراً(٤٥) وَدَاعِياً إِلَى اللهِّ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجاً مُّنِيراً(٤٦) وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَمُهُم مِّنَ اللهَّ فَضْلاً كَبِيراً(٤٧) وَلَا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَدَعْ أَذَاهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللهَّ وَكَفَى بِاللهَّ وَكِيلاً(٤٨).

قوله: "ولا تطع الكافرين والمنافقين" تعني لا تستمع لما يذيعون ويشيعون وينشرون من أكاذيب. (سنرى ما هي تلك الإشاعات في سورة النور).

ثم تقول السورة أن المطلقة قبل أن يمسها زوجها فليس لها عدة طلاق: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ فَيَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَذُّونَهَا فَمَتَّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً(٤٩).

ثم تذكر السورة رسول الله بها أحل له الزواج بأي منهن: يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ اللَّانِي اَتَيْتَ أُجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ عِمَّا أَفَاء اللهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمَّكَ وَبَنَاتِ عَمَّكَ وَبَنَاتِ عَمَّكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَامْرَأَةَ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِي إِنْ أَرَادَ النَّبِي أَن يَسْتَنكِحَهَا خَالِاتِكَ اللَّاتِي هَاجَرُنَ مَعَكَ وَامْرَأَةَ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِي إِنْ أَرَادَ النَّبِي أَن يَسْتَنكِحَهَا خَالِصَةً لَكَ مِن دُونِ المُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي النَّيْمِ فَقَ أَنْ اللهُ عَلَيْهِمْ فِي أَنْ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ لِكَنْكَ حَرَجٌ وَكَانَ اللهُ عَفُوراً رَّحِيهاً (٥٠) تُرْجِي مَن تَشَاء مِنهُنَّ وَتُؤْوِي إِلَيْكَ مَن تَشَاء وَمَنِ البَّتَغَيْتَ عِمَّىٰ عَزَلْتَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكَ ذَلِكَ أَذْنَى مَن تَشَاء مِنهُنَّ وَلَا يَحْزَنُ وَيُرْضَيْنَ بِهَا آتَيْتُهُنَّ كُلُهُنَّ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا أَنْ اللهُ عَلِيمًا مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا عَلَيْهُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا عَلَيْهِا مَاللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا يَحْزَنُ وَيُرْضَيْنَ بِهَا آتَيْتُهُنَ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَكَانَ الللّهُ عَلِيمًا عَلَيْهُمْ وَلَا يَعْزَلُقُ وَلَا يَعْزَلُقُ وَلَاللَهُ عَلَيْهُ وَلَا يَعْزَلُهُ وَلَا يَعْزَلُهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلِيمًا اللّهُ عَلِيمًا وَلَا اللّهُ عَلِيمًا الللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَى الللّهُ عَلِيمًا اللللّهُ عَلَيْهُ مَا فِي قُلُوبُكُمْ وَكَانَ الللهُ عَلِيمًا الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّ

ثم تفرض على الرسول حظراً على الزواج بعد اليوم: لَا يَحِلُّ لَكَ النَّسَاء مِن بَعْدُ وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ وَكَانَ اللهُّ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيباً(٥٢).

وبعد هذه الآية لا يجوز للرسول أن يتزوج أو يطلق. وهذا يعني أن الرسول بعد هذه الآية لم يطلق ولم يتزوج حتى نهاية حياته. وهو ما لا تذكره كتب التراث التي تقول إنه استمر يجمع من النساء حتى مات ووصل عدد من جمعهن معاً إلى (١١) امرأة كان يواقعهن جميعاً



في ليلة واحدة، ومن يجدها وقد حاضت، كان لا يتوانى عن إشباع رغبته وهي مرتدية ثيابها "كيا ينقل البخاري في كتابه".

وقد سبق وتناولنا الآيات (٥٣-٦٢)، وما تحدثت عما وقع في المدينة ممن في قلوبهم مرض أثناء حفر الخندق، وهي: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَام غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانتَشِرُ وَا وَلَا مُسْتَأْنِسِينَ لِجَدِيثٍ إِنَّ ذَلِّكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبِيَّ فَيَسْتَحْبِي مِنكُمْ وَاللهُ لَا يَسْتَحْبِي مِنَ الْحُقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِن وَرَاء حِجَّابِ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤْذُوا رَسُولَ اللهَّ وَلَا أَن تَنكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِن بَعْدِهِ أَبَداً إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِنَدَ اللهَ عَظِيمًا (٥٣) إِن تبدو شَيْناً أَوْ تْخُفُوهُ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهِمَا (٤٥) لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي آبَائِهِنَّ وَلَا أَبْنَائِهِنَّ وَلَا إِخْوَانِهِنَّ وَلَا أَبْنَاء إِخْوَانِهِنَّ وَلَا أَبْنَاء أَخَوَاتِهِنَّ وَلَا نِسَائِهِنَّ وَلا مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَّ وَاتَّقِينَ اللهَّ إِنَّ اللهَّ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيداً(٥٥) إِنَّ اللهَّ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تَسْلِيهِٱ(٥٦) إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللَّهَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمُ عَذَاباً مُّهِيناً(٥٧) وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَاناً وَإِثْماً مُّبِيناً(٥٨) يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لَأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاء الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَّحِيهاً(٥٩) لَيْن لَمْ يَنتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّلَذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلاً(٦٠) مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا ثُقِفُوا أُخِذُوا وَقَتَّلُوا تَقْتِيلاً (٦٦) سُنَّةَ اللهَّ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ الله تَبْدِيلاً (٦٢).

ثم تَحتم السورة بالحديث عن عدة مواضيع: يَسْأَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ اللهَّ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيباً (٦٣).

سبَق وسألت قريش رسول الله عن الساعة بنفس الصيغة، وجاء الجواب متهاثلاً: يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّهَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لاَ يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّ هُوَ ثَقُلَتْ فِي السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ لاَ تَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَغْتَةً يَسْأَلُونَكَ كَأَنَكَ حَفِيٌّ عَنْهَا قُلْ إِنَّهَا عِلْمُهَا عِندَ اللهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ (١٨٧) الأعراف.

وهو ما يؤكد أن الرسول لا يمكن أن يفتي بكلامه الشخصي، ولا يمكن أن يقول بحكم



لسؤال ما لم ينزل به قرآن، يعنى لا وألف لا للفتاوي.

ثم تتجه السورة إلى الكافرين (المقصود هنا هم المستضعفون في مكة الذين لم يسلموا): إِنَّ اللهُّ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَّ لَمُنُمْ سَعِيراً (٦٤) خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً لَّا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيراً (٦٥) يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللهَّ وَأَطَعْنَا اللَّ سُولَا (٦٦) وَقَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلَا (٦٧) رَبَّنَا آتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَذَابِ وَالْعَنْهُمْ لَعْنَا كَبِراً (٨٥). كَبِراً (٨٨).

وتنتقل السورة لمخاطبة بعض المسلمين في يثرب: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّاَهُ اللهِّ مِمَّا فَالُوا وَكَانَ عِندَ اللهَّ وَجِيها (٦٩) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهَ وَقُولُوا فَوْلاً سَدِيداً (٧٠) يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْهَالَكُمْ وَيَغَفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعْ اللهَّ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظِيمًا (٧١).

التحذير من أقوال تؤذي الرسول، والأمر بالتقيد بالقول الحسن. ولم تصرح الآيات بنوع القول السيء الذي يصدر من بعض من يتسمى بالإسلام ويصل أساع الرسول. كما لم تقل الآيات ما الذي كان يقوله بنو إسرائيل لموسى. لكن المفسرين والمحدثين لا يصعب عليهم اختلاق القصص، ولا يتحرجون في نسبتها لله وكأنه هو من قالها، ومن ذلك ما أورده الطبري في تفسيره: حدثني أبو السائب، قال: ثنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن الممنهال، عن سعيد بن جبير، وعبد الله بن الحارث، عن ابن عباس، في قوله: لا تكُونُوا كالَّذِينَ آذَوا مُوسَى قال: قال له قومه: إنك آدر، قال: فخرج ذات يوم يغتسل، فوضع ثيابه على صخرة، فخرجت الصخرة تشتد بثيابه، وخرج يتبعها عريانا حتى انتهت به إلى مجالس بني إسرائيل، قال: فرأوه ليس بآدر، قال: فذلك قوله: فَبرَّأهُ الله عَلَى مجالس بني إسرائيل، قال: فرأوه ليس بآدر، قال: فذلك قوله: فَبرَّأهُ

وبرغم سخافة القصة وفجاجتها إلا أن هذا لم يمنع أن يتناقلها المسلمون دون أن يفكروا بما يقرأون. وكالعادة تتحول هذه القصص إلى جزء من دين الله، ويتهم بالكفر كل من يحاول تخليص الدين منها، بدل أن يتهم بالفكر من نسبها لدين الله.

ثم تختم السورة بالقول: إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً (٧٢) لِيُعَذِّبَ اللهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ



### تدير القرآن | السور المدنية | المرحلة الخامسة : مرحلة ما بعد الاحزاب

وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ وَيَتُوبَ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَّحِيماً (٧٣). الأمانة هنا لم أتمكن من فهم المقصود بها.

#### (۱۰۹)النور

والتي تعتبر امتداداً لسورة الأحزاب، وتستكمل معالجة المشاكل التي حدثت بسبب تصرفات من في قلوبهم مرض أثناء تغيب رجال المسلمين عن المدينة لحفر الخندق. وقد أخبرتنا سورة الأحزاب السابقة أن رجال المنافقين قد انسحبوا من جمع المسلمين الذين يحفرون الخندق ورجعوا للمدينة: وَإِذْ قَالَت طَّائِفَةٌ مَّنْهُمْ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ لا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَاراً (١٣) الأحزاب.

وهناك استغلوا فرصة خلو المدينة من الرجال لانشغالهم بحفر الخندق، وعاثوا في الأرض فساداً بملاحقة النساء والدخول عليهن في بيوتهن بأعذار واهية لتتبع عوراتهن. وسورة النور تظهر أن سلوكهم المنحرف لم يتوقف عند ذلك الحد، بل تعداه إلى نشر الإشاعات الكاذبة عن أن بعض نساء المدينة قد مارسن الفاحشة معهم ونساء أخريات لديهن الاستعداد لمارستها.

فنزلت سورة النور، وهي السورة الوحيدة في القرآن التي تبدأ بالقول إن سبب نزولها هو لفرض آيات (عقوبات). ولو نظرنا إلى العقوبات التي نزلت في السورة فسنجدها تتعلق بالزنا، وذلك لردع مثل تلك الفئة التي في قلوبهم مرض، وتخليص المجتمع المسلم من هذه القاذورات: سُورَةٌ أَنزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ لِّعَلِّكُمْ تَذَكَّرُونَ (١).

#### جلد الزناة

وأول ما ابتدأت به السورة هو فرض حد للزنا الذي يود الذين في قلوبهم مرض أن يشيع في المجتمع: الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنَهُمَا مِثَةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذْكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللهِ إِن كُنتُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِّنَ الْؤُمِنِينَ (٢).

جلد الزناة، عقوبة قاسية، حيث يجمع الألم الجسدي من الجلد، والألم النفسي المتمثل بالإهانة وجرح الكرامة نتيجة الجلد أمام الناس الذي هو جزء من الحد، ولو جلد الزان



(١٠٠) جلدة في خلوة من الناس فلا يعتبر حداً للزنا.

وعقوبة الزنا لا تتوقف عند الجلد فقط، فالسورة تواصل قائلة إن من يكرر الزنا وهو عالم بحرمته، فليس بمسلم، ولا يجوز أن يتزوج من المسلمين: الزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكٌ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ(٣).

ولو زنا شخص عاقل مختار وهو عالم بحرمة الزنا فقد خرج من الإسلام، ولو بقي يقر بالشهادة ويقيم العبادات ويتجنب بقية النواهي ويأتمر بكل أوامر القرآن. لأن الزنا كبيرة، واستمرار فعل أي كبيرة موجب للخلود في النار، كها تؤكده هذه السورة وسور عدة مرت بنا.

ويلاحظ أن الآيات لم تتحدث أن الزنا يثبت بأربعة شهود، ولا عن رؤيتهم الميل بالمكحلة كما تقول كتب التراث. ولو تذكرنا أن الآية تفرض عقوبة جلد الزناة في وقت انتشرت فيه ظاهرة الفساد الأخلاقي الذي عم المدينة. فوجب جلد كل من يثبت عليهم الزنا ولو لم يكن بشهادة أربعة شهود، ولكن بها يمكن ملاحظته على أرض الواقع. فهناك رجال في قلوبهم مرض لو ثبت ترددهم على منزل امرأة سيئة السمعة فهو مدعاة لأن يكون قرينة على الزنا، ولو اعترف الرجال أو المرأة أنهم زنوا فيجلدون وينبذون من مجتمع المسلمين. وتحريم الزواج بالزاني والزانية عماثل لتحريم الزواج بالمشركة أو المشرك: وَلاَ تَنكِحُواْ المُشِرِكاتِ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَعَبْدُ مُّوْمِنٌ خَيْرٌ مِّن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبْنُكُمْ وَلاَ تُنكِحُواْ المُشِرِكِينَ وَللهَ يُنفِومُونَ إِلَى النَّارِ وَاللهُ يَذْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللهُ يَتَذَكَّرُونَ (٢٢١) البقرة.

### عقوبة اتهام باطل

ثم تشير السورة إلى أن المنافقين والذين في قلوبهم مرض عاثوا فساداً. فبعد عودة المسلمين للمدينة من الخندق، بدأت الإشاعات التي أطلقها الذين في قلوبهم مرض تنتشر، وبدأ الناس يتناقلون أن فلانة قد زنت، وفلانة لا تمانع الزنا، فجاءت الآيات تقول: وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبِدُا وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (٤) إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ الله عَفُورٌ رّحِيمٌ (٥).



رمي المحصنات الوارد في الآيات السابقة يعني نشر إشاعة عن النساء العفيفات بالزنا، ومجرد نشر إشاعة عن امرأة بأنها زنت أو أن سيرتها سيئة، لا يعني بالضرورة أنها كذلك. وعلى كل من يتهم امرأة بمثل هذه التهم أن يأتي بأربعة شهود يشهدون على صحة ما يزعم، أو يجلد هو (٨٠) جلدة، كحد لاتهامه امرأة بريئة بفاحشة لم تقترفها. وإضافة للجلد، لا يقبل له شهادة.

والشهادة في ذلك المجتمع تعني الاعتراف بأهلية الشاهد وعدله وأحقيته، وأنه شخص محترم، فكان إسقاط الشهادة عذاباً أليهاً آخر لمن يرمي المحصنات بجانب الجلد، لأنه يعني سقوط الاحترام والثقة. ومن الأفضل لكريم النفس أن يموت من أن يسقط اعتباره في المجتمع.

ولا يعاد لمن يرمي المحصنات اعتباره في المجتمع إلا بالتوبة المباشرة وعدم العودة مرة أخرى.

وشهادة شهود أربعة على الزنا ليست كها صور لنا رجال الدين ومن تسموا بالفقهاء والمحدثين والمفسرين، من أن يتمكن كل واحد من الشهود الأربعة أن يرى ميل الرجل وقد دخل في مكحلة المرأة، لأن هذا من المستحيل. لكن الشهادة هنا تعني أن يشهد أربعة أن امرأة بعينها بالفعل تمارس الرذيلة، ولم يروها فعلياً، ولكن نتيجة مشاهدات عامة كتواتر دخول طالبي المتع الحرام بيتها.

سورة النور تركز على ضرورة التعامل مع تلك الظاهرة السيئة التي انتشرت في المدينة والتعامل معها بكل حزم وصرامة للقضاء عليها. ولم تنزل لتقول (كما تقول كتب التراث) إن الزنا قد يوجد في المجتمع المسلم ولو حدث فعلينا أن نتشدد في إثباته على الزناة ودرئه بالشبهات. بما يعني أن نحاول أن نشكك في ثبوت الزنا ولو رأينا رجلاً فوق امرأة في وضع غل. فدرء الحدود بالشبهات التي تقول بها كتب التراث بهذه الطريقة ليس فيها خدمة لدين الله، ولكنها تشجيع على انتشار الفاحشة والنجاة من العقوبة. والمجتمع المسلم يجب أن يخلو من الزنا تماماً، وكل من يزني فليس بمسلم، ويجب عقوبته بقسوة ونبذه من المجتمع. ومع أن السورة تتحدث عن الرجل الذي يتهم زوجته بالزنا، إلا أن الحكم يكون كذلك لمن تتهمه زوجته بالزنا، إلا أن الحكم يكون كذلك



# اتهام زوج زوجته بالزنا

ويبدو أن امرأة أو أكثر من نساء المسلمين، ممن حامت حولهن الإشاعات، قد اتهمها زوجها فعلياً بالزنا تصديقا للإشاعات، فنزل حكم لمثل هذه الحالات، يقول: وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ وَلَمْ يَكُن هَمُّمْ شُهَدَاء إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِاللهَّ إِنَّهُ أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِاللهَّ إِنَّهُ أَنفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِاللهَ إِنَّهُ لَمِنَ اللهَّ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ الْكَاذِينِ وَيَدْرَأُ (٧) عَنْهَا الْعَذَابَ أِنْ الصَّادِقِينَ (٩) وَالْحَامِسَةَ أَنَّ غَضَبَ اللهُ عَلَيْهَا إِن كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ (٩) وَلَوْلا فَضْلُ اللهَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللهَّ تَوَّابٌ حَكِيمٌ (١٠).

والآيات السابقة كما هو واضح، تقول: إذا اتهم أحد الزوج زوجته بالزنا يتم التالي:

- إن كان هناك شهود عدول أربعة يشهدون على المتهمة، يقام حد الزنا عليها.
  - إن لم يكن هناك كل الشهود، فيتم التالي:
- من يتهم زوجه ينطق بالشهادة بالله أربع مرات أنه من الصادقين، ثم يقول: أن عليه
   لعنة الله إن كان من المكذبين.
- ثم تقوم المتهمة بالشهادة بالله أربع شهادات أن من يتهمها كاذب. ثم تقول: إن غضب
   الله عليها إن كان من الهمها صادقاً.
- في هذه الحالة يفرق بين الزوجين وينتهي الزواج. ولا يقام حد الزنا على المتهمة بالزنا،
   ولا حد رمى المحصن على من اتهم زوجه.

لكن لو لم تشهد الزوجة فتجلد عقوبة الزنا (١٠٠) جلدة ويفرق بين الزوجين.

والآيات تتحدث عن أن الزوجة هي المتهمة، لأن الذي حدث هو أن رجال المسلمين كانوا خارج المدينة يحفرون الخندق عندما عاث رجال منافقون في شوارع المدينة فساداً، فكانت النساء هن عرضة للزنا دون رجال المسلمين في تلك الفترة.

الذين في قلوبهم مرض هم من أشاع أن نساء من المسلمين يزنين أو لا يهانعن من الزنا وتقول الآيات إن العصبة (الفئة الذين سمتهم سورة الأحزاب: الذين في قلوبهم مرض) نشرت إشاعات كاذبة (إفك) حول سيرة بعض النساء، وقد تلقف بعض المسلمين تلك الشائعات وروجوا لها لأنهم صدقوها، دون أن يتأكدوا من صحتها: إِنَّ الَّذِينَ جَاؤُوا



بِالْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُمْ لَا تَحْسَبُوهُ شَرَاً لَّكُم بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ لِكُلِّ امْرِي مِّنْهُم مَّا اكْتَسَبَ مِنَ الْإِثْمِ وَالَّذِي تَوَلَّى كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ(١١) لَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْراً وَقَالُوا هَذَا إِنْكُ مَّيِنٌ(١٢) لَوْلَا جَاؤُوا عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء فَإِذْ لَمَّ يَأْتُوا بِالشُّهَدَاء فَأُوْلَئِكَ عِندَ اللهَّ هُمُ الْكَاذِبُونَ(١٢).

الإفك هنا يعني الإشاعات الكاذبة. ولقد كانت هذه الحادثة في ظاهرها سيئة، إلا أنها جلبت معها منفعة. فقد تم بسببها فرض قوانين (حدود) تحمي البريء من التهم الكاذبة (الإفك). ووضعت ضوابط وحدوداً ليطبقها المسلمون في حالات مماثلة متى حدثت، للقضاء الفوري على هذه الظواهر أو الحوادث القذرة.

وقد كان يجب على أفراد المجتمع المسلم أن يواجهوا انتشار مثل تلك الإشاعات بها يلي:

- الظن الحسن بأنفسهم ووضع احتمال أن يكون كذباً وافتراء « لَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمؤمِنُونَ وَالمؤمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْراً وَقَالُوا هَذَا إِفْكٌ مُّبِينٌ».
- إلزام كل من صدرت منه الإشاعات بإحضار أربعة شهود على أن المرأة التي يتهمها
   بالزنا بالفعل قد زنت " لَوْ لَا جَاؤُوا عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء".
- إن لم يتمكن مطلق الإشاعات من إحضار الشهود على من يتهم بالزنا، فهو إثبات على
   كذبه وافترائه " فَإِذْ لَمْ يَأْتُوا بِالشُّهَدَاء فَأُوْلَئِكَ عِندَ اللهَّ هُمُ الْكَاذِبُونَ".

وفي هذه الحالة يطبق بحق من أطلق الإشاعة الكاذبة الحد المذكور في الآيتين الرابعة والخامسة.

وتقول السورة لبعض المسلمين الذين تلقفوا الإشاعات ونشروها قبل التأكد من صحتها: وَلَوْ لَا فَضْلُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ لَمَسَكُمْ فِي مَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ (١٤) إِذْ تَلَقَّوْنَهُ بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ هَيِّناً وَهُوَ عِندَ اللهَّ عَظِيمٌ (١٥) وَلَوْ لَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا أَن نَتكَلَم بِهِ عَلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ هَيَّناً وَهُو عِندَ اللهَ عَظِيمٌ (١٥) وَلَوْ لَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا أَن نَتكَلَم بِهَذَا سُبْحَانَكَ هَذَا بُهُمَانَ عَطِيمٌ (١٥) يَعِظُكُمُ اللهُ أَن تَعُودُوا لِمُنْلِهِ أَبِداً إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ (١٧) وَيُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْآيَاتِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (١٨).

أما تلك العصبة من الذين في قلوبهم مرض، والذين أطلقوا تلك الإشاعات الكاذبة بحق بعض النساء المسلمات، فتتوعدهم السورة بعذاب أليم في الدنيا يتمثل بالعقوبات التي



نصت عليها الآيات، وعذاب النار في الآخرة: إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَمُّمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ(١٩).

وعذابهم في الدنيا بينته لنا سورة الأحزاب: لَئِن لَمْ يَنتَهِ الْمُنافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمُدِينَةِ لَنُغْرِيَنَّكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلاَ(٢٠) مَلْعُونِينَ أَيْنَهَا ثُقِفُوا أُخِذُوا وَقُتَّلُوا تَقْتِيلاً(٢١).

وهذا يعني استصدار القوانين الآنية للضرب بيد من حديد في دولة المسلمين على كل من يجب أن تشيع الفاحشة في المجتمع، بدون تهاون حتى يتم القضاء النهائي على أي بوادر تشجع أو تروج لمثل هذا، بدعاية وإعلان أو نشاط أو إعلام. ولا تشجع الفاحشة في وسائل الإعلام ثم تطلق ذئاب بشرية على الناس لكي يتسوروا الأسوار ويقتحموا البيوت والأحراز بحجة مكافحة الرذيلة والنهي عن المنكر. فالحل لا يأتي من الأسفل ولكن من الأعلى.

وتعود الآيات لمخاطبة المسلمين عموماً، وتقول لهم إن الله قد شملهم برعايته من شر هذه الفتنة: وَلَوُلا فَضُلُ الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ الله رَوُوفٌ رَحِيمٌ (٢٠).

وتمت السيطرة على الوضع في المدينة، وسرعان ما ستعود المياه لمجاريها الطبيعية.

وتؤكد الآيات على أن يحذر المسلمون من الزلل مرة أخرى في مثل هذه الأحداث، لأنها أفعال شيطانية عليهم التطهر منها، وعدم تكرار نشر التهم على البعض، فليس هناك إنسان معصوم عن الخطأ: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ وَمَن يَتَبِعُ خُطُواتِ الشَّيْطَانِ وَمَن يَتَبِعُ خُطُواتِ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ مِا أَمُّهُ اللهَّ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَا مِنكُم مِّن أَحَدِ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ مِن يَشَاءُ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (٢١).

وعلى المسلمين أن يتكافلوا فيها بينهم، وأن يعفوا ويصفحوا وينسوا ما حدث: وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُوا الْفَضْلِ مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُوْلِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينَ وَاللَّهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللهِّ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللهُ لَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ(٢٢).

أما تلك العصبة من الذين في قلوبهم مرض فعليهم لعنة الله في الدنيا والآخرة، ولهم عذاب أليم: إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ المُحْصَنَاتِ الْغَافِلَاتِ المُؤْمِنَاتِ لُعِنُوا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (٢٣).



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الخامسة : مرحلة ما بعد الأحزاب

ولقد كانوا يعلمون أنهم يروجون لإشاعات كاذبة: يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ ٱلْسِنتُهُمْ وَٱيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ(٢٤) يَوْمَئِذٍ يُوَفِّيهِمُ اللهُّ دِينَهُمُ الحُقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللهَّ هُوَ الحُقُّ المُبِنُ(٢٥).

ويبدوا أن المنافقين قد توقفوا عن ممارساتهم خوفاً من تنفيذ أمر الله فيهم، لذا لا يذكر التاريخ أن الرسول قد أمر بقتل أحد منهم.

## قوانين وإجراءات احترازية

بعد أن وضعت السورة ضوابط وعقوبات للزنا والحد من نشر الإشاعات، تستمر في وضع ضوابط وقوانين للحماية من انتشار الفواحش أو ما يقرب إليها، في المجتمع المسلم:

# قانون دخول البيوت والأحراز

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمُ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ(٢٧) فَإِن لَمْ تَجِدُوا فِيهَا أَحَداً فَلَا تَدْخُلُوهَا حَتَّى يُؤْذَنَ لَكُمْ وَإِن قِيلَ لَكُمُ ارْجِعُوا فَارْجِعُوا هُوَ أَزْكَى لَكُمْ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ (٨٨) لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَدْخُلُوا بُيُوتاً غَيْرُ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَاعٌ لِّكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ (٢٩).

لقد كان أفراد تلك العصبة الذين في قلوبهم مرض يتعمدون دخول البيوت بدون استئذان وفي غفلة من أهلها، لرؤية النساء في وضع يكشف عن مواضع من الجسد لا يجوز للرجل غير المحرم رؤيتها.



### قانون غض الطرف

كما فرضت الآيات على الرجال والنساء مراعاة بعض السلوكيات والابتعاد عن سلوكيات أخرى، لضمان حماية المجتمع من انتشار الرذيلة أو الدعاية لها ولو بطريقة غير مباشرة، كما يلى: قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِهَا يَصْنَعُونَ (٣٠).

فعلى الرجل أن يغض بصره عندما يتحدث مع النساء ولا يرمق المرأة أو جسدها بنظراته، ولو لم تكن على علم بذلك، لأن النظرات طريق للإثارة، ومتى ما أثير المرء بدأ يفكر بالجنس، والتفكير بالجنس طريق لاقتراف الزنا إن توفر له، ولم يتوفر له الحلال. وعليه أيضاً كلما جال بخاطره الجنس أن يتذكر أن الزنا حرام، وأن البعد عن الإثارة واجب.

وفي حال وقعت عينا الرجل على وجه امرأة جميلة أو جسد مثير فلا يطيل النظر ولا يكرره، لأنه لو فعل فقد اقترف حراماً. كما أن من حفظ الفرج عن الحرام، البعد عن المناظر المثيرة والبعد عن التفكير بما يثير، أو التفكير بممارسة الجنس، ولو أنه لن يقترف الزنا.

وقد قرأت دراسة عن الجنس منذ سنوات قام بها مركز مختص في أمريكا، تقول أن الذين يقضون أوقاتاً طويلة في أعهال جادة وبعيدة عن الإثارة الجنسية كالمعامل والمختبرات ومراكز الأبحاث العلمية، يصبح الجنس لا أهمية له عندهم، ويقل إلى درجة كبيرة تفكيرهم فيه. بينها تزيد عدد المرات التي يفكر فيها بالجنس وعدد المرات التي يفكر فيها بالجنس إذا كان يعمل في محلات الرذيلة والنوادي الليلية أو أماكن لها علاقة بالجنس. وملخص المدراسة يتمحور حول أن الإثارة الجنسية المستمرة تؤدي إلى الهوس الجنسي وكلها تردينا في هذا الطريق كلها ازداد الهوس لدرجة المرض، بينها البعد عن الإثارة الجنسية تجعلنا أناساً أسوياء لا يحتل الجنس في حياتنا أكثر مما يجب له.

وَقُل لِّلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَخْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِيُعُولَتِهِنَّ أَوْ آبَائِهِنَّ أَوْ آبَاء بُعُولَتِهِنَّ أَوْ إِنْحَوانِهِنَّ أَوْ بَنِي إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي أَخُوانِهِنَّ أَوْ بَنِي أَخُوانِهِنَّ أَوْ يَسَائِهِنَّ أَوْ إِنْسَائِهِنَّ أَوْ إِنْهُ إِنْهِ إِنْ وَالطَّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهُرُوا عَلَى أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْهَا وَلَا يَضُرِبُنَ أَوْ لِلْإِنْهُ لَمْ مَنَ الرَّجَالِ أَوِ الطَّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهُرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاء وَلَا يَضُرِبُنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهَ جَمِيعاً أَيُّهَا عَوْرَاتِ النِّسَاء وَلَا يَضْرِبُنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهَ جَمِيعاً أَيُّهَا



المُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٣١).

وعلى المرأة مثل ما على الرجل. من غض البصر وحفظ الفروج. وبحكم كونها المخلوق الأجل، والمثير، فلابد أن تراعى تصرفات أخرى:

فلا يجوز لها أن تظهر بكامل زينتها وتبرجها في مجتمع الرجال الأجانب، إذا كانت ظروف العمل أو الحاجة تضطرها للبقاء بينهم أو التعامل معهم. كما لا يجوز للمرأة أن يصدر منها أي حركة قد تتسبب في إثارة الرجال، ولكن من الجائز لها أن تتزين عند الرجال من أقاربها. والملاحظ اليوم أن بعض النساء المسلمات تلف شعرها بقماش ثم لا تترك لونا أو صبغة إلا تضعها على وجهها وتحت عينيها مع نفخ الوجنتين والشفاه ومواضع أخرى، وتعتبر نفسها أنها محجبة وقامت بها طلب الدين منها. وهي عبارة عن عبد للشيطان يتحرك على الأرض أينها توجهت.

السورة تؤكد على الحشمة وليس التحايل. الحشمة هي أن تبدو المرأة بعيدة عن مظاهر الإغراء، وإلا فقطعة قياش فوق الرأس لا تعني شيئاً. وبطبيعة الحال ليس هناك حشمة مع شعر منفوش

### وتضيف السورة بعض الضوابط لمحاربة الفواحش

وَأَنكِحُوا الْأَيَامَى مِنكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِن يَكُونُوا فُقَرَاء يُغْنِهِمُ اللهُّ مِن فَضْلِهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ(٣٢).

لا حدود اجتهاعية وطبقية للزواج. فالفقير أو المولى (عندما كان هناك موالي) يتزوج بهم وبهن نساء ورجال من ينتسبون لقبيلة. ولا وجود للتفريق بين الزوجين لعدم تكافؤ النسب (التي اختلقها الفقه وتطبقها المحاكم في مجتمعنا) وهي حمية جاهلية تحاربها الآية وتنفيها.

وَلْيَسْتَغْفِفِ الَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحاً حَتَّى يُغْنِيَهُمْ اللهُ مِن فَصْلِهِ وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيُمَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَبْراً وَآتُوهُم مِّن مَّالِ اللهَّ الَّذِي آتَاكُمْ وَلَا ثُكْرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى الْبِغَاء إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّناً لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا وَمَن يَكْرِههُنَّ فَإِنَّ اللهَّ مِن بَعْدِ إِخْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (٣٣).



- من لا يجد القدرة المالية على النكاح فليستعفف بكل وسيلة، حتى يغنيه الله من فضله
   (يجد سبيلاً للزواج). وعما توفره دولة المسلمين كحياة كريمة للمسلم هو معاونته على
   الزواج.
- وفي حال كاتب رجل امرأة على الزواج، وأرادت المرأة أن يتم الزواج فعلى الرجل عدم
   التأخر والزواج بها بعد أن يقدم لها صداقاً عما رزقه الله من مال¹.

وتقول الآية: " وَلَا تُكْرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى الْبِغَاء إِنْ أَرَدْنَ تَحَصَّناً لَتَبْتَغُوا عَرَضَ الحُيَاةِ الدُّنْيَا" وهذا يعني أن من المعتاد في مجتمع يثرب – وقد يكون في مناطق أخرى – وقت نزول السورة أن يقوم السيد بإكراه إمائه على البغاء للكسب المادي . لأن البغاء هو الزنا نظير مقابل مادي.

والنهي هنا ليس للتخيير أو النصح، بل للتحريم القاطع، لأنه نهي إلهي. وليس هناك نهي إلهي للنصح أو التخيير، بل للاتباع والطاعة. والمخاطب في السورة ليس المسلمين، ولكن رجال يثرب من أهل الكتاب، لأن المسلم لا يجوز له ذلك ولا يمكن الساح له بفعله.

وتؤكد الآية أن الله سيغفر للبغي المكرهة على البغاء بعد ذلك، أي بعد أن يتوقف وينتهي سيدها من استغلالها في هذه المهنة المهينة.

والقرآن تحدث عن الرقيق، لكنه لم يقر الرق. والرق قديم، ولا علاقة له بالإسلام. الذي فرض عدداً من الضوابط لو طبقها المسلمون لتم تجفيف منابعه منذ صدر الإسلام. فالإسلام لم يقر مصادر الرق وهي السبي والغارات الجاهلية، إضافة إلى جعل تحرير الرق كفارة لعدد من التجاوزات. لكن الحكام بعد صدر الإسلام هم من أعاد لمصادر الرق حيويتها بعد أن هدها الإسلام، لدرجة أن عواصم المسلمين ومدن دولتهم أضحت أكبر مراكز الرق في العالم من بغداد ودمشق ومكة والقاهرة شرقاً إلى القيروان وفاس وقرطبة غرباً.

وتنتقل السورة لتخاطب المسلمين بعقلانية: وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ آيَاتٍ مُّبَيِّنَاتٍ وَمَثَلاً مُّنَ الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِّلْمُتَّقِينَ (٣٤) اللهُ نُورُ السَّيَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثْلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَارَكَةٍ زَيْتُونِةٍ لَّا



ا انظر فقرة: ملك اليمين / قسم أدلة ومواضيع من الشرآن.

شَرْقِيَّةِ وَلَا غَرْبِيَّةِ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٣٥) فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا أَسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ(٣٦) رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهَّ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِينَاء الزَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبَ وَالْأَبْصَارُ(٣٧) لِيَجْزِيَهُمُّ اللهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِّن فَصْلِهِ وَاللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ(٣٨) وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَخْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاء حَتَّى إِذَا جَاءهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئاً وَوَجَدَ اللَّ عِندَهُ فَوَفَّاهُ حِسَابَهُ وَاللهُ سَرِّيعُ الحِسَابِ(٣٩) أَوْ كَظُلُهَاتٍ فِي بَحْرِ لَجُيٍّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَدْ يَرَاهَا وَمَن لَّم يَجْعَل اللهُ لَهُ نُوراً فَيَا لَهُ مِن نُورٍ (٤٠) أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهُ يُسَبِّحُ لَهُ مَن فِي السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَافَّاتٍ كُلِّ قَدْ عَلِمَ صَلَاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ (١٤) وَللَّهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَى اللهُ المُصِيرُ (٤٢) أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهُ يُزْجِي سَحَاباً ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَغِعَلُهُ رُكَاماً فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ وَيُنزَّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِن جِمَالٍ فِيهَا مِن بَرَدٍ فَيُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَّن يَشَاءُ يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَارِ (٤٣) يُقَلِّبُ اللَّهُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِّأُوْلِي الْأَبْصَارِ(٤٤) وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِن مَّاء فَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى أَرْبَعِ يَخْلُقُ اللهُ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٤٥). الآية (٤٣) قد تشير إلى أن العام الذي نزلت فيه سورة النور كانت سنة مطيرة'.

# عود للحديث عن مسلمة يثرب

تعود السورة لفضح ممارسات أخرى للمنافقين الذين هم أصل المحنة التي مرت بها المدينة، بسبب ملاحقتهم للنساء، ونشرهم الشائعات الكاذبة عن سيرة بعضهن، وهم لم يؤمنوا برسالة محمد، لكنهم أعلنوا أنهم دخلوا الإسلام أملاً في تحقيق بعض المكاسب الدنيوية الشخصية التي لم تتحقق لهم. وكانوا محضرون مجالس الرسول والمسلمين، ويتظاهرون بالاحتكام لما يحكم به الرسول مما نزل عليه من آيات، لكن لو كان الحكم خلاف ما تهوى أنفسهم فلن يقبلوا به. ولو نزلت آيات تأمرهم بالالتزام ببعض السلوكيات الفاضلة، فلن يتقيدوا بها، وإن تظاهروا بالموافقة أمام الرسول، قبل أن يعودوا لسيرتهم الأولى بمجرد



مغادرة مجلسه. لكنهم يسارعون بالقبول لأي حكم يتفق مع مصالحهم: لَقَدْ أَنزَلْنَا آيَاتٍ مُبَيِّنَاتٍ وَاللهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٤٦) وَيَقُولُونَ آمَنَا بِاللهَّ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِّنْهُم مِّن بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُوْلَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ (٤٧) وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللهَّ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم مُّعْرِضُونَ (٤٨) وَإِن يَكُن هَمُّ الخَقُّ يَأْتُوا إِلَيْهِ مُذَعِينَ (٤٩) أَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ أَمِ إِذَا لُكُومِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهَ وَرَسُولُه بَلْ أُولَئِكَ هُمُ الظَّالُونَ (٠٠) إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ اللهُ مِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهَ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِينَ (٥٠) إِنَّمَا كَانَ قَوْلُ اللهُ مِنْنَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهَ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ (٢٥).

ولو رجعنا لسورة الأحزاب فسنجدها تخبرنا أنهم خرجوا في بداية الأمر مع الرسول والمسلمين لحفر الخندق، لكن لما قرب وصول جيوش الأحزاب (التحالف) رجعوا للمدينة معللين للرسول بأن بيوتهم عورة: وَإِذْ قَالَت طَّائِفَةٌ مِّنْهُمْ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فَرَارًا (١٣) الأحزاب.

وهذه السورة تكشف جوانب أخرى سيئة عنهم، فقد كانوا يحلفون للرسول أنه في المرة القادمة سيخرجون مع الرسول ولن يتخلوا عن المسلمين مهها كانت ظروفهم: وَأَقْسَمُوا بِاللهِّ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ أَمُوْتَهُمْ لَيَخْرُجُنَّ قُل لا تُقْسِمُوا طَاعَةٌ مَعْرُوفَةٌ إِنَّ اللهَّ خَيِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ (٥٣) قُلْ أَطِيعُوا اللهِ مَوْل فَإِن تَوَلُّوا فَإِنَّا عَلَيْهِ مَا حُمَّلَ وَعَلَيْكُم مَّا حُمَّلَتُمْ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمَبِينُ (٥٤).

وتقول لهم الآيات السابقة لا حاجة للحلف، ولكن عليكم أن تعلموا أن التظاهر بالإسلام وأداء الشعائر لا يعني أن المرء مسلم. وإنها الإسلام هو قبول كل أحكام القرآن، والانتهاء عن كل نواهيه، ومن ترك حكما واحدا أو عمل بخلافه عالماً فهو منافق.

#### مخاطبة المؤمنين

وتخاطب السورة المؤمنين وتعدهم عند ربهم جنات خالدين فيها: وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الْأَرْضِ كَهَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكَّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَمُمْ وَلَيْبَدَّلَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ(٥٥) وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآثُوا الرَّكَاةَ وأَطِيعُوا



#### تدبر القرأن | السور المدنية | المرحلة الخامسة : مرحلة ما بعد الأحراب

الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ(٥٦) لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَأْوَاهُمُ النَّارُ وَلَبَشْسَ الْمُصِيرُ(٥٧).

والآية: (٥٥) تؤكد أن إقامة الدولة واجب على المسلمين، وليس ضرورة فقط، لأنه لا يمكن تطبيق شرع الله إلا في دولة للإسلام. ومتى ما أخلص المسلمون النية لله وعملوا على تأسيس دولة المسلمين فسيعينهم الله على تحقيق ما سعوا إليه. وسيتمتعون في ظل دولة المسلمين بالأمن، وسيتغلبون على من يعاديهم.

وتقول السورة إن جبروت المشركين الحالي مؤقت وستنهار قوتهم ويهزمون في الدنيا، ويوم القيامة سيكون مصيرهم النار: لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَمَأْوَاهُمُ النَّارُ وَلَبِنْسَ المُصِيرُ(٥٧).

وهذه السورة نزلت في وقت كانت فيه قريش ما زالت قوية وتهدد المسلمين ودولتهم، فنزلت الآية تطمئن الرسول أن الله سيقضي على قوتهم قريباً في الدنيا، وأن مصيرهم النار في الآخرة.

## عود للحديث عن الاحترازات

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْهَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْخُلُمَ مِنكُمْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ مِن قَبْلِ صَلَاةِ الْفَضْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُم مِّنَ الظَّهِيرَةِ وَمِن بَغْدِ صَلَاةِ الْعِشَاء ثَلَاثُ عَوْرَاتٍ لَّكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُم بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضِ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ الْآيَاتِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٥٥) وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنكُمُ الْخُلُمَ فَلَيْسُمَا أَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٥٥).

الآيات تشير إلى أن من المعتاد في ذلك الوقت أن يضع الناس ثيابهم العادية وقت النوم، ويكتفوا بها قل من اللباس الذي لا يكون محتشهاً. كها تشير إلى أن اليوم العملي يبدأ باكراً، حيث يستيقظ الناس قبل صلاة الفجر.

وفي وقت الظهيرة اعتاد الذين يعملون خارج منازلهم العودة لمساكنهم لتناول الغداء وأخذ قسط من الراحة، لدرجة أن القيلولة أصبحت جزءً من العرف الاجتماعي العربي حتى اليوم.



وفي هذه الأوقات التي يختلي الناس فيها بأنفسهم أو بأزواجهم يجب أن يعتاد الأطفال الاستئذان على ذويهم قبل الدخول عليهم في أماكن نومهم، لكي يتسنى للآباء تغطية أجسادهم والاحتشام. وهو ما يدل على أن الناس اعتادوا أن ينام الأطفال في أماكن منفصلة عن مكان نوم الزوجين.

كها يستفاد من الآيات تحريم رؤية الأطفال الأجساد العارية لوالديهم أو غيرهم من البالغين. وبالنسبة للعجائز من النساء الطاعنات في السن، فلا بأس أن يتخففن من ملابسهن أمام العائلة، للحد الذي لا يكشف عورة، ولا يتبرجن بزينة. والاحتشام أفضل: (وَالْقَوَاعِدُ مِنَ النَّسَاء اللَّاتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحاً فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ أَن يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غَيْر مُتَبَرِّجَاتٍ بِزِينَةٍ وَأَن يَشَعْفِفْنَ خَيْرٌ هُنَّرً مُتَبَرِّجَاتٍ بِزِينَةٍ وَأَن يَشَعْفِفْنَ خَيْرٌ هُنَّرً مُتَبَرِّجَاتٍ بِزِينَةٍ وَأَن يَشَعْفِفْنَ خَيْرٌ هُنَّ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (10).

وفي آخر السورة تقول الآيات إن الحرص على عدم دخول الأطفال على الأهل والبالغين إلا بعد استئذان، لا يعني وضع حدود لدخول الناس لبيوت أقاربهم ومعارفهم والأكل فيها، سواء من وعاء واحد أو في أوعية منفردة، حسب العادة المتبعة: (لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْأَعْمَى الْأَعْمَى الْأَعْمَى الْأَعْمَى الْأَعْرَبِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمَيْوِتِ أَنفُسِكُمْ أَن تَأْكُلُوا مِن بُيُوتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ آبَائِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَمَّهَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوَانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَعْمَامِكُمْ أَوْ بُيُوتِ عَمَّاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخْوَاتِكُمْ أَوْ مَا مَلَكُتُم مَقَاتِحُهُ أَوْ صَدِيقِكُمْ لَسُ عَلَيْكُمْ أَوْ مَا مَلَكُتُم مَقَاتِحُهُ أَوْ صَدِيقِكُمْ لَبُسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَأْكُلُوا جَمِيعاً أَوْ أَشْتَاتاً فَإِذَا دَخَلْتُم بُيُوتاً فَسَلَمُوا عَلَى أَنفُسِكُمْ تَجِيّةً مِّنْ اللهَ مَبْرَكَة طَيَبَةً كَنَاكُ أَوْ اللهَ الْكُمُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ بَعُقِلُون (٢٦).

وهذا فيه إيضاح لما ورد في سورة الأحزاب، من قوله تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَذْخُلُوا بَيُوتَ النَّيِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَام غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانتَشِرُ وا وَلَا مُسْتَخْيِي مِنكُمْ وَاللهُ لَا يَسْتَحْيِي فَانتَشِرُ وا وَلَا مُسْتَخْيِي مِنكُمْ وَاللهُ لَا يَسْتَحْيِي مِنكُمْ وَاللهُ لَا يَسْتَحْيِي مِنكُمْ وَاللهُ لَا يَسْتَحْيِي مِنكُمْ وَالله لَا يَسْتَحْيِي مِنكُمْ وَاللهُ لَا يَسْتَحْيِي مِنكُمْ وَاللهُ وَقُلُومِينَ مِن الْحَقِي وَإِذَا سَأَلتُمُومُونَ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِن وَرَاء حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُومِينَ وَقُلُومِينَ وَمَا كَانَ كَنْ عَندَ اللهِ عَلَى اللهِ وَلَا أَن تَنكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِن بَعْدِهِ أَبِداً إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِندَ اللهِ عَظِيمًا (٣٥)الأحزاب.

وتَسْنتكمل السورة الموضوع في آيات لاحقة: إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهُّ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى أَمْرٍ جَامِعٍ لَمُ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوهُ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ



بِاللهِ ۚ وَرَسُولِهِ فَإِذَا اسْتَأْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَن لِمَن شِئْتَ مِنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمُ اللهَ إِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٦٢) لَا تَجْعَلُوا دُعَاء الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاء بَعْضِكُم بَعْضاً قَدْ يَعْلَمُ اللهُ الَّذِينَ يَتَسَلَّلُونَ مِنكُمْ لِوَاذاً فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ كَخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِئْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٦٣) أَلَا إِنَّ لللهَ مَا فِي السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيَنَبُّهُمْ بِهَا عَمِلُوا وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٦٤).

والآيات السابقة تقول: إذا كان هناك حدث أوجب تواجد جميع المسلمين لإنجازه، والآيات تشير لحفر الخندق، فيجب عليهم جميعاً المشاركة بفاعلية وعدم الانسحاب، أو حتى التغيب لفترة مؤقتة، إلا لضرورة، وبعد أن يستأذنوا الرسول، فإن لم يأذن الرسول يجب على من لا يؤذن له البقاء.

ويجب على المسلمين أن يعلموا أن دعوة رجل عادي لاجتماع أو عمل جماعي، تبيح لأي فرد مدعو حق القبول أو الرفض: «لا تَجْعَلُوا دُعَاء الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاء بَعْضِكُم بَعْضاً». لكن لو صدرت الدعوة من الرسول لاجتماع أو إنجاز عمل جماعي، يهم أمة الإسلام، فهو ملزم وليس مقبولاً التهاون به.

وكل من يتحايل على عدم الالتزام بالتواجد في هذا العمل الجهاعي الذي دعا له الرسول « فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ».

وهنا لابد من التوقف لما فعله المفسرون والمحدثون بكتاب الله، بتأويلهم لآيات سورة النور، وتحويلها وكأنها تتحدث عن أم المؤمنين عائشة، للنيل من عفتها وطهرها وتشويه سمعتها والقبول بإمكانية وقوعها في الفاحشة. والقصة المختلقة عن أم المؤمنين خرقاء ومع ذلك ثبتت في تراث المسلمين وأصبحت وكأنها هي ما تقول سورة النور بالفعل، برغم وضوح سياق السورة.

ونختصر ما نقله البخاري وغيره من المحدثين، والطبري وغيره من المفسرين، أن أم المؤمنين كانت برفقة ركب جيش للرسول، قادم من غزوة (دون ذكر لها، لئلا يعرف ما جرى في تلك الغزوة). وقد تأخرت عن الركب بحجة البحث عن عقد انفرط من جيدها، وأنها قررت أن تمضي الليل بمفردها في فلاة موحشة. وأن صفوان ابن المعطل هو الآخر كان قد تأخر عن الركب لسبب غير معروف، وقد أمضى الليل معها، ثم لحقا بالركب من الغد.



والقصة فيها تفاصيل كثيرة توحي بأن أم المؤمنين قد تكون اقترفت الفاحشة. واختلاق هذه القصة ضد أم المؤمنين استغلت لكي تصورها وكأنها خارجة عن الحق الذي يمثله علي ابن أبي طالب عندما تولى الحكم، وكأن أم المؤمنين خرجت عن حكمه، لأنه سبق وكان ضدها واقترح على الرسول تطليقها والتزوج بغيرها لأنها سيئة السمعة.

ورأينا كيف أن آيات سورة النور لا تتحدث عن رجوع من غزوة بعيدة عن المدينة، ولا عن تأخر لأم المؤمنين عن الجيش. لقد كانت السورة تتحدث عها كان يحدث في المدينة من تصرفات المنافقين والذين في قلوبهم مرض الذين بدأ الحديث عنهم في سورة الأحزاب، بكل وضوح. لكنها كتب الحديث والتفسير وقصصها المختلق المسيئة لدين الله ورسوله، والتي تحابي المذهب ولو على حساب سمعة الرسول وأزواجه الطاهرات.

#### (۱۱۰) المنافقون

لأن ما فعله المنافقون في المدينة حدث جلل، فقد نزلت سورة باسمهم تحذر منهم وتفضح نواياهم وتؤكد على أن ما أبدوه من أسف على ما صدر منهم قالته ألسنتهم ولم تقره قلوبهم، وأن على المسلمين الحذر منهم: إِذَا جَاءكَ المُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهَّ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّا كُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ (١) الْخَذُوا أَيْمَامُهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللهَّ إِنَّهُمْ سَاء مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢) ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطُبعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهُمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَدة يَعْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُوثُ فَاحْذَرْهُمْ قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ (٤).

وبعدما انكشف كذب تحججهم ببيوتهم للتخلي عن المسلمين في الخندق، وانكشفت تصرفاتهم العابثة مع النساء، وانجلت غمة الأحزاب وعادت الحياة الطبيعية للمدينة، جاءهم بعض رجال المسلمين وأشاروا عليهم أن يذهبوا للرسول للاعتذار عما سلف منهم والتوبة بين يديه، لكنهم لم يفعلوا، لأنهم لم يؤمنوا بالرسول ودعوته، وإن تظاهروا بالإسلام: وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللهِ لَوَوْا رُؤُوسَهُمْ وَرَأَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ (٥) سَوَاء عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمُ تَسْتَغْفِرْ لَمُمْ لَن يَغْفِرَ اللهُ لَمَمْ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ الل

ولأنهم لم يؤمنوا فهم لا ينفقون، ويتواصون فيها بينهم بعدم الإنفاق على المسلمين، لعل



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة الخامسة : مرحلة ما بعد الأحزاب

دولتهم تنهار: هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا تُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللهِّ حَتَّى يَنفَضُّوا وَللهَّ خَزَائِنُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ(٧).

وسورة الأحزاب تخبرنا أنهم في البداية خرجوا مع المسلمين لحفر الخندق، لكن بعضهم (طائفة منهم) وليس كلهم رجعوا للمدينة. وهنا تخبرنا هذه السورة أن من بقي مع المسلمين في حفر الخندق كانوا يُبيَّتُونَ مَا لاَ يَرْضَى مِنَ الْقَوْلِ، ويتهامسون فيها بينهم أنه إن لم يتمكن الأحزاب من دخول المدينة وسحق المسلمين، ورجع المسلمون للمدينة سالمين، فسيقوم المنافقون بإخراج الرسول والمسلمين من المدينة: (يَقُولُونَ لَئِن رَّجَعْنَا إِلَى المُدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ المُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ (٨).

ثم تختم السورة بمخاطبة المسلمين: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَا دُكُمْ عَن ذِكْرِ اللهَّ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (٩) وَأَنفِقُوا مِن مَّا رَزَقْنَاكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي أَحَدَكُمُ المُوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَا أَخَرْتَنِي إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ وَأَكُن مِّنَ الصَّالِحِينَ (١٠) وَلَن يُؤَخِّرَ اللهُ نَفْساً إِذَا جَاء أَجَلُهَا وَاللهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (١١).

تذكير بها حدث قبل أحد عندما أصيبت البلاد بالقحط لشح المطر فامتنع كثير من المسلمين بتأثير من زوجاتهم وأولادهم عن الإنفاق لئلا يصلوا للعوز والحاجة، وتحذر السورة من تكرار ذلك.

فالإنفاق في دولة المسلمين يجب أن يستمر لسد حاجات المجتمع تحت كل الظروف.





# المرحلة السادسة : مرحلة الفتح

بعد أن رد الله الأحزاب على أعقابها، وعزم الرسول والمسلمون معاقبة كل من شارك في تلك الحملة، شخص المسلمون مباشرة لمهاجمة قلاع قبيلة من بين قبائل بني إسرائيل يثرب كانت ممن دبر فكرة الأحزاب، وساهم فيها. وقد حدث قتال لفترة قصيرة قتل فيه عدد من بني إسرائيل وأسر عدد آخر، فياكان منهم إلا أن عرضوا على المسلمين أن يخلوا قلاعهم ومزارعهم ويجلوا عن يثرب بيا خف حمله مقابل حياتهم وفك أسراهم، وقد وافق المسلمون على ذلك، وتم بالفعل إخلاء يثرب منهم للأبد، كيا أخبرتنا سورة الأحزاب: وَأَنزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُم مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ فَرِيقاً تَقْتُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقاً رَمَّكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَأَمْوَالُمُهُمْ وَأَرْضاً لَمْ تَطَوُّوها وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً (٢٢) وَأَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَأَمْوَالُمُهُمْ وَأَرْضاً لَمْ تَطَوُّوها وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَلِيراً (٢٧).

وكانت النية عند المسلمين مواصلة معاقبة كل من اشترك في الأحزاب، وهم: قريش، بعض قبائل العرب، إضافة للروم. لكن ما حدث في المدينة - وأخبرت به سورتا الأحزاب والنور - من عبث من في قلوبهم مرض من المنافقين، أخر تأديب المعتدين، ووجه جهود المسلمين الإصلاح ذات البين، والقضاء على المحنة وتبعاتها.

والآن وقد هدأ الوضع في المدينة، فلابد من مواصلة تعقب المعتدين ومعاقبتهم، والبداية بفتح مكة، الذي لم يكن وارداً في جدول أعمال الرسول والمسلمين، لولا حملة الأحزاب التي جعلت تأديب قريش واجباً لا يحتمل التأخير لكي يأمن المسلمون شرها ومكائدها. ولو لم يكن هناك حملة أحزاب فقد لا يستولى المسلمون على مكة زمن الرسول.

وقد نزل في هذه المرحلة سورتان، هما: الفتح والروم، وكلاهما تتحدثان عن معاقبة بعض من اشترك في حملة الأحزاب.



### (۱۱۱)الفتح

نزلت في مكة أثناء تواجد المسلمين بعد استسلام قريش.

إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُّبِيناً(١) لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُّ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ صِرَاطاً مُّسْتَقِيهاً(٢) وَيَنصُرَكَ اللهُ نَصْراً عَزيزاً(٣).

والرسول مر بفترات إحباط كثيرة ومريرة طوال فترة دعوته في مكة، وبرغم طمأنة الآيات له بالنصر في النهاية، إلا أنه كبشر لا يستطيع تصور المستقبل، ويتأثر بها يشعر وبها يرى وبها يحيط به. فكان في فترات الإحباط لا يرى إمكانية لتغير الأوضاع وقهر المارد القرشي، وها هو الآن يحدث أمام ناظريه كحقيقة وواقع.

الآية الثانية تقول: « لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ». لعل المعنى هنا: لعل الله أن يغفر لك ما تقدم من ذنب الرسول هو صغائر، وأن الرسول لن يقدم على كبائر في المستقبل، وبالتالي فالصغائر يغفرها الله للرسول ولغيره من المؤمنين. فالآية لا تقرر مغفرة استثنائية للرسول. ولا تقول إن الرسول سيغفر له ما سيقع فيه من ذنب في المستقبل - مها كان - قبل أن يقع فيه.

### دخول مكة بطمأنينة

وقد تقدم الرسول المسلمين لدخول مكة في مسيرتهم الخاشعة نحو بيت الله الحرام، وكانت مشاعرهم خليطاً من الغبطة والطمأنينة التي حلت عليهم: هُوَ الَّذِي أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ المُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوا إِيهَاناً مَّعَ إِيهَانِهِمْ وَللهَّ جُنُودُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللهُّ عَلِيهاً حَكِيهاً (٤).

# انقلاب الأوضاع

أصبح جيش المسلمين مرهوب الجانب، فيها أصيبت قريش بالذعر المهاثل لما شعر به المسلمون عندما علموا بتوجه جيش الأحزاب إليهم، قبل وقت قصير مضى: لِيُدْخِلَ المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ وَالمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ وَالمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ وَالمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ وَالمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ وَالمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ وَالمُشْرِكَاتِ الظَّانِينَ وَالمُنْرِقَ وَعَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ هُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءتُ مَصِيراً (٢) وَللهُ جُنُودُ الشَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً (٧).



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة السادسة : مرحلة الفتح

وكان الفتح عذاباً معنوياً هائلاً على المشركين الذين فقدوا هيبتهم وعظمتهم وسلطتهم من قِبَلِ عبيد ومستضعفي الأمس. وهو عذاب نفسي للمنافقين مساو لعذاب المشركين، لأن المنافقين راهنوا على ذلك بجانب قريش وبني إسرائيل، لكن الفتح يعني أن مساعيهم قد أحبطت ومشاريعهم انهارت، وهم قلقون لما قد يفعله المسلمون بهم. وتحقق وعد الله للمسلمين الذي ذكرته العديد من السور المكية عندما كانوا قلة مستضعفين، وسط قوة قريش الطاغية: أمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ مُّنتَصِرٌ (٤٤) سَيُهُزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرُ (٤٥) القمر.

ثم تُذكّر السورة رسول الله أنه أدى الدعوة كها طلب منه: «شاهد ومبشر ونذير»، ليؤمن الناس بالله ويعزروه ويوقروه ويسبحوه على الدوام: إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً(٨) لِتُؤْمِنُوا بِاللهَّ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً(٩).

#### البيعة

إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللهَّ يَدُ اللهَّ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِهَا عَاهَدَ عَلَيْهُ اللهَّ فَسَيُؤْتِيهِ أَجْراً عَظِيهاً (١٠).

الآية تنقل ما حدث قبيل الفتح، فقد توقف جيش المسلمين عندما اقترب من مكة، لأخذ الاستعداد اللازم، وهناك تمت مبايعة المسلمين للرسول على الثبات في مواجهة قريش. خاصة أن ضمن الجيش مسلمة قريش الذين يجب التأكد من أنهم سيقاتلون من كانوا يوالونهم وحذرهم القرآن من ذلك. وقد يكون التوقف في الحديبية، والمعاهدة مع قريش هي التي عرفت في كتب التراث باسم صلح الحديبية. إلا أن كتب التراث صورتها وكأنها حدثت قبل عام أو عامين من فتح مكة، وليست في يوم فتح مكة أو قبله بيوم أو يومين كها وقعت. '

وقد تتابع المسلمون يبايعون الرسول بوضع أيديهم في يده، كرمز للتعهد أمام الله بالثبات

ا الحديبية منطقة لا تبعد عن الحرم بأكثر من (٧٠) كيلومتر، ويمر بها حالياً الطريق السريع الذي يربط مكة بجدة. واليوم لا وجود للحديبية كها كانت زمن رسول الله، ولكنها عبارة عن قرية مهملة قريبة من مكة، شوارعها ترابية وبيونها تتناثر بشكل عشوائي، وتفتقر للنظافة وخدمات المياه والصرف الصحي وغيرها. وتسمى منطقتها الآن (الشميسي) وهو اسم حديث بدأ يطغى على الاسم القديم (الحديبية). كها أن هناك مشروعاً تجارياً سكنياً يجري العمل على تنفيذه الآن، وهو ما يعرف بضاحية البوابة، ليتم القضاء على كل أثر للحديبية التاريخية، مثلها قضي على كل آثار مكة التي لا تقدر بشمن، والتي كان يجب المحافظة عليها كمواقع أثرية إنسانية لكل العالم وليست فقط للمسلمين. وخبر مشروع القضاء على موقع الحديبية باسم التطوير نشر في الصحف المحلية ومنها صحيفة المدينة على هذا الرابط:http://www.al-madina.com/node/383079



### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

فيها لو دخل المسلمون حرباً مع قريش في مكة. وسنعود لإكهال الحديث عن البيعة بدء من الآية (١٨).

وقد دخل المسلمون مكة بلا قتال، لأن معاهدة الحديبية تنص على دخول مكة تحت حكم دولة المسلمين، على أن تبقي قريش على عقائدها وتأمن على حياة رجالها، وألا تتآمر على الإسلام والمسلمين. وهو ما أخبرتنا به سورة براءة، التي سنتطرق لها في حينها.

## تخلف الأعراب عن حملة مكة

سَيَقُولُ لَكَ المُحَلَّفُونَ مِنَ الْأَغْرَابِ شَغَلَتْنَا أَمْوَالُنَا وَأَهْلُونَا فَاسْتَغْفِرْ لَنَا يَقُولُونَ بِأَلْسِتَهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُومِهِمْ قُلُ فَمَن يَمْلِكُ لَكُم مِّنَ اللهَّ شَيْنًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرَّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرَّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ مَنْ اللهَّ بِمَا تَغْمَا بَلْ كَانَ اللهَّ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً (١١) بَلْ ظَنَنتُمْ أَن لَّن يَنقَلِبَ الرَّسُولُ وَالمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِيهِمْ أَبَداً وَزُيِّنَ اللهَّ بِمَا تَعْمَلُونَ فَي عَلْمَ اللهَ عَلَيْكَ فِي قُلُومِكُمْ وَظَنَتُمْ ظَنَّ السَّوْءِ وَكُنتُمْ قَوْماً بُوراً (١٢) وَمَن لَمْ يُؤْمِن بِاللهَّ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا فَعَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيراً (١٣) وَلَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَغَفُولُ لَمِن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَكَانَ اللهَّ غَفُوراً رَّحِيمًا (١٤).

الأعراب منذبداية حضورهم للقاء الرسول عندما هاجر وصفتهم سورة الحجرات بأنهم لم يؤمنوا: قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنَا قُل لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِن تُطِيعُوا الله وَرَسُولَهُ لا يَلِتْكُم مِّنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ الله عَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٤) الحجرات. وقد تخلفوا عن جيش المسلمين إلى مكة ظناً منهم أن قريشاً قد تسحقهم: " بَلْ ظَنَتُمْ أَن لَّن يَنقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِهِمْ أَبْداً".

# لو كانت الحملة مضمونة وفيها مكاسب لما تخلفوا

سَيَقُولُ المُخَلِّقُونَ إِذَا انطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَتَبِعْكُمْ يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُوا كَلَامَ اللهَّ قُل لَن تَتَّبِعُونَا كَذَلِكُمْ قَالَ اللهُّ مِن قَبْلُ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا بَلْ كَانُوا لَا يَفْقَهُونَ إِلَّا قَلِيَلاً(١٥).

ولو منعوا من مثل هذه الحملة الافتراضية فستتعالى أصواتهم احتجاجاً على أن المسلمين يحسدونهم على أن يحصلوا على بعض الغنائم.



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة السادسة : مرحلة الفتح

# يمكن قبول اعتذارهم عن التخلف بشرط

قُل لِّلْمُخَلَّفِينَ مِنَ الْأَغْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمِ أُوْلِي بَأْسِ شَدِيدِ تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ فَإِن تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ اللهُ أَجْراً حَسَناً وَإِن تَتَوَلَّوْا كَمَا نَوَلِّيْتُم مِّن قَبْلُ يُعَذَّبْكُمْ عَذَاباً أَلِيهاً (١٦).

شرط قبول الاعتذار هو اشتراك الأعراب في حملات المسلمين القادمة ضد قوم أولي بأس شديد، فإن قبلوا فهم مؤمنون ومنكم، وإن تولوا كها تولوا من قبل فليسوا مؤمنين ولهم عذاب أليم. والمقصود بالقوم أولي بأس شديد، الروم، والآية تشير إلى معركة مؤتة التي كانت بعد الفتح، كها سنتبين فيها بعد.

### العذر يقبل نمن له عذر

لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْأَغْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمِرِيضِ حَرَجٌ وَمَن يُطِعِ اللهَّ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَمَن يَتَوَلَّ يُعَذَّبُهُ عَذَاباً أَلِيهاً(١٧).

فالأعمى والأعرج والمريض ليس عليهم أن يستأذنوا للتخلف عن القتال لأنهم معذورون دون حاجة لاعتذار.

### عود للحديث عن بيعة الحديبية

لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحاً قَرِيباً(١٨).

ولا وجود لبيعة أخرى في الإسلام لا للرسول ولا لغيره من البشر.

وكانت البيعة يوم الفتح، بغض النظر هل كان السبب هو بعث عثمان لمكة وتأخر عودته؟ أو كانت بيعة احترازية فيها لو حاولت قريش قتال المسلمين؟ وهو ما أعتقد، لأن خروج



المسلمين لمكة كان على شكل جيش جاهز للقتال مما يعني أن احتمال القتال مع قريش وارد، لكن قريشاً على ما يبدو فضلت عقد معاهدة مع المسلمين لأنها لا قبل لها بهم.

والمفسرون والمحدثون الذين قالوا بأن البيعة قبل الفتح بعام أو عامين، استندوا في قولهم على أن القرآن ينزل آية آية ولا تنزل السورة كاملة، وأن الآيات التي تتحدث عن البيعة نزلت لوحدها بعد البيعة ولما فتحت مكة نزلت الآيات التي تتحدث عن الفتح أول السورة. ولكي نثبت للقراء أن هذه المزاعم مدحوضة مرفوضة ولم تقع، نذكر لهم حديثاً في البخاري يقول: «حدَّثنا عبدُ الله بن مَسلَمة عن مالكِ عن زيدِ بن أسلمَ عن أبيه أنَّ رسولَ الله صلى الله عليه وسلّم كان يسير في بعض أسفاره وعمرُ بنُ الخطّابِ يسيرُ مَعهُ ليلاً فسأله عمرُ بن الخطابِ عن شيء فلم يجبه، فقال عمر بن الخطابِ عن شيء فلم يجبه، فقال عمر بن الخطابِ: ثَكِلَتْ أُمُّ عمر، نَزَرْتَ رسولَ الله على الله عليه وسلّم ثلاث مراتٍ كلَّ ذلك لا يجيبكَ، قال عمر: فحرَّ كثُ بَعيري ثم تقدَّمتُ أمامَ الناس وخشيتُ أن يكون نزل فيَّ القرآنُ فها نَشِبْتُ أن سمعتُ صارحاً يصرُخُ بي. فقلتُ لقد خَشيت أن يكون نزل يُو قرآنٌ، فجنْتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلّم فسلّمتُ عليه، فقال: لقد أُنزلَت عليَّ الليلة شورةٌ لهيَ أحبُّ إلى عما طَلَعَتْ عليه الشمسُ. ثم قرأ: (إنَّا فَتَحْنا لَكَ فَتْحًا مُبينًا)».

# خروج المسلمين كان لتأديب قريش

وَأَثَابَهُمْ فَتْحاً قَرِيباً(١٨) وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً(١٩) وَعَدَكُمُ اللهُّ مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ وَكَفَّ أَيْدِيَ النَّاسِ عَنكُمْ وَلِتكُونَ آيَةً لِّلْمُؤْمِنِينَ وَيَهْدِيَكُمْ صِرَاطاً مُّسْتَقِيماً(٢٠) وَأُخْرَى لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطَ اللهُّ بِهَا وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيراً(٢١).

عندما خرج المسلمون لمكة كان الهدف هو تأديب مقاتلي قريش، ولو التقى الجمعان فسينتصر المسلمون وسيغنمون مغانم كثيرة. لكن ما حدث هو أن قريشاً استسلمت دون قتال وسلمت مكة للمسلمين (أو هكذا تصرفت ظاهرياً، وسنتبين أنها كانت قد عقدت النية على الكيد للمسلمين). فكان فتح فاق خطط المسلمين وأغلى من الغنائم، التي لم يقدروا عليها لأن أهلها لم يحاربوا المسلمين وبالتالي لا مجال للاستيلاء على مال الكافر الذي يلقي السلم. (دليل على التحريم القطعي للاستيلاء على أموال ومتاع المسالم، وينفي نفياً



قاطعاً أن تكون فتوح المسلمين الأولى - زمن الرسول، أبي بكر، وعمر - كان فيها سبي ونهب واسترقاق، ولكن هذه الأفعال لازمت حروب السلاطين بعد ذلك الذين استولوا على دولة الإسلام).

ثم تصف السورة دخول المسلمين مكة بسلام: وَلَوْ فَاتَلَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَّوُا الْأَذْبَارَ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيراً (٢٢) سُنَةَ اللهَّ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهَّ تَبْدِيلاً (٣٣) وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكَّةً مِن بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً (٢٤) هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ المُسْجِدِ الْحُرَامِ وَالْمَدْي مَعْكُوفاً أَن يَبْلُغَ عَلَهُ وَلَوْ لَا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاء مُؤْمِنَاتٌ لَمَّ عَلْمُوهُمْ أَن تَطَوُّوهُمْ فَتُصِيبَكُم مَّنْهُم مَعَرَّةٌ بِغَيْرِ عِلْم لِيُدْخِلَ اللهُ فِي رَحْمَتِه مَن يَشَاءُ لَوْ تَوَيَّلُوا لَعَذَّبُنَا اللهِ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى اللهِ اللهِ سَكِينَتَهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى وَسُولِهِ وَعَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى وَسُولِهِ وَعَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى وَسُولِهِ وَعَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى وَسُولِهِ وَعَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

## رؤيا الرسول تتحقق

لَقَدْ صَدَقَ اللهُّ رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ المُسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَاء اللهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتْحاً قَرِيباً(٢٧) هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْمُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَكَفَى بِاللهَّ شَهِيداً(٢٨).

الرؤيا كانت عبارة عن دخول الرسول والمسلمين للمسجد الحرام آمنين محلقين ومقصرين ، وهو ما تحقق يوم الفتح. وقد رأى الرسول هذا في منامه وهو في مكة وفي فترة عصيبة على المسلمين، حينها كانوا قلة مستضعفين وكانت قريش متسلطة عليهم. ولم يكن بإمكان أي أحد لا من قريش ولا من المسلمين يتوقع أنه سيأتي يوم ويصبح المسلمون أعزة ويسيطرون على مكة وتتحول قريش ذليلة لدرجة أنها لا تستطيع منعهم من دخول مكة.

والرؤيا لم تتحقق لأنها رؤيا للرسول، ولكن لأن أماني الرسول ومشاعره عندما كان في مكة رآها على شكل حلم، وقد تحققت على أرض الواقع، لأنها تتوافق مع تحقيق وعد الله الدائم بنصر من ينصره، وهو ما تحدثت به سور مكية في وقت كان المسلمون قلة مستضعفين،



وكل ما يتمنونه هو البقاء أحياء، ومن ذلك: ..... وَلَيَنصُرَنَّ اللهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللهَ لَقَوِيٌّ عَزيزٌ(٤٠) الحج.

# فتح مكة زاد عزة المسلمين

وبفتح مكة أصبح للمسلمين دولة مرهوبة الجانب، تضم بالإضافة للمدينة، مكة التي يقدسها كل سكان جزيرة العرب. كما تضم دولة المسلمين مجموعة من الناس أشداء على الكفار رحماء بينهم، ولهم حقوق متساوية: (مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهَّ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاء عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاء بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعاً سُجَّداً يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللهَّ وَرِضُوانا سِيهَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ السَّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَازَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَغْلَظَ عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِتِاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِيمًا والصَّالِتِاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِيمًا (٢٩).

والآية تبين استراتيجية دولة المسلمينفي الوصول بالناس إلى أن يكونوا كحقل مزروع بسنابل القمح، كل سنابله متشابهة في القوة والصحة والغذاء والرعاية والأهمية، لا فرق بين سنبلة وأخرى على الإطلاق.

### (۱۱۲)الروم

الم(١) غلبت الرُّومُ(٢) فِي أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَيهِمْ سَيغْلِبُونَ(٣) فِي بِضْعِ سِنِينَ للهَّ الْأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمِن بَعْدُ وَيَوْمَثِذِ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ(٤) بِنَصْرِ اللهَّ يَنصُرُ مَن يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ(٥) وَعْدَ اللهَّ لَا يُخْلِفُ اللهُ وَعْدَهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ(٦).

الآيات تتحدث عن معركة مؤتة، والتي حدثت بعد فتح مكة مباشرة وهزم فيها جيش المسلمين، والذي كان عبارة عن سرية أقرب منه لجيش. أرسله رسول الله للروم ليقول لهم إنه سيعاقبهم على مبادرتهم لعداوة المسلمين واعتدائهم عليهم، بإرسال جيش اشترك في حملة الأحزاب نجدة لقريش، في وقت لم يعتد عليهم المسلمون ولم يكن بينهم أي عداء. وبرغم هزيمة سرية المسلمين، إلا أن الرسالة وصلت للروم، وتبعها تتالي الجيوش الإسلامية حتى استطاعوا تحرير بلاد الشام ومصر من حكم روماني استمر لمئات السنين،



في وقت قياسي'.

المفسرون - كالعادة - يلوون معاني الآيات كيفها يشاؤون، وهم هنا قرأوا الآيات بتشكيل غتلف لكي يحرفوا معانيها عها تتحدث عنه ويخلقوا لها أحداثاً لا علاقة لها بالآيات. فقرأوا (غلبت الروم) بضمة على الغين بدل الفتحة، وقرأوا سيغلبون في الآية الثالثة بفتحة على الياء. فتحول معنى الآيات وكأنها تتحدث عن هزيمة للروم وأنهم سينتصرون لاحقاً. وقالوا هي تتحدث عن هزيمة الروم من الفرس وأن الروم سينتصرون على الفرس وعندها سيفرح المؤمنون. وإمعاناً في التضليل قالوا إن السورة نزلت في مكة، وفي تلك اللحظة التي انهزم الروم. وبطبيعة الحال فالمسلمون في مكة كانوا مضطهدين وقلة ولا يهمهم انتصار الروم على الفرس أو الفرس على الروم، فقد كان همهم الأكبر هو البقاء أحياء وعدم التعرض للاضطهاد والتعذيب من قريش. وليس من المعقول ولا من المناسب أن يتحدث القرآن عن حرب بعيدة بين أجانب لا علاقة لهم بالمسلمين بدل الحديث والتفاعل مع ظروفهم وحياتهم اليومية وما يتعرضون له. والمفسرون يسمون الروم مؤمنين والفرس محوساً مشركين، وهذا يدل بوضوح أن من وراء لي معاني الآيات وهذا التفسير الأعوج مسيحيون أرادوا تمجيد دينهم، وإلا فالمسيحية شرك وليس هناك شرك أكبر من الاعتقاد أن مع الله إلهاً اسمه الروح القدس وثالث هو يسوع.

ولأن القرآن يخاطب الناس بها يهمهم فلم يتحدث القرآن أبداً عن أقوام خارج جزيرة العرب ولا حتى عن أقوام في جزيرة العرب بعيداً عن مكة ويثرب وجنوب غرب الجزيرة، لأن الدعوة كانت موجهة لقريش ولأهل يثرب. لذا فسورة الروم تتحدث عن هزيمة المسلمين في مؤتة وتطمئن المسلمين أنهم سينتصرون في بضع سنين وسيهزمون الروم، وهو ما حدث بالفعل.

وتكون القراءة الصحيحة للآيات كما يلي: الم(١) غَلَبَتِ الرُّومُ (بفتح الغين واللام في غلبت)

الغرب سليلو الحكم الروماني يشيعون أن هزيمة الروم من المسلمين لم يكن لنجاعة جيوش المسلمين، ولكن الأن الحروب المستمرة بين فارس والروم أنهكت قوى الدولتين فكانتا لقمة ساتغة للمسلمين. وهذا الزعم لا يمكن قبوله، لأنه مهها وصل الضمف بالدولة الرومانية فلن يكون بمقدور العرب التفوق عليهم في العدة ولا في العتاد. ولم يلتق المسلمون والروم في حروبهم وكان جيش المسلمين أكثر عدداً أو قوة من جيش الروم، بل إن كتب التراث تروي أن جيش المسلمين في اليرموك لم يصل لمدمس جيش الروم، ولا في المعتلى جيش المسلمين، فلن يصل جيش يصل لمدمس جيش الروم وتقليل جيش المرام وتقليل جيش المسلمين، فلن يصل جيش المسلمين، على المسلمين، على المسلمين يملكون دافعاً قوياً لا يملكه الروم.



(٢) فِي أَذْنَى الْأَرْضِ وَهُم مِّن بَعْدِ غَلَيْهِمْ سَيُغْلِبُونَ (بضم الياء في سيغلبون) (٣) فِي بِضْعِ سِنِينَ للهَّ الْأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمِن بَعْدُ وَيَوْمَئِذِ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ (٤) بِنَصْرِ اللهَّ يَنصُرُ مَن يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الزَّحِيمُ (٥) وَعْدَ اللهَّ لا يُخْلِفُ اللهُ وَعْدَهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَغْلَمُونَ (٦).

ووعد الله هو بنصر الرسول ومن آمن معه مما يعرف بالضرورة وليس تنبؤات. والله وعد كل المؤمنين في كل العصور أن ينصرهم إن هم صبروا وثابروا، كسنة أزلية: إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ (٥١) غافر.

ولذلك جاءت البشري للمسلمين أنهم سيهزمون الروم في قادم الأيام، وسيفرحون حينئذ.

### دعوة عقلانية

وتستمر السورة بدعوتها العقلانية وطلب التفكير: فَسُبْحَانَ اللهَّ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصُبِحُونَ(١٧) وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيّاً وَحِينَ تُظْهِرُونَ(١٨) يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَلِكَ نُحْرَجُونَ(١٩) فَرَمْ آيَاتِهِ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَلِكَ نُحْرَجُونَ(١٩) وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مَّنْ أَنْهُ سِكُمْ أَنْ فَسُكُمْ أَنْ فَصْلَا إِنَّهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لَقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ(٢١) وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مَّنْ أَنفُسِكُمْ أَوْرَاجاً لِتَسْكُمْ وَإَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ(٢١) وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَقَوْمٍ مَنَ فَضْلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَلْمَالِينَ (٢٢) وَمِنْ آيَاتِهِ مَنَامُكُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَابْتِعَاؤُكُم مِّن فَضْلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَلْفَالِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَقَوْمٍ اللَّهُونَ (٢٢) وَمِنْ آيَاتِهِ مَنَامُكُم بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَابْتِعَاؤُكُمْ مِّن فَضْلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ



لَقُوْم يَسْمَعُونَ (٢٣) وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيكُمُ الْبَرُقَ خَوْفاً وَطَمَعاً وَيُنَرُّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيُحْيِي بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لَقُوْم يَعْقِلُونَ (٢٤) وَمِنْ آيَاتِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاء وَالْأَرْضُ الْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَخُرُجُونَ (٢٥) وَلَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَخُرُجُونَ (٢٥) وَلَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ (٢٦) وَهُو اللَّذِي بَبْدَأَ الْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ المُثَلُ الأَعْلَى فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ (٢٧) ضَرَبَ لَكُم مَّثَلاَ مِنْ أَنفُسِكُمْ هَلَ لَكُم مِّن مَّا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ (٢٧) ضَرَبَ لَكُم مَّثَلاَ مِنْ أَنفُسِكُمْ هَل لَكُم مِّن مَّا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ (٢٧) ضَرَبَ لَكُم مَّثَلاَ مِنْ أَنفُسِكُمْ هَل لَّكُم مِّن مَّا مَن أَنفُسِكُمْ هَل لَكُم مِّن مَّا مَن أَنفُسِكُمْ عَلَيْكُمْ كَذَلِكَ مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَي الْمَوْدَ الْمَالِقُومُ مِنْ مُرَكَاء فِي مَا رَزَقَنَاكُمْ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَاء تَخَافُومَهُمْ يَغَيْرِ عِلْم فَمَن يَهْدِي مَن مُن أَنفُسَكُمْ مَن نَاصِرِينَ (٢٨) بَلِ اللَّهُ وَا أَهْوَاءهُم بِغَيْرِ عِلْم فَمَن يَهْدِي مَن أَنفُسُومُ أَلْوَلَهُمُ مَن نَاصِرِينَ (٢٨) بَلِ اللَّهُ وَمَا لَمُهُ مِن نَاصِرِينَ (٢٨) الله وَمَا لَمُهُ مَن نَاصِرِينَ (٢٩).

الدعوة العقلانية في التفكير بالخلق للاستدلال على قدرة الخالق من ملامح السور المكية وتكاد تخلو منها السور المدنية لأنها توجه لمن ينكر البعث، وأهل يثرب على العموم، إما إنهم دخلوا الإسلام أو إنهم من أهل الكتاب الذين يؤمنون بالبعث، ولهذا اختفت الدعوة العقلانية من السور المدنية السابقة. وظهرت في هذا السورة ولعل لهذا سبباً سنحاول تبينه، فيا يلى:

السورة نزلت بعد فتح مكة، والذي تم سلمياً بعد أن وقعت قريش معاهدة مع المسلمين في الحديبية تتعهد فيه بتسليم مكة على أن تبقى قريش على حياة رجالها وعلى معتقداتها. وألا تكيد للمسلمين ولا تتعاون مع أعدائهم. لكن قريشاً خانت المعاهدة وتعاونت مع أعداء المسلمين من أهل الطائف ومن عاونهم من قبائل وقد يكون هناك جيش من الفرس، قدم لمعاونتهم. وذلك في حرب أحزاب ثانية وقعت في حنين، ظاهر مكة، وأثناء ما كان المسلمون في مكة بعد الفتح. وهو ما ستتحدث عنه سورة براءة.

وقد أصيب الرسول والمسلمون بالحسرة على ما حدث وخروج مكة عن سيطرة المسلمين وعودة قريش لمعاداة المسلمين. فجاءت آيات هذه السورة تشد من عضد الرسول والمسلمين وتقول إن المشركين كفروا بالله وخانوا ميثاقهم معه وليس بمستغرب خيانتهم للرسول والمسلمين. وكان حرياً بهم أن يتفكروا في خلق الرحمن ليستدلوا على أن البعث الذي ينكرون حق، وبالتالي فدعوة الإسلام حق كان يجب عليهم اتباعها. ولهذا فقد جاء خطاب السورة موجهاً لقريش كها هي حال كثير من السور المكية.



### مخاطبة الرسول والمسلمين

فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدَّينِ حَنِيفاً فِطْرَةَ اللهَّ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخِلْقِ اللهَّ ذَلِكَ الدَّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ(٣٠) مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ المُشْرِكِينَ(٣١) مِنَ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعاً كُلُّ حِزْبِ بِهَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ(٣٢).

الآيات تحث المؤمنين على الالتزام بدينه وإقامة الصلاة، وألا يهتموا بمن حولهم من المشركين، الذين تفرقوا على شيع كلها باطلة. سواءً كانوا قريش أو أهل الطائف أو الفرس الذين عاونوهم أو القبائل التي شاركت في معركة حنين ضد المسلمين.

والآيات دليل على أن اتباع غير دين الله (القرآن) خروج عن الدين.

### عود للدعوة العقلانية

وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرِّ دَعَوْا رَبَّهُم مُّنِيدِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُم مَّنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مَّنْهُم بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ(٣٣) لِيَكْفُرُوا بِمَا آتَيْنَاهُمْ فَتَمَتَّمُوا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ(٣٤) أَمْ أَنزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلْطَاناً فَهُوَ يَتَكَلَّمُ بِهَا كَانُوا بِهِ يُشْرِكُونَ(٣٥) وَإِذَا أَذَفْنَا النَّاسَ رَحْمَةً فَرِحُوا بِهَا وَإِن تُصِبْهُمْ سَبَّتَةٌ بِهَا فَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ(٣٦) أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَّ يَبْسُطُ الرَّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لَقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ(٣٧).

الإنسان يعود لله عند الشدائد والمحن، وينساه أو يشرك به في الرخاء. وهذه الآيات تخاطب قريشاً.

# برغم تحريم الربا فقد بقي من يهارسه في يثرب

فَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجْهَ اللهَّ وَأُوْلَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ(٣٨) وَمَا آتَيْتُم مِّن رَّباً لِيَرْبُوَ فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلَا يَرْبُو عِندَ اللهِ ۖ وَمَا آتَيْتُم مِّن زَكَاةٍ تُرِيدُونَ وَجْهَ اللهِ فَأُولَئِكَ هُمُ المُضْعِفُونَ(٣٩).

والآيات كها نرى لا تطلب من المرابين التوبة لأنه سبق وحذر القرآن كل من يهارس الربا بعد تحريمه بأنه لا توبة له بعد ان سمع حكم الله: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللهَّ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ الرَّبَا إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ (٢٧٨) فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ اللهِّ وَرَسُولِهِ وَإِن تُبَتُمْ فَلَكُمْ رُؤُوسُ أَمْوَالِكُمْ لاَ تَظْلِمُونَ (٢٧٩) البقرة.



#### تدبرالقرآن | السور المدنية | المرحلة السادسة : مرحلة الفتح

ولكنها تذكرهم أن مكاسبهم من الربا ستعود وبالاً عليهم يوم القيامة.

### عود للدعوة العقلانية

اللهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِينُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ هَلْ مِن شُرَكَائِكُم مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِّن شَيْء سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ(٤٠) ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرَّ وَالْبَحْرِ بِهَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (٤١) قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظروا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلُ كَانَ أَكْثَرُهُم مُشْرِكِينَ (٤٢).

والآية (٤١) تؤكد على ضرورة حماية البيئة والمحافظة على التوازن البيئي. فالله جل شأنه خلق البيئة بمقدار موزون (توازن مثالي) لكن تدخلات الإنسان أفسدت بيئة البر والبحر. والآية (٤٢) تؤكد أن أكثر الناس لن يؤمنوا، كسنة أزلية ثابتة.

# عود لمخاطبة الرسول والمسلمين

فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ الْقَيِّمِ مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيَ يَوْمٌ لَّا مَرَدَّ لَهُ مِنَ اللهَّ يَوْمَثِذِ يَصَّدَّعُونَ(٤٣) مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلاَنفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ(٤٤) لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِن فَصْلِهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ(٤٥).

تكرار لما ذكرته سور عدة منها سورة المائدة: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لاَ يَضُرُّ كُم مَّن ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْنُمُ إِلَى اللهَ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنَبِّنُكُم بِهَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ(١٠٥).

### سنة مطيرة

وَمِنْ آيَاتِهِ أَن يُرْسِلَ الرُيَاحَ مُبَشِّرَاتٍ وَلِيُذِيقَكُم مِّن رَّحْتِهِ وَلِتَجْرِيَ الْفُلْكُ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٤٦) وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاؤُوهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٤٦) اللهِ اللَّذِينَ أَجْرَمُوا وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ (٤٧) اللهِ اللَّذِينَ أَجْرَمُوا وَكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصْرُ المُؤْمِنِينَ (٤٧) اللهِ اللَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَاباً فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاء كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفاً فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ (٤٨) وَإِن كَانُوا مِن قَبْلِ أَن يُنْزَلَ عَلَيْهِم مِّن قَبْلِهِ لَلْمِينِ (٤٩).

الآيات تشير إلى غيث ومطر بعد قحط أصاب المدينة في العام السابقوهو تأكيد لما ورد في الآية (٤٣) من سورة النور.



### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

### مخاطبة الرسول والتخفيف عنه

فَانظر إِلَى آثَارِ رَحْمَتِ اللهَّ كَيْفَ يُحْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لُمْحْيِي الْمُوْتَى وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ(٥٠) وَلَئِنْ أَرْسَلْنَا رِيحاً فَرَأُوهُ مُصْفَرّاً لِّظَلُّوا مِن بَعْدِهِ يَكُفُرُونَ(٥١) فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمُوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصَّمَّ الدُّعَاء إِذَا وَلَوْا مُدْيِرِينَ(٥٢) وَمَا أَنتَ بِهَادِي الْعُمْيِ عَن ضَلَالَتِهِمْ إِنْ تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ(٥٣).

نكوص قريش وغدرها للمعاهدة المبرمة مع المسلمين في الحديبية يوم الفتح أزعجت رسول الله، فجاءته الآيات تقوي من عزيمته. وتؤكد له أن هداية قريش ليست من مسئوليات الرسول لأن من يختار الضلال لن يعود للحق مها دعي.

ولعلها السورة المدنية الأولى التي تشير لوجود ضغط نفسي على الرسول وبحاجة لرفع المعنويات. وسبب ذلك نقض قريش لمعاهداتهم مع المسلمين يوم الفتح، وهزيمة جيش المسلمين في مؤتة.

## عود للدعوة العقلانية

اللهُ الَّذِي خَلَقَكُم مَّن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ قُوَّةٍ ضَغْفاً وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ(٤٥) وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِثُوا غَيْرَ سَاعَةٍ كَذَلِكَ كَانُوا يُؤْفَكُونَ(٥٥) وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِتَابِ اللهَّ إِلَى يَوْمِ الْبَعْثِ فَهَذَا يَوْمُ الْبَعْثِ وَلَكِنَّكُمْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ (٥٦) فَيَوْمَرْذِ لَّا يَنفَعُ الَّذِينَ ظَلَّمُوا مَعْذِرَتُهُمْ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ (٥٧).

الهرم حتمي لمن يطول به العمر.

والميت لا يشعر بمرور الوقت لأن الذاكرة تتوقف عن التسجيل وعندما يبعث سيظن أنه مات قبل ساعة برغم مرور مليارات السنين على وفاته.

# عود لمخاطبة الرسول

وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثْلِ وَلَئِن جِئْتَهُم بِآيَةٍ لَيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ(٥٨) كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللهُّ عَلَى قُلُوبِ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ (٩٩) فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللهِّ حَقِّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ (٦٠).



#### تدبر القرآن [ السور المدنية ] المرحلة السادسة : مرحلة الفتح

الرسول لم يعط آية. وحث للرسول بالصبر على سخرية من لا يؤمن. ولعل السخرية صدرت من أهل الكتاب في يثرب لنقض قريش معاهدتها مع المسلمين يوم الفتح وخروجها عن حكم دولة المسلمين، وهزيمتهم في مؤتة.

والآيات تقول إن القرآن كاف للهداية لمن يرغب الإيهان، ومن اختار الضلال فلن يؤمن ولو رأى كل الآيات (الخوارق)، وتحث محمداً على الصبر.





# المرحلة السابعة : مرحلة قلاقل ما بعد الفتح

وقد نزل فيها سورتان هما: براءة والحشر. والسورتان تتناولان ما حدث بعد الفتح، وكيف أن قريشاً نقضت المعاهدة التي وقعتها مع المسلمين يوم الفتح خارج مكة (في الحديبية). وقريش كانت تعقد المعاهدة مع المسلمين وفي نفس الوقت تقوم بمظاهرة أعداء لهم من أهل الطائف وما جاورها وواحدة من قبائل بني إسرائيل يثرب، ومعهم جيش فارسي، وتخطط معهم لهاجمة المسلمين أثناء تواجدهم في مكة، وهو ما حدث في حنين.

# (۱۱۳) براءة

سورة براءة لم ينزل بعدها إلا سورتان فقط، هما: الحشر والنصر، ونزلت على رسول الله في العام الذي توفي فيه، وهو في تبوك فعاد للمدينة. وهو ما تشير له السورة أثناء حديثها عن بعض من تخلف عن الخروج: فَإِن رَّجَعَكَ اللهُ إِلَى طَآئِفَةٍ مُنْهُمْ فَاسْتَأْذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَن كُثرُجُواْ مَعِي اللهُ عَلَى عَدُواً إِنَّكُمْ رَضِيتُم بِالْقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَاقْعُدُواْ مَعَ الْخَالِفِينَ (٨٣).

والسورة عبارة عن سجل حافل بالأحداث المتتابعة والمثيرة، بعد فتح مكة. وتظهر أمرين هامين، هما:

- ١. تصفية الحسابات مع كل من أعلن الحرب على الإسلام وكاد المكائد ضد أهله، وتحالف مع أعدائه، ولم يقبل التعايش مع المسلمين بسلام. دون التعرض بأذى لمن بقي على كفره ولم يحارب المسلمين، أو يبادرهم بمكيدة. فلم تُشَنَّ حروب على اليمن ولا على عمان وشرق جزيرة العرب ولا على أهل الكتاب في تيهاء ووادي القرى، وأقوام آخرين لم تبدر منهم بوادر العداء لدين الله وأهله، ولا ضد من بقي من بني إسرائيل في يثرب.
  - ٢. تعرية الأوضاع التي كان عليها من سموا بالمسلمين في أواخر حياة الرسول.



والآيات الأولى للسورة تتحدث عن نقض قريش للمعاهدة التي وقعتها مع المسلمين يوم الفتح. وهو ما يخالف كلام المؤرخين الذين يزعمون أن مكة أسلمت يوم الفتح وحسن إسلامها إلى يوم الدين.

وتكون مكة قد افتتحها المسلمون قبل عام من نزول سورة براءة، وعقدوا مع أهلها معاهدة سلام، لكن قريشاً خانت المعاهدة، وظاهرت كفاراً ومشركين ضد المسلمين، كما فعلت قبل الفتح، يوم الأحزاب. وتمثلت مظاهرة قريش لأعداء الإسلام بالإعداد لمهاجمة المسلمين أثناء تواجدهم في مكة من قبل قوات ائتلاف من أهل الطائف ومن عاونهم، ومعهم (حسب ظني) جيش فارسي. إلا أن المسلمين علموا بتقدم الجيش نحو مكة فخرجوا لملاقاته قبل أن يهاجمهم داخل مكة، كما خططوا. ووقعت المعركة قرب بئر حنين، في أعالي وادي المغمس، والذي لا يبعد عن الحرم كثيراً. واستطاع المسلمون هزيمة المعتدين في النهاية، والمسير مباشرة للمدينة.

وبراءة تشير إلى أن الرسول والمسلمين علموا بتواطؤ قريش أثناء معركة حنين أو في وقت لاحق، لكن من الواضح أنه بعد وصولهم للمدينة من حنين بفترة من الزمن تم تجهيز جيش توجه للروم. وقد قاد الرسول الجيش، وكان الوقت في فصل الصيف الشديد الحرارة، وهذه الحملة هي التي عرفت في كتب التراث بغزوة تبوك. وسنحاول في قسم أحداث من عصر الرسول تبين لماذا عاد ذلك الجيش دون أن يشتبك مع الروم في عراك؟

وبداية السورة مع:

#### إعلان براءة ذمة

بَرَاءةٌ مِّنَ اللهَ وَرَسُولِهِ إِنِّي الَّذِينَ عَاهَدتُّم مِّنَ المُشْرِكِينَ (١).

إعلان براءة الله ورسوله من خيانة المعاهدة الموقعة مع قريش يوم الفتح، وهو ما يعني تحميل قريش مسئولية نقض تلك المعاهدة.

وهذه الآية تظهر أن الإسلام يعتبر احترام المعاهدات مبدأ مقدساً، ونقضها جريمة أخلاقية من الدرجة الأولى.



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة السابعة : مرحلة قلاقل ما بعد الفتح

### إعطاء قريش مهلة للتراجع

فَسِيحُواْ فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرِ وَاعْلَمُواْ أَنْكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ وَأَنَّ اللهِ مُخْزِي الْكَافِرِينَ (٢). الآية تعطي قريشاً مهلة أربعة أشهر، وستحدد آيات قادمة بداية ونهاية المهلة، وما سيحدث لو لم تتراجع قريش للحق.

## إعلان خبر الخيانة والمهلة على رؤوس الأشهاد

وَأَذَانٌ مِّنَ اللهَ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الأَكْبَرِ أَنَّ اللهِّ بَرِيءٌ مِّنَ المُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإِن تُبْنُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُواْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ وَبَشِّرِ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَذَابٍ أَلِيم(٣).

الحجاج من كل البقاع يتجمعون في عرفات لينطلقوا من هناك يوم التاسع من ذي الحجة لبدء حجهم. والآية تأمر الرسول أن يتلو على التجمع ما حدث مع قريش ونقضها لمعاهدتها مع المسلمين، وأنهم قد أعطوا مهلة أربعة أشهر للتراجع.

وهذا الإعلان يظهر لكل شعوب جزيرة العرب أن المسلمين لا يمكن أن ينقضوا عهداً أبرموه، ولكي يقطعوا الطريق على قريش لنشر إشاعات بين الناس أن المسلمين هم من نقض المعاهدة.

# عدم التعرض لمن لم يخن المسلمين ولم ينقض المعاهدة من كفار قريش

إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدتُّم مِّنَ المُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئاً وَلَمْ يُظَاهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَداً فَأَيَّتُواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُتَقِينَ(٤).

الملاحقة موجهة لمن خان المعاهدة وتعاون مع أعداء الإسلام، ولن يتم التعرض لمشركي قريش الذين احترموا معاهدتهم مع المسلمين ولم يتعاونوا مع أعداء الإسلام. فالحرب ليست على الكفر ولكن على من يسعى لحرب المسلمين والقضاء على الإسلام.

#### المطاردة والحرب ضد من خان المعاهدة فقط

فَإِذَا انسَلَخَ الأَشْهُرُ الحُرُمُ فَاقْتُلُواْ المُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاخْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَمَنْمُ كُلَّ مَرْصَدِ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَآتَوُاْ الزَّكَاةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٥).



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

إن لم تتراجع قريش عن عدائهم للمسلمين بعد انتهاء المهلة المعطاة، فيجب حصارهم اقتصادياً، والترصد لهم، وملاحقتهم في كل مكان يتواجدون فيه، ومن عُثر عليه منهم فاقتلوه، لأن بقاءهم سيشكل خطراً دائهاً على الإسلام والمسلمين بدسائسهم ومناصرتهم للأعداء.

### كل مشرك محارب لو استجار يجار

وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَعْلَمُونَ (٦).

برغم أن قريشاً خانت المعاهدة مع المسلمين وبرغم أنهم في حالة حرب مع المسلمين، تقول الآية بوجوب أن يجير المسلمون أي قرشي مشرك ينشق ويستجير بهم، بشروط:

- يجيره المسلمون، ويسمعونه كلام الله.
- يوصلونه لمكان آمن لا يمكن لقومه الوصول له والنيل منه.

### المعاهدة التي خانتها قريش

كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهُدٌ عِندَ الله وَعِندَ رَسُولِهِ إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدَتُمْ عِندَ المُسْجِدِ الْحَرَامِ
فَهَا اسْتَقَامُواْ لَكُمْ فَاسْتَقِيمُواْ هَمْ إِنَّ الله وَعِندَ رَسُولِهِ إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدَتُمْ عِندَ المُسْجِدِ الْحَرَام فِيكُمْ إِلاَّ وَلاَ ذِمَةً يُرْضُونَكُم بِأَفْوَاهِهِمْ وَتَأْبَى قُلُوبُهُمْ وَأَكْثَرُهُمْ فَاسِقُونَ(٨) اشْتَرَوْاْ بِآيَاتِ الله تَمَناً قَلِيلاً فَصَدُّواْ عَن سَبِيلِهِ إِنَّهُمْ سَاء مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ(٩) لاَ يَرْفُبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلاَّ وَلاَ ذِمَّةَ وَأُولَئِكَ هُمُ المُعْتَدُونَ (١٠).

الآية (٧) تؤكد ما ذكرته الآية (٤) من عدم التعرض لمشركي قريش الذين أبقوا على معاهدتهم مع المسلمين. وتشير إلى أن المعاهدة تم الاتفاق عليها عند المسجد الحرام. وبها أنه لم يلتق المسلمون بقريش عند المسجد الحرام قبل نزول براءة إلا يوم الفتح، فهذا تأكيد على أن المعاهدة التي خانتها قريش هي تلك المعاهدة التي بموجبها دخل المسلمون مكة سلمياً ولم يتعرضوا لرجال قريش. وكان بإمكان قريش أن تتعايش بسلام مع المسلمين وتبقي على معتقداتها، لكنها خانت المعاهدة وتعاونت مع أعداء الإسلام في محاولة للقضاء على المسلمين في معركة حنين كها سبأتي.



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة السابعة : مرحلة قلاقل ما بعد الفتح

والآيات تظهر أن قريشاً مخادعة ولا يمكن أن تحترم معاهداتها مع المسلمين، ولو تمكنوا من المسلمين لقضوا عليهم دون اعتبار لمبدأ ولا معاهدة.

### بعد انتهاء المهلة

فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ وَنُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ (١١) وَإِن نَّكَثُواْ أَلِيَائِهُم مِّن بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَاتِلُواْ أَثِمَّةَ الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لاَ أَيْيَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ (١٢).

إن ثابت قريش وأرادت الدخول في الإسلام كها أعلنت يوم فتح مكة فأهلا بهم. وإن نكثوا وطعنوا في الدين فقاتلوهم بكل قسوة حتى تقضوا عليهم. وفي هذه الحالة فقتالهم واجب لما سبق وصدر منهم: أَلاَ تُقَاتِلُونَ قَوْماً نَكَتُواْ أَلَيَائَهُمْ وَهَمُّواْ بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُم بَدَؤُوكُمْ أَقَلَ مَرَّةٍ أَغَنْشُونَهُمْ فَاللهُ أَحَقُ أَن تَخْشَوْهُ إِن كُنتُم مُؤُمِنِينَ (١٣).

فهم نكثوا أيهانهم بنقضهم للمعاهدة، وهموا بإخراج الرسول من مكة (قد يكون حدث هذا أثناء وجود الرسول في مكة يوم الفتح وقد يكون قبل الهجرة)، كما أنهم هم من بدأ حرب المسلمين ولم يبدأ المسلمون حربهم. وهذا دليل قاطع آخر على أن معركة بدر لم تكن الخيار المفضل للمسلمين ولم تكن بسبب ملاحقة المسلمين لعير قريش كما صورت كتب التراث. وإن لم تثب قريش لرشدها وتعد للالتزام ببنود المعاهدة فعلى المسلمين قتالهم بكل قسوة للقضاء عليهم لئلا يكونوا مصدر إزعاج ومكائد مستقبلاً:

قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَنصُرْكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُّؤْمِنِينَ(١٤) وَيُذْهِبْ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ وَيَتُوبُ اللهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ(١٥).

كها أن قتال المعاندين من قريش سيكون تمحيصاً وامتحاناً لمسلمة قريش الذين كانوا يوالون مشركي قريش: أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تُنْرَكُواْ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللهُ الَّذِينَ جَاهَدُواْ مِنكُمْ وَلَمْ يَتَّخِذُواْ مِن دُونِ اللهّ وَلاَ رَسُولِهِ وَلاَ المُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً وَاللهُ خَبِيرٌ بِهَا تَعْمَلُونَ (١٦).

### عقوبات على قريش

إمعاناً في إهانة قريش الناقضة للعهد، تم فرض عقوبتين بحقها، الأولى:

• سحب شرف صيانة البيت من رجالها



تقول السورة إذا كانت قريش تتباهى بأنها تقوم على خدمة بيت الله، فيجب أن يطهر بيت الله من الشرك والمشركين، ويتولى خدمة البيت من آمن بالله، وليس من انتسب لقريش. ولا يمكن أن تُقارن سقاية الحاج وخدمة البيت التي تقوم بها قريش مع الدخول في دين الله والجهاد في سبيله: مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَاجِدَ الله شَاهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ وَالْجَهاد في سبيله: مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُواْ مَسَاجِدَ الله شَاهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ أَوْلَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَاهُمْ وَفِي النَّارِ هُمْ خَالِدُونَ (١٧) إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ الله مَن آمَنَ بِالله وَالْيُومِ الآخِومِ اللهَ عَبِيلَ اللهَ وَالْيَوْمِ اللهَ يَعْمُرُ مَسَاجِدَ الله مَن آمَنَ بِالله وَالْيُومِ اللهَ يَعْمَلُ أَن يَكُونُواْ مِنَ المُهْلِينَ (١٨) الله لِي سَيلِ الله يَا الله وَالله الله وَالله وَا الله وَالله

والآيات تؤكد أن هناك رجالاً من قريش وليس كلهم أعلنوا إسلامهم يوم الفتح وهم كاذبون. لأنهم كانوا في نفس اللحظة يكيدون المكائد للمسلمين مع أعدائهم. ولما انكشف أمرهم في حنين ارتدوا. وبقية رجال قريش لم يعلنوا الإسلام ولم يؤمنوا. وهو ما يتفق مع القاعدة القرآنية التي تقول إن من لا يؤمن بداية سهاعه للدعوة لن يؤمن أبداً<sup>ا</sup>.

وسنأتي على العقوبة الثانية فيها بعد.

## عود لتحذير مسلمة قريش

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ آبَاءكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ أَوْلِيَاء إَنِ اسْتَحَبُّواْ الْكُفْرَ عَلَى الإِيمَانِ وَمَن يَتَوَهَّكُم مَّنَكُمْ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالُمِونَ(٢٣) قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ افْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْبَهَا وَمَنَاكِنُ تَرْضَوْبَهَا أَخَبٌ إِلَيْكُم مِّنَ اللهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ(٢٤).

### إشارة لمعركة حنين

لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ خُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئًا ١ - انظر نفرة: من برفض الدعوة مرة، لن يؤمن بها أبدأ/ قسم أدلة ومواضيع من الفرآن.



وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِهَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّذْبِرِينَ (٢٥) ثُمَّ آنَزِلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَعذَّبَ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَذَلِكَ جَزَاء الْكَافِرِينَ (٢٦) ثُمَّ يَتُوبُ اللهُ مِن بَعْدِ ذَلِكَ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (٢٧).

> وقد توسعنا في الحديث عن المعركة في قسم: أحداث من عصر الرسول. .

وذكر المعركة في سورة براءة دليل على أنها وقعت قبل نزول السورة.

### العقوبة الثانية التي وقعت على قريش

تتمثل بحرمان قريش من دخول المسجد الحرام: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّمَا اللَّشِرِكُونَ نَجَسٌ فَلاَ يَقْرَبُواْ الْمُسْجِدَ الْحُرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَـذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ إِن شَاء إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٢٨).

وقد حولت كتب التراث منع قريش من دخول المسجد الحرام إلى الكفار عموماً، ووسعت المنع ليشمل منطقة الحرم. وهو ما نراه مطبقاً الآن، حيث يمنع «رسمياً» غير المسلمين من دخول كل مكة بل وكل منطقة الحرم.

# فرض الجزية على قبيلة من أهل الكتاب في يثرب تعاونوا مع الأحزاب الثانية

فَاتِلُواْ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهَ وَلاَ بِالْيَوْمِ الآخِرِ وَلاَ يُحُرَّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ الْحُقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُواْ الْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ (٢٩).

والآية تتحدث عن أهل الكتاب الذين تعاونوا مع الأحزاب الثانية في حنين، لكن المفسرين أولوها لتشمل كل أهل الكتاب في كل مكان. وهذا ما يكذبه الواقع، فالمسلمون زمن الرسول لم يتعرضوا لأهل الكتاب في تياء ووادي القرى واليمن وغيرها. وهذه الآية تأمر المسلمين بقتال قبيلة من بني إسرائيل بثرب ثبت تورطهم في الكيد للمسلمين، وستخبرنا سورة الحشر أن هذه الرسالة وصلت للقبيلة المعنية، فبادروا بلقاء الرسول حال وصوله المدينة وعرضوا عليه الجلاء مقابل عدم التعرض لهم. والجزية المفروضة كانت حصراً على تلك القبيلة وليست على أي عدو آخر للمسلمين سواء كان من أهل الكتاب أو من غيرهم، وسواء كان ذلك في عصر الرسول أو بعده. المسلمين سواء كان من أهل الكتاب أو من غيرهم،



١ انظر ما قيل عن الآية في قسم: أحداث من عصر الرسول.

### حدیث عن یهود ونصاری بثرب

وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ الله وَقَالَتْ النَّصَارَى الْمَسِحُ ابْنُ الله ذَلِكَ قَوْلُكُم بِأَفُوَاهِهِمْ يُضَاهِؤُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنَى يُؤْفَكُونَ (٣٠) الْخَذُواْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَائَهُمْ أَرْبَاباً مِّن دُونِ الله وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُواْ إِلاَّ لِيَعْبُدُواْ إِلَها وَاحِداً لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ عَبَا مُونِ الله وَاللهِ وَالْمَا لَا يُعِدُونَ أَن يُطْفِؤُواْ نُورَ الله بِأَفْواهِهِمْ وَيَأْبَى اللهُ إِلاَّ أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُ ونَ (٣٣) هُو اللهِينِ كُلّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُ ونَ (٣٣) هُو اللهِينِ كُلّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ (٣٣) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّ كَثِيراً مِّنَ الأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ اللهُ وَاللهِ مَن اللهِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ الله وَالَّذِينَ يَكْيُزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلاَ يُنفُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهُ وَالَّذِينَ يَكُيْزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلاَ يُنفُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهُ وَالَّذِينَ يَكُنُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلاَ يُنفُونَهُمْ وَجُنوبُهُمْ وَهُمْ مَا كَنَا مَا كَنَزَنُمُ لِأَنفُسِكُمْ فَذُوقُواْ مَا كُنتُمْ يَكُنُونُ ونَ (٣٠).

الآيات تتحدث عن فجورهم لكنها لا تأمر المسلمين بقتالهم أو التعرض لهم، وهو ما يؤيد أن الآية السابقة: (٢٩) تتحدث عن قبيلة معينة من أهل الكتاب في يثرب خانت معاهداتها مع المسلمين فوجب عقابها، دون بقية أهل الكتاب في يثرب أو غيرهم الذين لم يكيدوا للمسلمين ولم يتعاونوا مع أعدائهم.

### النسىء

إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِندَ اللهَ اثْنَا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللهَ يَوْمَ خَلَقَ السَّهَاوَات وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلاَ تَظْلِمُواْ فِيهِنَّ أَنفُسَكُمْ وَقَاتِلُواْ المُشْرِكِينَ كَآفَةٌ كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَةٌ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهِ مَعَ المُتَقِينَ(٣٦) إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْرِ يُصَلَّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُواْ يُحِلُّونَهُ عَاماً وَيُحِرِّمُوا لَهُ مَعَ المُتَقِينَ(٣٦) إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْرِ يُصَلَّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُواْ يُحِلُّونَهُ عَاماً وَيُحَرِّمُ اللهُ زُيِّنَ لَهُمْ شُوءُ أَعْمَالِهِمْ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الْكَوْاطِؤُواْ عِدَّةً مَا حَرَّمَ اللهُ فَيُحِلُّواْ مَا حَرَّمَ اللهُ زُيِّنَ لَكُمْ سُوءُ أَعْمَالِهِمْ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الْكَافِرِينَ (٣٧).

ذكر أن عدة الشهور اثنا عشر شهراً منها أربعة حرم، لأن المشركين كانوا في بعض السنوات يدخلون شهرا غير محرم مع الأشهر الحرم، وهو النسيء (أي الزيادة). والآيات تحرم النسيء تحريهاً قاطعاً. وهو شيء كانت تفعله قريش وانتهى أمره ولم يعد له وجودا .

والآية (٣٦) تحث المسلمين على قتال كل من يقاتلهم، وليس لكل كافر. وقاتلوهم كافة



انظر فقرة: النبيء/ قسم أدلة ومواضيع من القرآن.

#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة السابعة : مرحلة قلاقل ما بعد الفتح

كما يقاتلوكم كافة تعنى كل من قاتل المسلمين كافة فعلى المسلمين قتالهم كافة وباستمرار.

### المسلمون يتثاقلون عن الخروج للقتال

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللهَ آثَاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ أَرْضِيتُم بِالحُيّاةِ الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ فَهَا مَتَاعُ الحُيّاةِ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَلِيلٌ (٣٨) إِلاَّ تَنفِرُواْ يُعَذِّبُكُمْ عَذَاباً الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ فَهَا مَتَاعُ الحُيّاةِ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَلِيلٌ (٣٩) إِلاَّ تَنصُرُوهُ فَقَدْ أَلِيهاً وَيَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُّوهُ شَيْئاً وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٣٩) إِلاَّ تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصِرَهُ اللهَ إِذْ يَشُولُ إِفْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنا فَأَنزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَآيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَة الَّذِينَ كَفَرُواْ السُّفْلَى وَكَلِمَةُ مَعْنَا فَأَنزَلَ اللهُ مَنكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَآيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُواْ السُّفْلَى وَكَلِمَةُ اللهَ هِيَ الْعُلْيَا وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٤٤) الْفِرُواْ خِفَافاً وَيْقَالاً وَجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي اللهَ قَلِيلُ اللهَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (٤٤).

والحديث عن الاستعداد لحملة تبوك، وحث المسلمين على الخروج لحرب الروم الذين بدأوا المسلمين الحرب في الأحزاب. لكنها تظهر أن المسلمين حتى آخر حياة الرسول لم يكونوا يسارعون بالخروج للقتال، وهي صورة مناقضة تماماً للصورة التي رسمتها كتب التراث عن المسلمين وأنهم مجموعة من المقاتلين الذين يعشقون القتال والغارات والغزوات.

والآيات هنا تقول للمسلمين حتى لو تخليتم عن الرسول ولم تخرجوا معه فسينصره الله، كها نصره على قريش وخروجه مهاجراً مع صاحبه (أبي بكر) ولم يكن معهما أحد منكم ولكن الله كان معهما، وسيكون معهما على الدوام.

# البعض استأذن الرسول للبقاء وعدم الخروج

البعض استأذن الرسول ولم يخرج: لَوْ كَانَ عَرَضاً قَرِيباً وَسَفَراً قَاصِداً لاَتَبَعُوكَ وَلَـكِن بَعُدَتْ عَلَيْهِمُ الشُّقَّةُ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللهِّ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَحَرَجْنَا مَعَكُمْ يُمْلِكُونَ أَنفُسَهُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ(٤٢).

وبها أن الاستئذان ديدن من لا يؤمن بالفعل، فقد حدث أثناء حفر الخندق عندما استأذن المنافقون وبحجة أن بيوتهم عورة، وما هي بعورة إن يريدون إلا فراراً. ومع ذلك فقد غلب الجانب الإنساني على الرسول وكرر قبول الاستئذان، فجاءه العتب: عَفَا اللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَمُمْ حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَتَعْلَمَ الْكَاذِينَ (٤٣).



ثم تقول الآيات: إن من يستأذن لكيلا يخرج فهو ليس بمؤمن ولو أعلن الإسلام: لاَ يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ أَن يُجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالْمَتِقِينَ(٤٤) إِنَّمَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَبْهِمْ يَتَرَدَّدُونَ(٤٤).

ولم يكن لديهم النية أصلاً للخروج: وَلَوْ أَرَادُواْ الْخُرُوجَ لأَعَدُّواْ لَهُ عُدَّةً وَلَكِن كَرِهَ اللهُ انبعَاتَهُمْ فَتَبَّطَهُمْ وَقِيلَ اقْعُدُواْ مَعَ الْقَاعِدِينَ (٤٦).

ولو خرجوا مع الجيش المسلم، لأرجفوا ونشروا الخوف بين الأفراد، وتسببوا في تدني المعنويات: لَوْ خَرَجُواْ فِيكُم مَّا زَادُوكُمْ إِلاَّ خَبَالاً ولأَوْضَعُواْ خِلاَلكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفِتْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَمَّمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ(٤٧).

وقد تكرر تأخرهم لأكثر من مرة في السابق: لَقَدِ ابْتَغَوُا الْفِتْنَةَ مِن قَبْلُ وَقَلَّبُواْ لَكَ الأُمُورَ حَتَّى جَاء الحُقُّ وَظَهَرَ أَمْرُ اللهِ وَهُمْ كَارِهُونَ(٤٨).

ومن ذلك ما تحدثت عنه سورتا الفتح والأحزاب.

## المتخلفون لم يؤمنوا ولا يشعرون بالانتماء للمسلمين

إِن تُصِبْكَ حَسَنَةٌ تَسُوْهُمْ وَإِن تُصِبْكَ مُصِيبَةٌ يَقُولُواْ قَدْ أَخَذْنَا أَمْرَنَا مِن قَبْلُ وَيَتَوَلَّواْ وَهُمْ فَرِحُونَ (٥٠) قُل لَّن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا هُوَ مَوْ لاَنَا وَعَلَى اللهَ فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونَ (١٥) قُل مَرْبَصُونَ بِنَا إِلاَّ إِحْدَى الْحُسْنَيْنِ وَنَحْنُ نَثَرَبَّصُ بِكُمْ أَن يُصِيبَكُمُ اللهُ بِعَذَابٍ مِّنْ قُلْ هَوْ مَوْ لاَنَا وَعَلَى اللهَ فَلْيَتُوكُمُ اللهُ بِعَذَابٍ مِّنْ فَلْ هَوْ مَوْ اللهُ وَمُنْ كَنتُمْ قَوْماً فَاسِقِينَ (٣٥) وَمَا مَنعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقاتُهُمْ إِلاَّ أَنْهُمْ كَفَرُواْ بِاللهَ وَيرَسُولِهِ وَلاَ يَنْفُونَ الصَّلاَةَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَّ وَهُمْ كَارِهُونَ (٤٥) فَلاَ تُعْجِبُكَ أَمُواهُمُ وَلاَ يَأْتُونَ الصَّلاَةَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَّ وَهُمْ كَارِهُونَ (٤٥) فَلاَ تُعْجِبُكَ أَمُواهُمُ وَلاَ يَأْتُونَ الصَّلاَةَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلاَ يُنفِقُونَ إِلاَّ وَهُمْ كَارِهُونَ (٤٥) فَلاَ تُعْجِبُكَ أَمُواهُمُ وَلاَ يَلْكُمُ وَلَا يَنْفُهُمْ فَوْمُ يَافُونَ الصَّلاَةَ إِلاَّ يَعْجَبُكَ أَمُولُونَ (٤٥) وَلاَ يَشْعَلُونَ بِاللهَ إِنَّهُمْ لَيْكُمْ وَمَا هُم مَّنكُمْ وَلَكَيَّهُمْ قَوْمٌ يَفْرَقُونَ (٢٥) لَوْ يَجِدُونَ مَلْمُ اللهُ يَعْجَمُونَ وَلَا إِنْهُ وَمُونَ (٤٥) لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَا أَوْ وَلَا إِلللهَ إِنَّهُمْ فَوْمٌ يَفْرَقُونَ (٢٥) لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَا أَوْلُ وَلَوْلَ إِلَاكُ اللهُ إِلَى الْمَعْمُونَ وَلَا إِلَيْهِ وَهُمْ يَخْمَحُونَ (٧٥).

هؤلاء بعض من يصنفون من المجتمع المسلم زمن الرسول، وكما يظهر فبينهم وبين الإسلام كما بين السماء والأرض. ولعلهم من تلقى أصحاب الموروث دينهم منهم. فمن هذه شاكلتهم والرسول على قيد الحياة، فكل شيء سيء للإسلام لا يستبعد أن يخرج منهم



بعد وفاته عليه الصلاة والسلام.

### فئة أخرى سيئة

وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُواْ مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَمْ يُعْطَوْاْ مِنهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ(٥٨) وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُواْ مَا آتَاهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللهُ سَيُؤْتِينَا اللهُ مِن فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللهَ رَاغِبُونَ(٩٥).

والصدقات هنا هي الإَنفاق الذي ليس لهم حق فيه لأنهم يملكون المال: إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاء وَالْمُسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللهِّ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِّنَ اللهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٦٠).

### وقفة مع هذه الآية

فهي لا تقول إن الإنفاق حصراً على من ذكر هنا كها رسخت كتب التراث، ولكنها تذكر بعض من يجب لهم الإنفاق. لأن الإنفاق يكون لسد حاجة كل محتاج وقت الحاجة، وبعض السور تذكر بعض المحتاجين وبعض حاجات المجتمع وقت نزول السورة، ولا يعني ذكرها أنها هي فقط المجالات التي يجب فها الإنفاق، بل هي آخر آية تذكر الإنفاق في القرآن سبقها العديد من السور والتي توجب الإنفاق في مجالات مختلفة تضاف لما ذكر في هذه الآية. وفيها يلي بعض الأمثلة:

سورة البقرة توجب الإنفاق على البتيم ضمن بعض المحتاجين: .... وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرَّقَابِ... (١٧٧).

وآية أخرى من سورة البقرة توجب الإنفاق على الوالدين ضمن من يجب لهم الإنفاق لسد حاجاتهم: يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ مَا أَنفَقْتُم مِّنْ خَيْرِ فَلِلْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهِّ بِهِ عَلِيمٌ(٢١٥) البقرة.

وفي آية أخرى توجب السورة الإنفاق على تجهيز وتسليح المقاتلين في سبيل الله: وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ(٢٧٢) لِلْفُقَرَاء الَّذِينَ أُحصِرُواْ فِي سَبِيلِ اللهَ لاَ يَسْتَطِيعُونَ ضَرْباً فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الجُتَاهِلُ أَغْنِيَاء مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيهَاهُمْ لاَ يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِخْتَافاً وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهِ بِهِ عَلِيمٌ(٣٧٣) البقرة.



وفي آية أخرى توجب الإنفاق في سبيل الله (كل ما يتعلق بتجهيز الجيش وتسليح المقاتلين: مَّثُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالْهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنبُلَةٍ مَّنَّةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضَاعِفُ لَمِن يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (٢٦١) البقرة.

لأن حاجة المجتمع وقت نزول السورة كان لتجهيز الجيش استعداداً لقتال قريش.

وتوجب سورة النساء الإنفاق لكل محتاج من الناس، سواء نعرفهم أم لا نعرفهم: وَاعْبُدُواْ الله وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجَنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالجَنبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْهَانُكُمْ إِنَّ الله لاَ يُجِبُّ مَن كَانَ مُحْتَالاً فَخُوراً (٣٦) النساء.

إذاً الآية (٦٠) في سورة براءة لا تحصر من يعطون من الإنفاق (الزكاة) ولكنها تذكر بعض من يعطون، وهم من كانت لهم الأولوية في الإنفاق عند نزول سورة براءة. مثل سور أخرى ذكرت مجالات أخرى للإنفاق لأنها كانت المجالات التي لها الأولوية في الإنفاق عند نزول تلك السور. فالإنفاق يكون لسد حاجة أي فرد محتاج أو مجتمع أو دولة المسلمين.

والآية (٣٠) تذكر للمرة الوحيدة في القرآن العاملين على الصدقات (جمع الإنفاق)، وهو ما يشير إلى أن بعض المسلمين قد كلف بجمع الإنفاق في تلك الفترة التي نزلت فيها سورة براءة. وإعطاؤهم منه يكون بها يكفيهم قوت يومهم، لأنهم تركوا البحث عن الرزق وتفرغوا لتحصيل الإنفاق. وإعطاؤهم منه يجب أن يكون مماثلاً لعطاء المسكين وابن السبيل والفقير وغيرهم ممن يحق له الإنفاق، دون زيادة. كها قسم لرسول الله عليه الصلاة والسلام قسم مساو لقسم المسكين وابن السبيل وأي محتاج آخر، عند توزيع الفيء: مَّا أَفَاء اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْفُرْبَى وَالْسَاكِينِ وَابْنِ السبيلِ كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء مِنكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللهِ إِنَّ اللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ(٧) الحشر.

فالرسول قسم له قسم مساو تماماً لقسم المسكين لأنه عليه الصلاة والسلام لا دخل له فهو محتاج كها المسكين وكل محتاج. وبالتالي فالقائم على الصدقات (جامع الإنفاق) يعطى ما يعطى المحتاج دون زيادة، ولا تطلق يده ليأخذ ما يشاء.

وللأسف الشديد فقد حور رجال الدين هذا المفهوم الواضح، وجعلوا لمحصل ما سمي



بالصدقات الحق بأخذ حصة أكبر من حصة أي مستحق آخر. وفي هذا العصر، وفي بلاد الحرمين، نرى المسئولين عما يعرف بالجمعيات الخيرية، التي تتولى الإنفاق على المحتاجين، لابد وأن يصيبهم الثراء، إلا من رحم ربي منهم، وهم القلة. مقنعين أنفسهم أن من حقهم في دين الله أن يحصلوا على ما حصلوا عليه. وقصص الفساد المالي في الجمعيات الخيرية لا نهاية له. وهم يظنون أن ما يحصلون عليه حلال، لأن كتب التراث تقول لهم هو كذلك. بينما القرآن يفرض للمحتاج منهم سهماً مساوياً لسهم أي محتاج كالمسكين أو ابن السبيل أو اليتيم أو غيرهم. بشرط ألا يكون له عمل آخر يدر عليه المال سوى عمله في الجمعية. وما أخذه فوق ذلك «فما يأكُلُونَ في بُطُونِهِمْ إِلاَّ النَّارَ».

# فئة أخرى سيئة في مجتمع المسلمين في عصر الرسول

وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يُؤْذُونَ النَّبِيَّ وَيِقُولُونَ هُوَ أُذُنَّ قُلْ أُذُنُ خَيْرِ لَّكُمْ يُؤْمِنُ بِاللهَ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ لِّلَذِينَ آمَنُواْ مِنكُمْ وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ رَسُولَ اللهَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ(٢٦) يَخْلِفُونَ بِاللهَ لَكُمْ لِيُرْضُوكُمْ وَاللهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُّ أَن يُرْضُوهُ إِن كَانُواْ مُؤْمِنِينَ(٢٦) أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّهُ مَن يُحَادِدِ اللهَّ وَرَسُولَهُ فَأَنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِداً فِيهَا ذَلِكَ الْجِزْيُ الْعَظِيمُ (٦٣).

وهؤلاء يسخرون في مجالسهم من الرسول ويقولون بأنه يغير رأيه حسبها يسمع من غيره. والآية تقول هو يستمع لكل ما فيه الصالح العام ويتبناه. وتخرج هذه الفئة من الإسلام برغم إعلانهم أنهم مسلمون ومعايشتهم للمسلمين وبينهم. فالإسلام لا يعني الإعلان فقط وأداء العبادات ولكنه إيهان وعمل صالح.

وكل فئات المنافقين حاضرة وبادية، كفار وإن تسموا بالإسلام.

يَخْذَرُ النَّنَافِقُونَ أَن تُنزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ تُنَبِّهُمْ بِهَا فِي قُلُوبِهِم قُلِ اسْتَهْزِئُواْ إِنَّ الله مُخْرِجٌ مَّا عَنْدَرُونَ (٦٤) وَلَئِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِالله وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ (٦٥) لاَ تَعْتَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيهَائِكُمْ إِن نَعْفُ عَن طَآئِفَةٍ مُنكُمْ نُعَدَّبُ طَآئِفَةً مَنكُمْ نُعَدِّرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيهَائِكُمْ إِن نَعْفُ عَن طَآئِفَةٍ مُنكُمْ نُعَدِّبُ طَآئِفَةً مَنكُمْ لَعُنُونَ وَلِنُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّن بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالنَّنكِرِ وَيَنْهُونَ عَنِ اللهُ عُرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ نَسُواْ الله قَنسِيَهُمْ إِنَّ النَّنافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (٢٧) وَعَدَ الله لَلْنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (٢٧) وَعَدَ الله لَلْنَافِقِينَ هُمُ اللهُ وَلَمُعُونَ اللهُ وَلَكُمْ عَذَابٌ مُنَافِقُ مِنْ وَالْمَالِهُ وَالْمَامِنَ عَلَى اللهُ وَلَمُنْ مَنْ عَلَيْهُمْ وَلَعْتَهُمُ اللهُ وَلَمُنْ مَنْ عَذَابٌ مُنْفَعِهُمْ إِنَّ اللهَ وَالْا وَأَوْلَاداً فَاسْتَمْتُمُونَ مُنْ مِنْ مَنْ مِنْ مَنْ مَعْونَ أَمْوَالاً وَأُولَاداً فَاسْتَمْتُمُواْ فَيْ اللهُ وَلَامَ وَعَلَاللهِ وَالْمَالِهُ وَالْا وَأُولَاداً فَاسْتَمْتُونَ مَن كُنْ وَالْمُولَالَا وَأُولَاداً فَاسْتَمْتُمُونَ وَيَقْتُولُونَ مِن قَبْلِكُمْ كَانُواْ أَشَدَّ مِنكُمْ قُولًا وَأَكْثُولُوالاً وَأُولَاداً فَاسْتَمْتُعُواْ



بِخَلاقِهِمْ فَاسْتَمْتَعْتُم بِخَلاقِكُمْ كَمَا اسْتَمْتَعَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ بِخَلاقِهِمْ وَخُضْتُمْ كَالَّذِي خَاضُواْ أُوْلَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (٦٩) أَلَمْ يَأْتِمِمْ خَاضُواْ أُوْلَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (٦٩) أَلَمْ يَأْتِمِمْ نَبَا أَلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَوْم نُوحٍ وَعَادٍ وَتَمُودَ وَقَوْمِ إِبْرَاهِيمَ وِأَصْحَابِ مَدْيَنَ وَالْمُوْتَوَى لَنَهُ اللّهِ يَنْهُونَ مِن قَبْلِهِمْ قَوْم نُوحٍ وَعَادٍ وَتَمُودَ وَقَوْمِ إِبْرَاهِيمَ وِأَصْحَابِ مَدْيَنَ وَالْمُوْتَوَى الْمَؤْمِنِ وَاللّهُمُ بِالْبَيْنَاتِ فَيْ كَانَ اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ (٧٠) وَالْمُؤْمِنُونَ وَلِنَاء بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمُعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ النَّكِرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَة وَيُطِيعُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيَرْحُهُمُ اللهُ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٧١) وَعَدَ وَيُؤْمُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيَرْحُهُهُمُ اللهُ إِنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٧١) وَعَدَ اللهُ اللهُ وَيَنْ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَمَسَاكِنَ طَيّبَةً فِي جَنَاتِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَرَسُوانٌ مِّنَ اللهُ آكُمِهُ وَلَكُ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (٧٧).

والآيات تقول: المؤمن هو من يوالي المؤمن، ومن يوالي غير المؤمن فهو ليس بمؤمن.

### يجب جهاد المنافقين كالكفار

استمراراً لمعاقبة كل من شارك أعداء الإسلام أو تسبب بمشاكل للمسلمين، تأمر السورة بمجاهدة المنافقين. وضرر المنافقين أكثر من ضرر الكفار، لأنهم يعيشون بين المسلمين فخطرهم أشد من خطر الكافر البعيد المجاهر بالعداء، لذا جاءت آيات سورة براءة تقول: يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ المُصِيرُ (٧٧) يَخْلُفُونَ بِاللهِ مَا قَالُواْ وَلَقَدْ قَالُواْ كَلِمَة الْكُفْرِ وَكَفُرُواْ بَعْدَ إِسُلاَمِهِمْ وَهَمُواْ بِهَا لَمْ يَنَالُواْ وَمَا يَعْدَبُهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضْلِهِ فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْراً لَمَّمْ وَإِن يَتَوَلُوا يُعَذِّبُهُمُ اللهُ عَذَاباً أَلِيماً فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ فِي الأَرْضِ مِن وَلِيٍّ وَلاَ نَصِيرٍ (٤٧).

والآيات تفرض قانوناً للتعامل مع المنافقين في مجتمع دولة المسلمين ينص: على جهادهم بكل وسيلة، فإن ثابوا وإلا يغلظ لهم التعامل حتى تختفي أصواتهم ونشاطاتهم. فلا مكان لهم في المجتمع المسلم. والمنافق هو كل من قام بعمل فيه حرب للإسلام أو إفساد للمجتمع أو كان موالياً للكفار المعادين للإسلام، ولو صلى وقام بالعبادات وأظهر الإسلام.

# وفئة سيئة أخرى

وَمِنْهُم مَّنْ عَاهَدَ اللهَ لَئِنْ آتَانَا مِن فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ(٧٥) فَلَمَّا آتَاهُم مِّن فَضْلِهِ بَخِلُواْ بِهِ وَتَوَلَّواْ وَّهُم مُّعْرِضُونَ(٧٦) فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِهَا أَخْلَفُواْ اللهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِهَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ(٧٧) أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ



وَأَنَّ اللهِ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ(٧٨) الَّذِينَ يَلْمِزُونَ الْمُطَّوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ إِلاَّ جُهْدَهُمْ فَيَسْخُرُونَ مِنْهُمْ سَجْرَ اللهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٧٩) اسْتَغْفِرْ لَمَّمْ أَوْ لاَ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ شَامِعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ اللهُ لَكُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهُ لاَ يَمْدِي الْقُوْمَ الْفَاسِقِينَ (٨٠).

البعض عمن يعلن الإسلام زمن الرسول كان فقيراً ويتمنى لو يرزقه الله من فضله ليتصدق ويكون من الصالحين، وعندما أغناهم الله نسوا ما عاهدوا الله عليه. بل وكانوا يسخرون من بعض المؤمنين الأتقياء الذين لا يملكون المال للإنفاق ولكنهم يشاركون بفعالية بجهودهم التي لا يملكون غيرها لتوصيل الإنفاق لمستحقيه.

وهذه الفئة مثل كل فئات المنافقين كفروا ولو أنهم يعلنون الإسلام ولهم عذاب أليم.

إرشاد الرسول للتعامل مع مسلمة يثرب الذين تخلفوا عن الخروج في سبيل الله

فرح المُخَلَّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلاَفَ رَسُولِ الله وَكَرِهُواْ أَن يُجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ الله وَقَالُواْ لاَ تَنفِرُواْ فِي الْحَرَّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرَا لَّوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ (٨١) فَلْيَضْحَكُواْ قَلِيلاً وَلَيْبَكُواْ كَثِيراً جَزَاء بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ (٨٢) فَإِن رَّجَعَكَ اللهُ إِلَى طَآئِفَة مِنْهُمْ فَاسْتَأَذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَّن تَخْرُجُواْ مَعِي أَبْداً وَلَن تُقَاتِلُواْ مَعِي عَدُوّاً إِنَّكُمْ رَضِيتُم بِالْقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّةَ فَالْخُدُواْ مَعَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

يجب على الرسول ألا يقبل بهم ضمن جيش المسلمين، حتى لو أعلنوا استعدادهم
 للخروج مع المسلمين.

وَجَاهِدُواْ مَعَ رَسُولِهِ اسْتَأْذَنَكَ أُوْلُواْ الطَّوْلِ مِنْهُمْ وَقَالُواْ ذَرْنَا نَكُن مَّعَ الْقَاعِدِينَ(٨٦)

رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ الْخَوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَفْقَهُونَ(٨٧).

على الرسول ألا "يصل عَلَى أَحَدٍ مِنْهُم". والصلاة هنا بمعنى التحية مثلها هي الصلاة في قوله تعالى: هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا (٤٣) الأحزاب. وفي قوله تعالى: إِنَّ اللهِّ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا (٥٥) الأحزاب.



### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

#### ولا يزور قبره لو مات.

والآية (٨٣) تؤكد أن سورة براءة نزلت أثناء غزوة تبوك، والمؤكد أنها نزلت عندما وصل جيش المسلمين تبوك، فكانت سبباً في عودتهم للمدينة، كها ذكرنا في قسم أحداث من عصر الرسول.

#### المقبول جهاده عندالله

لَكِنِ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مَعَهُ جَاهَدُواْ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَأُوْلَـئِكَ لَهُمُ الخُيْرَاتُ وَأُوْلَـئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ(٨٨) أَعَدَّ اللهُ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ(٨٩).

من يجاهد بنفسه وماله مع الرسول هو المؤمن الذي يقبل لحماية الإسلام ودولة المسلمين. ولا يمكن قبول من تخلف بدون عذر سواء استأذن كالمنافقين والأعراب أو تخلف لأنه لا يؤمن بالإسلام الذي يعلن الانتهاء إليه: وَجَاء المُعَذَّرُونَ مِنَ الأَعْرَابِ لِيُؤْذَنَ هُمُّمْ وَقَعَدَ النِّذِينَ كَذَبُوا اللهِ وَرَسُولَهُ سَيُصِيبُ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٩٠).

### ومن له عذر فيعذر

لَّيْسَ عَلَى الضُّعَفَاء وَلاَ عَلَى الْمُرْضَى وَلاَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُواْ للهَ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِن سَبِيلِ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٩١) وَلاَ عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتُوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ أَجِدُ مَا أَخْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلَّواْ وَّأَغْيَنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَناً أَلاَّ يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ(٩٢).

## الوعيد لمن ليس له عذر

إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ وَهُمْ أَغْنِيَاء رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ الْحَقَوالِفِ وَطَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (٩٣).

تعود السورة للحديث عن بعض ما يجب فعله عند وصول الرسول للمدينة

وهو ما سبق وأشارت له السورة في الآية (٨٣): فَإِن رَّجَعَكَ اللهُ إِلَى طَآئِفَةٍ مِّنْهُمْ فَاسْتَأْذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَّن تَخْرُجُواْ مَعِيَ أَبْداً وَلَن تُقَاتِلُواْ مَعِيَ عَدُوّاً إِنَّكُمْ رَضِيتُم بِالْقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَاقْعُدُواْ مَعَ الْخَالِفِينَ.



#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة السابعة : مرحلة قلاقل ما بعد الفتح

وهنا تقول السورة: يَعْتَذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُل لاَّ تَعْتَذِرُواْ لَن نُؤْمِنَ لَكُمْ قَدْ نَبَأَنَا اللهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ ثُرَدُُونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبَّكُم اللهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ ثُرُدُونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبَّكُم بِهَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (٩٤) سَيَحْلِفُونَ بِاللهِ لَكُمْ إِذَا انقَلَئِتُمْ إِلَيْهِمْ لِتَعْرِضُواْ عَنْهُمْ فَإِن إِنَّهُ لَكُمْ إِذَا اللهَ لَكُمْ اللهَ اللهَ لَكُمْ لِتَرْضَوْاْ عَنْهُمْ فَإِن لَكُمْ لِتَرْضَى عَنِ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ (٩٥) يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْضَوْا عَنْهُمْ فَإِن اللهَ لاَ يَرْضَى عَنِ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ (٩٥).

الآية (٨٣) تطلب من الرسول ألا يخرج معه أبداً المنافقون من الأعراب الذين استأذنوه من الخروج لحملة تبوك. وهذه الآيات تخاطب المسلمين بألا يقبلوا اعتذار المنافقين ولا يقبلوهم بينهم فهم كفار وليسوا منهم.

### ومن الأعراب فئات سيئة

الأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدَرُ أَلاَّ بَعْلَمُواْ حُدُودَ مَا أَنزَلَ اللهِّ عَلَى رَسُولِهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٩٧) وَمِنَ الأَعْرَابِ مَن يَتَخِذُ مَا يُنفِقُ مَغْرَماً وَيَتَرَبَّصُ بِكُمُ الدَّوَائِرَ عَلَيْهِمْ دَآثِرَةُ السَّوْءِ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (٩٨).

بعضهم أشد كفراً ونفاقاً من مسلمة مكة ومسلمة يثرب، وبعضهم ينفق لكنهم يعتبرون ما أنفقوا ديناً على المسلمين يجب سداده بها يلزمهم. أي يعتبرون إنفاقهم معروفاً على الرسول والمسلمين يمكنهم بواسطته أن يحصلوا على ما يشاؤون، كنوع من الابتزاز. كها أنهم يتربصون بالمسلمين ولو حلت بهم مصيبة استغلوها للاستيلاء على الأملاك والأموال.

# ومن الأعراب مؤمنون

وَمِنَ الأَغْرَابِ مَن يُؤْمِنُ بِاللهِ ۚ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَيَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَاتِ عِندَ اللهِ وَصَلَوَاتِ الرَّسُولِ أَلا إِنَّهَا قُرْبَةٌ لَمَّمْ سَيُدْخِلُهُمُ اللهُ فِي رَحْمَتِهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ(٩٩).

## ومثلهم من أخلص الإيمان من المهاجرين والأنصار

وَالسَّابِقُونَ الأَوَّلُونَ مِنَ المُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانِ رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (١٠٠). فالمؤمنون الأتقياء بعضهم من المهاجرين وبعضهم من الأنصار وبعضهم من الأعراب.



# منافقون لا يعلم بهم الرسول

وَيِمَّنْ حَوْلَكُم مِّنَ الأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمِدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى النَّفَاقِ لاَ تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ سَنُعَذِّبُهُم مَّرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابِ عَظِيم(١٠١).

بعض المنافقين وليس كلهم لا يعرفهم الرسول، منهم أعراب وبعضهم من أهل المدينة، أما مسلمة يثرب ومسلمة قريش وأغلب منافقي الأعراب فالرسول والمسلمون يعرفونهم.

# وهناك فئة أخرى

وَآخَرُونَ اعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُواْ عَمَلاً صَالِحاً وَآخَرَ سَيِّنَا عَسَى اللهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهُّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٠٢) خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهَّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلاَتَكَ ضَعُورٌ رَّحِيمٌ (١٠٢) خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهَّرُهُمْ وَتُزكِيهِم بِهَا وَصَلً عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلاَتَكَ سَكَنْ هَبُمُ وَاللهُ سَعِيعٌ عَلِيمٌ (١٠٣) أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ وَأَنَّ اللهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (١٠٤) وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيْرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالشَّهَادَةِ فَيُنْبَثِكُم بِهَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (١٠٥).

الآيات تتحدث عن فئة ممن أعلن إسلامه وليسوا منافقين، لكن بعضهم لم ينفق، وبعضهم لم يخرج للجهاد. وهؤلاء يجب عليهم أن يتوبوا، ولو تابوا فسيتوب الله عليهم وسيقبلون كمؤمنين.

#### وهناك فئة متأرجحة

وَآخَرُونَ مُرْجَوْنَ لِأَمْرِ اللهِ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ وَإِمَّا يَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (١٠٦).

فلو حسن إسلامهم فسيغفر لهم، وإن مالوا للباطل فسيعذبون.

# وهناك فئة ضالة أخرى

وَالَّذِينَ الْخَذُواْ مَسْجِداً ضِرَاراً وَكُفُراً وَتَفْرِيقاً بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَاداً لِمَّ حَارَبَ اللهَّ وَرَسُولَهُ مِن قَبْلُ وَلَيَحْلِفَنَّ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ الْحُسْنَى وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (١٠٧) لاَ تَقُمْ فِيهِ أَبَداً لَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَقْوَى مِنْ أَوَّلِ يَوْم أَحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُواْ وَاللهُ يُحِبُّ المُطَّهِّرِينَ (١٠٨) أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللهَ وَرِضُوانِ خَيْرٌ أَم مَّنْ أَسَسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارِ فَامْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ (١٠٩) لاَ يَزَالُ بُنْيَائَهُمُ الَّذِي بَنَوْاْ رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلاَّ أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (١١٠).



المسجد أقامه مجموعة من مسلمة قريش الذين يرون أنهم لا يجب أن يساووا بالمستضعفين، وكانوا يريدون أن يكون لهم مسجد خاص بهم وبعلية القوم دون المستضعفين.

# بشرى للمؤمنين الأتقياء

إِنَّ اللهَ اشْتَرَى مِنَ المُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالْهُم بِأَنَّ لَمُّمُ الجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهَ فَيَقْتُلُونَ وَيُقَتَلُونَ وَعُداً عَلَيْهِ حَقَّا فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْقَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللهَ فَاسْتَبْشِرُ واْ بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (١١١) التَّائِبُونَ الْعَابِدُونَ الخَامِدُونَ السَّائِحُونَ السَّاجِدونَ الآمِرُونَ بِالمُعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ المُنكرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللهَ عَلَى اللهُ وَاللهُ مُونَ اللهَ مِنْ اللهُ وَالنَّاهُونَ عَنِ المُنكرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللهَ وَبَشِّرِ المُؤْمِنِينَ (١١٢).

### يجب ألا يستغفر الرسول والمسلمون للمنافقين

مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُوْلِي قُرْبَى مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَصْحَابُ الجُتِحِيمِ (١١٣) وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلاَّ عَن مَّوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَيَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوْ لَلَّ تَبَرَّأَ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لأَوَّاهٌ حَلِيمٌ (١١٥) وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِلَّ قَوْماً بَعْدَ إِذَ هَدَاهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُمُ مَا يَتَقُونَ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (١١٥) إِنَّ اللهَ لَهُ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللهَ مِن وَلِيَّ وَلاَ نَصِيرٍ (١١٥).

استغفار النبي للكفار لا يعني أن الله سيغفر لهم لأنه استغفر لهم، ولكنه يعني أن الاستغفار عبارة عن مشاعر طيبة تجاه المدعو له، وهذا لا يباح لغير المؤمن. ولذا جاء النهي لإبراهيم لئلا يستغفر لوالده: قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُكُمْ وَبَدَا بُيْنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاء أَبَداً حَتَّى بُراء مِنكُمْ وَعَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ الله كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بُيْنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاء أَبَداً حَتَّى بُواء مِنكُمْ وَعَا إِلَا قَوْلَ إِبْرَاهِيمَ لِأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ الله مِن اللهِ مِن شَيْءٍ رَّبَنَا كَا وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ الله مِن شَيْءٍ رَّبَنَا عَلِيكَ تَوْكُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا إِلَيْكَ الْمَعْرِورُ } ) رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا إِلَيْكَ الْمَعْرِيرُ } إِن اللهُ كَنْ وَاللهُ الْعَرْبُولُ وَاللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

لَكُمْ فِيهِمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَمَن يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَنِيُّ الحُتمىدُ(٦) الممتحنة.

فالاستغفار هنا هو قول المؤمن لأخيه: غفر الله لك، أو: اللهم اغفر له، أو جزاك الله خيرا... ونحو ذلك.



#### الشرعة والمنهاج | نافذة للتعرف على الإسلام من مصدره | الجزء الأول

## الذين خرجوا مع الرسول لحملة تبوك

لَقَد تَّابَ الله عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِن بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيعُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ (١١٧).

كتب التراث تقول إن الجيش الذي خرج لتبوك كان أكبر جيش استطاع الرسول تجميعه في حياته، لكن هذه الآية تقول إن من خرج في ذلك الجيش هم النبي وأتقياء المهاجرين والأنصار، دون المنافقين من مسلمة قريش ومسلمة يثرب والأعراب. وتؤكد الآية أن فريقاً من المهاجرين والأنصار كاد أن يتخاذل ويتخلف عن الخروج.

ولعل سبب عدم إقدام الجيش للدخول في بلاد الروم وكذلك تخلف المنافقين وتفكير بعض الأتقياء بالتخلف لأن قوة الروم كانت أسطورية ويؤكد هذا مشاعر المسلمين عندما علموا بقدوم الروم في حملة الأحزاب.

## ولم تقبل توبة أحد ممن تخلف إلا من ثلاثة

وَعَلَى النَّلاَثَةِ الَّذِينَ خُلِّفُواْ حَتَّى إِذَا ضَافَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِهَا رَحُبَتْ وَضَافَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّواْ أَن لاَّ مَلْجَأَ مِنَ اللهِّ إِلاَّ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ إِنَّ اللهَّ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ(١١٨).

# الدفاع عن دولة المسلمين مطلوب من أتقياء من أهل المدينة وبعض الأعراب

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللهِ وَكُونُواْ مَعَ الصَّادِقِينَ(١١٩) مَا كَانَ لِأَهْلِ المُدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُمْ لَا مُنَ الأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَّسُولِ اللهِ وَلاَ يَرْغَبُواْ بِأَنفُسِهِمْ عَن نَّفْسِهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لاَ يُصِيبُهُمْ ظَمَّا وَلاَ نَصَبٌ وَلاَ خَمْصَةٌ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ يَطَوُّونَ مَوْطِئاً يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلاَ يَعْلَمُونَ مَنْ عَدُوَّ نَيْلاً إِلاَّ كُتِبَ لَهُم بِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ إِنَّ اللهِ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ(١٢٠) وَلاَ يَنفُقُونَ نَفقَةٌ صَغِيرَةً وَلاَ يَقْطَعُونَ وَادِياً إِلاَّ كُتِبَ لَمُمْ لِيَجْزِيَهُمُ اللهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (١٢١).

وهذا فيه إشارة إلى أن المسلمين الأتقياء الذين مات الرسول عنهم يمثلون بعض أهل المدينة وقليلاً من الأعراب من بين كثيرين أعلنوا إسلامهم ولم يسلموا بعضهم في المدينة وبعضهم خارجها.



# عند الخروج للقتال يجب أن يبقى في المدينة من يدير شئونها

وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَآفَّةً فَلَوْلاَ نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآئِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُواْ فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحُذَرُونَ(١٢٢).

#### قتال الكفار

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ قَاتِلُواْ الَّذِينَ يَلُونَكُم مِّنَ الْكُفَّارِ وَلْيَجِدُواْ فِيكُمْ غِلْظَةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَّ مَعَ المُتَّقِينَ(١٢٣).

والكفار هنا المقصود بهم الذين اعتدوا على المسلمين فعلياً بالاشتراك في حملة الأحزاب أو حنين أو أحد، وهم من القبائل المحيطة بالمدينة وبالقرب من مكة الذين بدأوا قتال المسلمين نصرة لقريش. والأمر بقتالهم يمثل بداية ما عرف في كتب التراث بغزوات الرسول، وهي تختلف من حيث الهدف والعدد عن حقيقة ما قام به الرسول. فالرسول وجه سراياه وجيوشه لقتال القبائل التي ثبت تورطها في مناصرة أعداء المسلمين والمشاركة معهم في القتال، سواء في الأحزاب الأولى أو الثانية. والهدف من قتالهم هو معاقبتهم على عدوانهم، وكسر شوكتهم وإضعافهم لئلا يعيدوا الكرة ويقاتلوا المسلمين مرة أخرى. ولم يثبت ولا يمكن أن يثبت أن الرسول أو المسلمين في عصره سبوا نساء أحد أو استرقوا الرجال، لأن القرآن ينهى عن التعرض لمن لم يحمل السلاح من الكفار من الرجال، فما بالك بالنساء والأطفال.

# المنافقون لا يؤمنون مهما دعوا ومهما مر عليهم من محن

وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَنْهُ هَـذِهِ إِيمَاناً فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَاناً وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ(١٢٤) وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَتُهُمْ رِجْساً إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كَافِرُونَ(١٢٥) أَوَلاَ يَرُونَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ فِي كُلِّ عَامٍ مَّرَّةً أَوْ مَرَّ تَيْنِ ثُمَّ لاَ يَتُوبُونَ وَلاَ هُمْ يَذَّكُونَ(١٢٦) وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ هَلْ يَرَاكُم مِّنْ أَحَدِ ثُمَّ انصَرَفُواْ صَرَفَ اللهُ قُلُوبَهُم بِأَنَّهُمْ فَوْمٌ لاَ يَفْقَهُون(١٢٧).

ثم تختم السورة: لَقَدْ جَاءكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَيْتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَوُّوفٌ رَّحِيمٌ(١٢٨) فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُلْ حَسْبِيَ اللهُ لا إِلَـهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ(١٢٩).



#### (۱۱٤) ا**لحش**ر

سورة براءة السابقة تأمر الرسول والمسلمين بتصفية حساباتهم مع كل من أعلن الحرب عليهم، في الأحزاب وفي حنين، كما سبق وذكرنا، ومن هؤلاء فريقان من سكان يثرب، هما: طائفة من بني إسرائيل، والمنافقين. ومما ورد في حق بني إسرائيل ما يلي: قَاتِلُواْ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلاَ يَكِرَمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ الحُتَّى مِنَ اللّهِ عَرَونَ (٢٩).

كما ورد في حق المنافقين ما يلي: يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمُ جَهَنَّمُ وَبِشْسَ المُصِيرُ(٧٣) براءة.

وبها أن براءة نزلت على الرسول أثناء غزوة تبوك، فقد كان أول ما سيفعله بعد عودته هو مهاجمة تلك الطائفة من بني إسرائيل والمنافقين في المدينة، لأن هاتين المجموعتين اتفقتا على النيل من المسلمين، وإن اختلفت الأساليب.

## جلاء قبيلة ثانية من بني إسرائيل

تشير الآيات الأربع الأولى من سورة الحشر أن قبيلة من بني إسرائيل في يثرب قد اتصلوا بالرسول حال وصوله المدينة قادماً من تبوك وأبلغوه رغبتهم بالجلاء من يثرب مقابل عدم تعرض المسلمين لهم: سَبَّح لله مَّا فِي السَّهَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (۱) هُوَ الَّذِي أُخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِن دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْمَشْرِ مَا ظَنَنتُمْ أَن يَخْرُجُوا وَظَنُوا أَنَّهُم مَّانِعَتُهُمْ حُصُوبُهُم مِّنَ اللهَّ فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ اللهِ عَنْ مَنْ عَنْ حَيْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ اللهُ عَنْ عَنْ حَيْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ اللهُ عَنْ عَنْدِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصُ اللهَ اللهَ اللهَ عَنْ اللهُ عَلَيْهِمُ الجُتَلاء لَعَذَبُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ (٣) ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللهً اللهُ عَلَيْهِمُ الجُتَلاء لَعَذَّبُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ النَّارِ (٣) ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللهً وَرَسُولَهُ وَمَن يُشَاقً واللهَ قَبْلُ اللهُ شَيدِيدُ الْعِقَابِ (٤).

وطلب بني إسرائيل الجلاء من يثرب بهذه الصورة، استباقٌ للأحداث، وتجنب لهجوم المسلمين المقرر عليهم، لأنهم علموا أن سورة براءة قد أبلغت الرسول بخيانتهم، وأمرته بحربهم. وقد وافق الرسول والمسلمون على عرض قبيلة أهل الكتاب، الذين تركوا أملاكهم وقصورهم ومزارعهم وخرجوا من يثرب بلا رجعة، وهو الجلاء الثاني والأخير لأهل الكتاب من يثرب في عصر الرسول، ولم يتم التعرض لمن بقي منهم، لأنه لم يثبت



تورطهم بالكيد للمسلمين ولا معاونة أعدائهم. ولا نعلم متى خلت يثرب من سكانها من أهل الكتاب، وإن كنا نرجح أنهم نزحوا لفلسطين باختيارهم بعدما أصبحت تحت حكم المسلمين في عصر عمر ابن الخطاب، عندما تأكد لديهم أن اليهود فيها يعيشون بارتياح تحت حكم المسلمين.

# تقسيم الغنائم التي تركتها القبيلة التي جلت من يثرب

مَا قَطَعْتُم مِّن لِّينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِمًا فَبِإِذْنِ اللهَّ وَلِيُخْزِيَ الْفَاسِقِينَ(٥) وَمَا أَفَاء اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِهِ مِن أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ مَن يَشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ فَدِيرٌ (٦) مَّا أَفَاء اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ فَلْ الْفُرْى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَالْمِنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاء مِنكُمْ وَمَا اللهَ وَالْمُعْلَى اللهَ اللهَ وَاللهِ اللهَ اللهَ اللهَ وَالْمِينَ اللهُ وَرَضُوانا وَيَنصُرُونَ اللهَ وَرَضُوانا وَيَسُمُرُونَ مَن اللهَ وَرَضُوانا وَيَسُمُرُونَ مَن اللهَ وَرَحْوا مِن دِيارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلاَ مِّنَ اللهَ وَرضُوانا وَيَنصُرُونَ مَن اللهَ وَرضُوانا وَيَنصُرُونَ مَن اللهَ وَرضُوانا وَيَعْفُونُونَ مَن اللهَ وَرَحْوَا مِن يَعْدِهُ مَا الصَّادِفُونَ (٨) وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ مُؤْنَا وَيَوْفَونَ مَن اللهِ عَلَى اللهِ اللهَ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَلَى اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهِ مَا اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

وما ورد في هذه الآيات هو مطابق لما ورد عن تقسيم الأنفال بعد معركة بدر: يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَنفَالِ قُلِ الأَنفَالُ فَلَ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُواْ اللهُ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بِيْنِكُمْ وَأَطِيعُواْ اللهُ وَرَسُولَهُ إِن كُنتُم مُّوْمِئِينَ(١) .... وَاعْلَمُواْ أَنَّهَا غَيْمتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لللهِ مُحُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن كُنتُم آمَنتُمْ بِاللهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتُمَّى الْتَقَى الْجَمْعَانِ وَاللهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٤١).

فكل ما يغنمه المسلمون يوزع على احتياجات دولة المسلمين وعلى المحتاجين من سكانها: فلله تعني احتياجات الدولة، وهو خمس الغنائم. والأخماس الأخرى توزع بالتساوي بين جموع المحتاجين ومن بينهم الرسول الذي لا دخل له يقيم قوت يومه. حيث يصرف له قسم مساوٍ لما لليتيم والمسكين وكل محتاج.



وما تركه أهل الكتاب غنائم مثل غنائم الأنفال، فكان توزيعها مماثلاً لها.

وتلك القبيلة من أهل الكتاب لما خرجت من ديارها وغادرت يثرب، دخل المسلمون بيوتهم، واستولوا على ما تركوا من متاع. وقد وجدوا الأرض قد حفرت فيها بعض الحفر، والجدران وقد هدمت بعض أجزائها، مما يشير إلى أن اليهود كانوا يخبئون أموالهم تحت الأرض، وفي الجدران. فقام المسلمون بحفر ما لم يحفر وهدم الجدران القائمة، علهم يجدون أموالاً متروكة هنا وهناك، وهذا ما يشير إليه قوله تعالى: « يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي المُؤْمِنِينَ».

وقد قسمت الغنائم بموجب قانون تقسيم الغنائم، على النحو التالي:

مًّا أَفَاء اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ: أي لدولة المسلمين ونفقاتها العامة.

وَلِلرَّسُولِ: أي لنفقات الرسول الخاصة.

وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْمِتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ الْأَغْنِيَاء مِنكُمْ: أي لئلا يكون المال فقط متداولا بين الأغنياء منكم.

وتفصل الآيات من هم المساكين، فتقول منهم مهاجرون: اِلْفُقَرَاء الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيارِهِمْ وَأَمْوَالهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللهِّ وَرِضْوَاناً وَيَنصُرُونَ اللهَّ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ(٨).

ومنهم أنصار استضافوا المهاجرين: وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُعَ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ(٩).

ومنهم بعض من أسلم بعد ذلك من أهل المدينة أو من مكة وهاجر لاحقاً أو من أي مكان آخر: وَالَّذِينَ جَاؤُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لَلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُوفٌ رَّحِيمٌ(١٠).

ولأن قسمة الفيء ثابتة، فقد جاء هذا التقسيم متوافقاً مع القسمة التي وردت في سورة الانفال: وَاعْلَمُواْ أَنَّهَا عَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لللهِ مُحْسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِن كُنتُمْ آمَنتُمْ بِاللهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٤١).



لكن يبدو أن بعض المسلمين بمن أعطوا لم يرضوا بها قسم لهم، والبعض بمن لا يحق لهم شيء من الفيء، ولم يعطوا قد وجدوا في أنفسهم. فجاء الأمر بالرضا بالقسمة لأنها قانون إلهي ولم يضعه الرسول: وَمَا آنَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَّ إِنَّ اللهَّ شَدِيدُ الْعِقَابِ(٧).

وبعد جلاء بني إسرائيل الثاني والأخير، لابد أن الرسول قد هاجم المنافقين في المدينة، وأجبرهم على تركها، أو أنهم تعهدوا بعدم إثارة القلاقل، وقبل تعهدهم.

كها نشط المسلمون بتصفية حساباتهم مع القبائل العربية التي ابتدرت المسلمين بالعداء، وهو ما عرف بغزوات الرسول<sup>١</sup>.

### المنافقون حاولوا إقناع القبيلة من أهل الكتاب بقتال المسلمين

أَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخُرُجَنَّ مَعَكُمْ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (١١) لَئِنْ مَعَكُمْ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (١١) لَئِنْ أُخْرِجُوا لَا يَخْرِجُوا لَا يَخْرَجُوا لَا يَخْرُبُوا لَا يَنضُرُونَهُمْ وَلَئِن نَصَرُوهُمْ لَيُولُنَّ الْأَدْبَارَ ثُمَّ لَا يُخْرِجُوا لَا يَخْرُبُونَ (١٢) لَأَنتُمْ أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِم مِّنَ اللهِ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ فَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ (١٣) لَا يَعْقِلُونَ وَرَاء جُدَر بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ خَسَبُهُمْ جَيِعا اللهِ فِي قُرَى يَحْصَّنَةٍ أَوْ مِن وَرَاء جُدَر بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ خَسَبُهُمْ جَيِعا اللهَ فَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ (١٤) كَمَثَلِ النَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَرِيباً ذَاقُوا وَبَالَ وَقُلُومُهُمْ شَتَى ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ (١٤) كَمَثَلِ النَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَرِيباً ذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٥) كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَانِ اكْفُرْ فَلَيَا كَفَرَ قَالَ إِنِّ بَرِيءٌ مُنَا لَا أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنَّا لِكُونَ فَلَا إِنَّ بَرِيءٌ مُنَالِ اللَّيْمُ وَلَا إِنْ بَرِيءٌ فَهُمْ وَلَالًا إِنْ اللهَ عَلَى اللهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمْ وَلَيْلُومُ وَاللَّهُمْ وَهُمْ عَذَابٌ أَلِيهُمْ وَهُمْ مَذَابٌ أَلِيمُ اللَّهُمُ عَلَى اللَّهُ مَلُولُهُمْ الللَّهُمْ وَلَالًا لِمُنْ اللَّهُمُ عَذَابٌ الْعَالَمِينَ (١٥) فَكَانَ عَاقِبَتُهُمَا أَنَّهُمْ إِلَيْم اللَّالِهُ وَالِكَ بَرِيلُهُمْ وَلَالًا لِينَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللْفُولُولُولُولُولُول

قبل رجوع الرسول والمسلمين للمدينة كان خبر عزم المسلمين على قتال تلك القبيلة من

القد ذكرت في موضوع عن القراءات في صفحتي على الفيس بوك الينة في الآية الخامسة من صورة الحشر: مَا قَطَعْتُم مُن لَيْنَةٍ أَوْ تَرَكُنُكُوهَا فَايِنَدَةً عَلَى أُصُولِهَا فَيَاذِنِ اللَّهَ وَلِيمُعْزِيَ الْفَاسِيقِين. وقلت قد يكون أن الينة هي والمتالي فهي تشير لى هذم جدران بيوت تلك القبيلة من أهل الكتاب التي جلت، والذي أشارت إليه السورة: غُيْرِبُونَ بُيُوتَهم بِأَيْدِيهم وَأَيْدِي الْفَاقِينِينَ فَاعْتِبُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ (٢). فثارت ثاثرة البعض لأنهم اعتبروا ذلك تحريفاً للقرآن، وكثير منهم ثار بعاطفة لأنه لا يعلم أن كتب التفسير ملينة بعنيير ألفاظ القرآن وتشكيل الكلمات. كما أنهم قالوا إن قول السورة: «ما قطعتم من لينة تعني ما يعلم من نخلة كون لينة تعني نخلة حسب قولهم. وقال المفسرون إن الرسول قد قام بحرق النخل وتخريب الأرض لدرجة أن عقلاء بني إسرائيل انتقدوه قائلين: « يا محمد، قد كنت تنهى عن الفساد وتعييه على من صنعه، فما بال قطع النخل ونحريقها؟ ٩. عالم سرون يصورون الرسول بالمفسد، ولذلك يصرون على أن البنة العني شيئاً له علاقة بتخريب بني إسرائيل بيوتهم بأيديم التوقيل بأن الرسول حرق وخرب.

أهل الكتاب قد وصلهم. فها كان من فئة من المنافقين إلا أن حاولوا إقناع القبيلة من أهل الكتاب بقتال المسلمين. ويغلب الظن أنهم مسلمة يثرب، لأنهم هم من يوالي أهل الكتاب. لكن على ما يبدو فإن القبيلة من أهل الكتاب لم توافق على اقتراح مسلمة يثرب، لأنهم يعلمون أنه لا قبل لهم بالمسلمين، وآثروا الجلاء وسلامة أنفسهم على قتال خاسر.

والآيات تقول عن مسلمة يثرب إن وعودهم بالقتال مع أهل الكتاب والجلاء معهم هي وعود كاذبة، ولو قاتل أهل الكتاب المسلمين فلن يشترك مسلمة يثرب في القتال ولن يخرجوا من يثرب معهم لو طردوا منها.

وتختم السورة بمخاطبة المسلمين: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهُ وَلْتَنظُرُ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنفُسَهُمْ الْفَاسِقُونَ (١٩) لَا يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الجُنَّةِ أَصْحَابُ الجُنَّةِ هُمُ الْفَاسِقُونَ (١٩) لَا يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الجُنَّةِ مَّمُ الْفَاسِقُونَ (١٩) لَا يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الجُنَّةِ مَمُ الْفَاسِقُونَ (١٤) لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبِلِ لِّرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُتَصَدِّعاً مِّنْ خَشْيَةِ اللهَ وَيَلْكَ الْفَيْرُونَ (١٤) هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْأَمْنَالُ نَضْرِ بُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ (٢١) هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَالِمُ النَّلَامُ المُؤْمِنُ المُهَيْمِنُ الْمُعْرَدِيُ الْجُنِيرُ الجُبَّالُ الْمُتَامِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِقُولُ لَهُ الْأَرْضُ وَهُو الللَّهُ الْخَذِيرُ الْجُنَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللْعُلِيلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَامِلُولُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّةُ الللللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّةُ اللللَ

#### (۱۱۵)النصر

لقد بدأ الوحي بسورة الفاتحة القصيرة في عدد آياتها الغنية بمعانيها، وختم الوحي بسورة «الخاتمة» النصر القصيرة في آياتها والغنية بأحداثها. فهي تروي كيف أن قبائل وشعوب جزيرة العرب قد استسلمت لدولة الإسلام، وتقاطر زعماؤها على المدينة يعلنون ولاءهم: إِذَا جَاء نَصْرُ اللهَّ وَالْفَتْحُ (١) وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ اللهِّ أَفْوَاجاً (٢) فَسَبَّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّاباً (٣).

والتفاصيل يمكن الاطلاع عليها في قسم أحداث من عصر الرسول.

#### تدبر القرآن | السور المدنية | المرحلة السابعة : مرحلة قلاقل ما بعد الفتح

وفي الختام هذه دعوة لكل باحث ومفكر هدفه العودة لدين الله

على كل من يعتقد من المفكرين المعاصرين أنه يبحث عن حقيقة الدين، أن يقوم بتحديد منهجية واضحة لبحوثه. وبعد ذلك يكون هناك لقاءات بينهم لنقاش تلك المنهجيات للخروج بمنهجية موحدة لها ضوابط وقوانين واضحة للبحث، وتكون متاحة لكل باحث في أمور الدين، ويمكن تحديثها كلما دعت الحاجة. لأن ما يحدث الآن هو كتب كثيرة وخطب ومحاضرات متفرقة لا حصر لها. كثير منها يهتز السامع منه طرباً في لحظته لكنه لا يزيد عن كونه رأياً شخصياً قد لا يصمد كثيراً، لأنه يفتقر لمنهجية واضحة. ومن يصمد فبكل تأكيد سيتحول إلى مذهب، ويكون من يسمون مفكرين تنويريين قد انتقدوا كتب الموروث والمذاهب وقاموا بتأسيس مذاهب عصرية. واتباع أي مذهب خروج عن الدين سواءً كان مذهباً نشأ في القرن الخامس عشر أو العشرين أو المئتين.

وبهذا نكون قد وصلنا لختام تدبر القرآن، والحمد لله رب العالمين.

## هذا الكتاب

هذا البحث يتيح المجال للقرآن لكي يتحدّث معنا مباشرة دون وسيط، ليعرّفنا بالألفاظ التي وردت فيه، والمواضيع التي تناولها وأساليبه في بناء العبارات والجمل والسرد القصصي، وكيف تتفاعل سوره مع الأحداث حين نزولها. وللتأكيد على أن الله وحده قادر على بناء دين كامل دون عون أو مساعدة من فقيه أو محدّث أو مفسّر أو أي رجل دين آخر.

الفكر الجديد

### صدر للمؤلف عن منشورات الجمل















